
Autor: Carsten Zelle 

Titel: Ästhetik des Erhabenen: Von Longin bis Lyotard 

Nr.: 4543 

 

 
 

Teil I: Textband 

 
Hagen: FernUniversität-GHS 1999 (= Studienbrief, Kurs 4543), 147 S. (Textbd.). 

 

https://hochschulbibliographie.tu-dortmund.de/work/225888 [03-02-2026] 

https://portal.dnb.de/opac/showFullRecord?currentResultId=partOf%3D957909853%26any&
currentPosition=0 [03-02-2026] 

https://hochschulbibliographie.tu-dortmund.de/work/225888
https://portal.dnb.de/opac/showFullRecord?currentResultId=partOf%3D957909853%26any&currentPosition=0
https://portal.dnb.de/opac/showFullRecord?currentResultId=partOf%3D957909853%26any&currentPosition=0


 

 

Inhalt 1 

Inhalt 
 
Inhaltsverzeichnis 1 

Der Verfasser 4 

Der Kurs 4 

Studientechnisches 5 

Literaturverzeichnis 6 

 

1. Einleitung 15 

1.1 Übersicht 15 

1.2 Begriffsklärung 18 

1.2.1 Terminologie 18 

1.2.2 Kontext 21 

1.2.3 Inhalt 22 

Übungsaufgaben zur Einleitung 24 

 

2. Die antiken Vorgaben des Erhabenen 25 

2.1 Das genus sublime im System der antiken Rhetorik 25 

2.2 Pseudo-Longinos’ Schrift vom Erhabenen 29 

Übungsaufgaben zum 2. Kapitel 38 

 

3. Die Wiederentdeckung Longins — Boileau und die Folgen 39 

3.1 Boileaus Longin-Übertragung 1674 40 

3.1.1 Boileaus Art poétique und der Traité du Sublime — 
Norm und Subversion 41 

3.1.2 sublimité 42 

3.1.3 désordre 45 

3.1.4 Das ‘je ne sais quoi’ des Erhabenen 49 

3.2 Die Emotionalisierung der Poetik in Frankreich im Anschluß an Boileau 52 

Übungsaufgaben zum 3. Kapitel 56 



 

 

2 Inhalt 

 

4. Der negative Grund des Erhabenen — 
die englische Entwicklung bis Burke und die Folgen 57 

4.1 John Dennis — die Geburt der Natur aus dem Geiste der Rhetorik 57 

4.2 Joseph Addison — Weite und Schrecken des Ozeans 66 

4.3 Das Erhabene zwischen Addison und Burke 71 

4.4 Edmund Burke — Ästhetik des Schreckens und des Schmerzes 73 

4.5 Nach Burke — Gothic Novel und Ästhetik des Unendlichen 78 

4.6 „Soyez ténébreux“ — Diderots sublimer Rat an die Künstler 81 

Übungsaufgaben zum 4. Kapitel 86 

 

5. Das Erhabene im deutschsprachigen Raum des 18. Jahrhunderts 87 

5.1 Dreistillehre zwischen Barock und Aufklärung — Von der 
„hocherhabenen  Schreibart“ zum „vernünftig=erhabenen Ausdruck“ 88 

5.2 Das Ende des heroischen Menschenbilds 91 

5.3 Das „Wunderbare“ und „Herzrührende“ in der Poetik der Frühaufklärung 93 

5.3.1 Bodmer/Breitinger 94 

5.3.2 Pyra 98 

5.3.3 Klopstock 101 

5.3.4 Sulzers Lexikoneintrag 104 

5.4 Die Fühlbarmachung der Vernunft 105 

5.4.1 Theorie der vermischten Empfindungen — Mendelssohn 106 

5.4.2 Dynamisierung und Depotenzierung des Erhabenen — z.B. Herder 109 

5.4.3 Gottähnlichkeit — die Verinnerlichung des Erhabenen  
in der Genieästhetik 112 

Übungsaufgaben zum 5. Kapitel 118 

 

6. Das Erhabene in der Deutschen Klassik — Kant und Schiller 119 

6.1 Kants „Analytik des Erhabenen“ 120 

6.1.1 Schönes und erhabenes Lebensgefühl 121 

6.1.2 Zum Erhabenen tauglich — Subreption 124 

6.1.3 Mathematische und dynamische Erhabenheit 125 

6.1.4 Negative Darstellung 126 



 

 

Inhalt 3 

6.2 Schillers „Ueber das Erhabene“ 127 

6.2.1 Das Supplement der ästhetischen Erziehung — Theorie des Erhabenen 128 

6.2.2. Erhabenheit gegenüber dem Schönen 131 

6.3 19. Jahrhundert — Beschönigung des Erhabenen 134 

Übungsaufgaben zum 6. Kapitel 136 

 

7. Ausblick auf Nietzsche und Lyotard 137 

7.1 Nietzsches dionysisch-apollinische Dekonstruktion 137 

7.2 Lyotards Ästhetik der Präsenz 140 

Übungsaufgaben zum Ausblick 145 

 



 

 

4 Verfasser 

 

Der Verfasser:  
Hochschuldozent Dr. Carsten Zelle 

Studium der Fächer Deutsch, Sozialkunde und Geschichte in Marburg (1974-
1980), Staatsexamen (1980), Promotion (1985), Habilitation (1994). Seit 1987 
Mitarbeiter, seit 1994 Hochschuldozent für Neuere Deutsche Literaturwissen-
schaft und Allgemeine Literaturwissenschaft an der Universität-Gesamthoch-
schule in Siegen. 

Publikationen zum „angenehmen Grauen“ in der Aufklärung, zur „Doppelten 
Ästhetik“ der Moderne, zur Literatur, Ästhetik, Anthropologie und Antikenrezep-
tion seit dem 17. Jahrhundert sowie zur Germanistikgeschichte. 

Herausgeber der Zeitschrift Das achtzehnte Jahrhundert. 

 

 

 

Der Kurs: 
Der Kurs bietet eine ‘Kurze Geschichte der Ästhetik des Erhabenen von Longin 
bis Lyotard’. Er konzentriert sich im wesentlichen auf die Quellen, wobei die vier 
wichtigsten ‘Stationen’ des Themas, nämlich Longin, Boileau, Burke und Kant, 
hervorgehoben werden. Ein Schwerpunkt der Darstellung liegt auf dem 18. Jahr-
hundert, einer Hochzeit der Debatte um das Erhabene. Die ‘Kurze Geschichte’ 
verfolgt das Ziel, fundiertes historischen Wissen zu vermitteln. 

Der Kurs ist hervorgegangen aus einer Reihe von Einzelstudien, die der Verfasser 
seit 1987 vorgelegt hat, sowie aus einigen einschlägigen Siegener Lehrveranstal-
tungen. 



 
 

 

Studientechnisches 5 

Studientechnisches: 
Diesem Studienbrief liegt eine (auf grünes Papier gedruckte) Einsendeaufgabe bei. 
Sie ist nicht obligatorisch, stellt aber ein Angebot an Sie dar, Ihren Lernerfolg 
nach der Bearbeitung dieses Kurses freiwillig zu überprüfen. Sinnvollerweise 
sollte die Einsendeaufgaben direkt im Anschluß an das Studium dieses Studien-
briefs bearbeitet und an die FernUniversität geschickt werden. Sie wird von dem 
Betreuer des Kurses oder einem externen Korrektor durchgesehen und zusammen 
mit einem Gutachten an Sie zurückgeschickt. Wir empfehlen, eine Einsendeauf-
gabe insbesondere dann zu bearbeiten, wenn Sie aufgrund dieses Studienbriefs 
einen Leistungsnachweis erlangen oder eine Prüfung ablegen wollen. 

Sie können im Anschluß an die Bearbeitung dieses Studienbriefs (wie übrigens im 
Anschluß an alle Kurse des Fachs Neuere deutsche Literaturwissenschaft) eine 
schriftliche Hausarbeit anfertigen, um einen studienbegleitenden Leistungsnach-
weis zu erwerben. Das Thema sollte aus dem thematischen Horizont des Kurses 
stammen und kann ansonsten frei vereinbart werden. Zur Themenabsprache setzen 
Sie sich bitte mit Ihrem Kursbetreuer in Verbindung. 

Der Kurs ist dem Teilgebiet I (Theorie) im Hauptstudium zugeordnet. 

Die Betreuung des Kurses liegt beim Lehrgebiet Europäische Literatur der Neu-
zeit, Feithstr. 188, 58084 Hagen. Einzelheiten zur Kursbetreuung finden Sie auf 
der Homepage des Lehrgebiets  
http://www.fernuni-hagen.de/EUROL/welcome.html . 



 

 

6  Literaturverzeichnis 

 

Literaturverzeichnis 
(Die Siglen M1 - M12 verweisen auf die im Materialienband abgedruckten Texte) 

1. Übergreifende Literatur zum Kursthema 

Lexika- oder Handbuchartikel 

Eugenio Battisti, Rosario Assunto: Tragedy and the Sublime. In: Encyclopedia of 
World Art. Bd. XIV. New York, Toronto, London 1967, 264-276. 
Sehr anregender Artikel, der das Thema systematisch innerhalb der „dual aestetics“ des Schö-
nen und Erhabenen situiert. 

Umberto Eco: Sublime. In: Grande Dizionario Enciclopedico UTET. Bd. 17. To-
rino 1972, 891 f. 

Armin Müller, Giorgio Tonelli, Renate Homann: Erhaben, das Erhabene. In: Hi-
storisches Wörterbuch der Philosophie. Hg. Joachim Ritter, Karlfried Gründer. 
Darmstadt 1971ff., hier: Bd. II (1972), 624-635. 
Einschlägiger philosophigeschichtlicher Artikel, der den Wissensstand vor der sog. Renais-
sance des Erhabenen repräsentiert. Mit weiterführender Literatur. 

Marjorie Hope Nicolson: Sublime in External Nature. In: Dictionary of the Histo-
ry of Ideas. Studies of Selected Pivotal Ideas. Hg. Ph. P. Wiener. Bd. IV. New 
York 1973, 333-337. 
Basisartikel für die Trennung von „rhetorical“ und „natural sublime“. Mit weiterer Literatur für 
den englischsprachigen Bereich. 

Jan Cohn, Thomas H. Miles: The Sublime: In Alchemy, Aesthetics and Psycho-
analysis. In: Modern Philology 74 (1976/77), 289-304. 
Wichtige Studie, die dem Zusammenhang von ‘Sublime’ und ‘Sublimation’ in Alchemie, 
Ästhetik und Psychoanalyse nachgeht und eine präzise Etymologie von ‘sublime’ gibt. 

Annemarie Gethmann-Siefert: Erhabene, das. In: Encyklopädie Philosophie und 
Wissenschaftstheorie. Hg. Jürgen Mittelstraß. Bd. I. Mannheim, Wien, Zürich 
1980, 571-572. 
Kurzer Artikel mit den wichtigsten Angaben. 

Craig Kallendorf, Carsten Zelle, Christine Pries: Erhabene, das. In: Historisches 
Wörterbuch der Rhetorik. Hg. Gert Ueding. Bd. II. Tübingen 1994, 1357-1389. 
Einschlägiger deutschsprachiger Artikel zum Erhabenen mit zahlreichen weiterführenden Lite-
raturhinweisen. 

 
Übergreifende Monographien oder Sammelwerke 

Du Sublime. Jean-François Courtine, Michel Deguy, Éliane Escoubas, Philippe 
Lacoue-Labarthe, Jean-François Lyotard, Louis Marin, Jean-Luc Nancy, Jacob 
Rogozinski. Paris 1988. 
Einschlägiger Sammelband, der die französische Diskussion um das Sublime, sofern sie an 
Heideggers Philosophie anschließbar ist, dokumentiert. Hervorzuheben ist Lyotards Beitrag, 
der im folgenden Sammelband übersetzt vorliegt. 

 

 



 
 

 

7 Literaturverzeichnis 

Das Erhabene. Zwischen Grenzerfahrung und Größenwahn. Hg. Christine Pries. 
Weinheim 1989. 
Grundlegender Sammelband für die deutsche Renaissance des Erhabenen. Mit ausführlicher 
Bibliographie von Peer Sporbert, 349-383. 

Peter de Bolla: The Discourse of the Sublime. History, Aesthetics and the Subject. 
Oxford 1989. 
Zusammenfassende Studie für den englischen Sprachraum. 

Baldine Saint Girons: Fiat Lux. Une Philosophie du Sublime. Paris 1993. 
Zusammenfassende Studie für den französischen Sprachraum. Mit ausführlicher Chronologie 
der Quellen seit Boileau und der Forschungsliteratur, 535-550. 

 
Themenhefte von Zeitschriften 

Atti del convegno su il sublime: creazione e catastrofe nella poesia (Bologna 30-
31 maggio 1984). Hg. Vita Fortunati, Giovanni Franci. In: Studi di estetica 
N. S. 4/5 (1984). 
Themenheft, das mit der italienischen Diskussion vertraut macht. 

The Sublime and the Beautiful: Reconsiderations. In: New Literary History. A 
Journal of Theory and Interpretation, XVI (1985), H. 2. 
Themenheft, das mit dem amerikanischen Forschungsdiskurs bekannt macht. 

Le Sublime. In: Revue d’Histoire Littéraire de la France 86 (1986), N° 1. 
Themenheft, das mit der philologisch-historischen Forschungsdebatte in Frankreich vertraut 
macht. 

The Sublime: A Forum. In: Studies in Romanticism 26 (1987), H. 2, 187-258 
(Themenschwerpunkt). 
Themenschwerpunkt, der dokumentiert, wie ein ‘angesagtes’ literaturwissenschaftliches Thema 
Anschlußstudien produziert. 

Die Sprache des Erhabenen. Das Bild des Erhabenen. Die erhabene Tat. In: Mer-
kur 43 (1989), H. 487/488. 
Grundlegendes Sonderheft der von Karl Heinz Bohrer herausgegebenen Kulturzeitschrift 
„Merkur“, das anthropologischen, gesellschaftlichen und politischen Implikationen der Aktua-
lität des Erhabenen nachgeht. 

 

 
2. Die Antiken Vorgaben des Erhabenen 

Pseudo-Longinos: Vom Erhabenen. Griechisch und deutsch von Reinhard Brandt. 
1. Aufl. 1966. Darmstadt (Wissenschaftliche Buchgesellschaft) 21983. (M1) 
Eingeführte Übersetzung mit empfehlenswerter Einleitung. 

Longinus: Vom Erhabenen. Griechisch/deutsch. Übers. Otto Schönberger. Stutt-
gart 1988. 
Einschlägige zweisprachige Reclam-Ausgabe mit ausführlichem Kommentar, informativem 
Nachwort und weiterführenden Literaturangaben. 

 

Manfred Fuhrmann: Einführung in die antike Dichtungstheorie. Darmstadt 1973. 
Grundlegendes Werk zur antiken Poetik und ihrer neuzeitlichen Rezeption. Zum Erhabenen in 
der Antike und bei Longin, 135-184. 



 

 

8  Literaturverzeichnis 

 

Neil Hertz: A Reading of Longinus. In: Ders.: The End of the Line. Essays on Psy-
choanalysis and the Sublime. New York 1985, 1-20. 
Grundlegendes Beispiel für eine dekonstruktive Lektüre Longins. 

 
3. Die Wiederentdeckung Longins — Boileau und die Folgen 

Nicolas Boileau-Despréaux: Traité du sublime ou du merveilleux dans le discours 
[1674]. In: Ders.: Œuvres complètes. Introduction par Antoine Adam. Textes 
établis et annotée par Françoise Escal. Paris 1966 (= Bibliothèque de la Pléiade, 
188), 331 ff. („Préface“: M2) 
Mit dieser Übertragung wird Longin der antike Begründer der modernen Ästhetik des Erhabe-
nen. 

—: Réflexions critiques sur quelque passages du Rhéteur Longin [1694, 1713]. 
Ebd., 489 ff. 
Boileaus Stellungnahme zur ‘Querelle des Anciens et des Modernes’, in der er die ‘Fehler’ der 
antiken Dichtung mit der longinischen Kategorie des Erhabenen rechtfertigt. 

—: Discours sur l’Ode [1693]. Ebd., 227 ff. 
Kurzer Text über die ‘schöne Unordnung’, die Gattungscharakteristikum der ‘pindarisierenden’ 
Ode sei. 

Dominique Bouhours: Les entretiens d’Ariste et d’Eugene. Paris 1671. 
Enthält ein entscheidendes Kapitel zum ‘je ne sais quoi’. 

François de Salignac de la Mothe-Fénelon: Lettre à l’Académie [entst. 1714; gedr. 
postum 1716]. Hg. Ernesta Caldarini. Genève 1970. 
Prononciert die pathetische Kraft, insbesondere der griechischen Dichtung. 

Jean Baptiste Dubos: Réflexions critiques sur la Poësie et sur la Peinture [1719]. 3 
parties. Septième Édition. Paris 1770 [Nachdruck: Genève 1967]. 
Grundlegendes Werk des ‘emotionalistischen Neuansatzes’ in der Ästhetik des 18. Jahrhun-
derts. 

Silvain: Traité du sublime [entst. 1708]. Paris 1732 [Neudruck: Genève 1971]. 
Silvain faßt das ‘Heroisch-Erhabene’ für Frankreich zusammen. 

Chevalier de Jaucourt: „Sublime“. In: Encyclopédie, ou Dictionnaire raisonné des 
sciences, des arts et des métiers, par une société de gens de lettres. Mis en ordre 
& publié par Denis Diderot. 17 Vols. Paris 1751-1765, hier: T. XV (1765), 
566-570. 

Jean-François Marmontel: „Sublime“. In: Supplément à l’Encyclopédie ou 
Dictionnaire raisonné des sciences, des arts et des métiers, par une société de 
gens de lettres. Mis en ordre et publié par M.***. 4 Bde. Amsterdam 1776-
1777, hier: T. IV (1777), 833-844. 
Die ‘Encyclopédie’-Artikel dokumentieren die Ansichten der ‘philosophes’, d.h. der Repräsen-
tanten der französischen Aufklärung. 

 

Jules Brody: Boileau and Longinus. Genf 1958. 
Grundlegendes Werk zu Boileaus Longin-Rezeption. 

Théodore A. Litman: Le Sublime en France (1660-1714). Paris 1971. 
Grundlegende Studie zum Erhabenen im französischen Klassizismus. 



 
 

 

9 Literaturverzeichnis 

Peter Eckard Knabe: „Sublime/grand“. In Ders.: Schlüsselbegriffe des kunsttheo-
retischen Denkens in Frankreich von der Spätklassik bis zum Ende der Aufklä-
rung. Düsseldorf 1972, 451-458. 
Bietet Hinweise auf weiteres Quellenmaterial. 

Karl Maurer: Boileaus Übersetzuung der Schrift ‘peri hypsous’ als Text des fran-
zösischen 17. Jahrhunderts. In: Le Classicisme à Rome aux Iers Siècles avant et 
après J.-C. Hg. Hellmut Flashar. Genève 1979, 213-262. 
Der wichtige Aufsatz situiert Boileaus Longin-Übersetzung in den literarischen Auseinander-
setzungen des späten 17. Jahrhunderts. 

Winfried Wehle: Vom Erhabenen oder Über die Kreativität des Kreatürlichen. In: 
Frühaufklärung. Hg. Sebastian Neumeister. München 1994, 195-240. 

 
4. Der negative Grund des Erhabenen — die englische Ent-
wicklung bis Burke und die Folgen 

John Dennis: Letter describing his crossing the Alpes, dated from Turin, Oct. 25, 
1688. In. Ders.: The Critical Works. Hg. Edward Niles Hooker. 2 Bde. Balti-
more 1939/43 [Reprint 1964), Bd. II, 380-382. (M3) 
Frühes Zeugnis für die Erhabeneheit des Hochgebirges. 

—: The Grounds of Criticism in Poetry [1704]. Ebd., Bd. I, 325 ff. 
Grundlegende Quelle für die Rezeption Longins in der englischen Literaturkritik. 

Joseph Addison: On the Pleasures of Imagination. In: Joseph Addison, Richard 
Steele: The Spectator. Ed. Gregory Smith. 4 vols. London, New York 1958, 
vol. III, No. 411-421 [Juni 1712], 276-309. (No. 412: M4a) 

—: No. 489 [20. Sept. 1712]. Ebd., vol. IV, 47-50. (M4b) 
John Baillie: An Essay on the Sublime. London 1747 [Neudruck: Los Angeles 

1953] 

Edmund Burke: A Philosophical Enquiry into the Origin of our Ideas of the Sub-
lime and Beautiful [1757, 21759]. Hg. J. T. Boulton. London 1958. 
(Ausschnitte: M5) 
Neben Longin und Kants ‘Analytik des Erhabene’ wohl der drittwichtigste Basistext zur Ästhe-
tik des Erhabenen. 

James Usher: Clio: or, A Discourse on Taste. Addressed to a young Lady. The 
Second Edition, with large Additions. London 1769 [Neudruck: New York 
1970]. 

James Beattie: Illustrations on Sublimity. In: Ders.: Dissertations, Moral and Cri-
tical. London 1783 [Neudruck: Stuttgart, Bad Cannstatt 1970], 605-655. 

William Wordsworth: [The Sublime and the Beautiful] [um 1811/12]. In: Ders.: 
The Prose Works. Hg. W. J. B. Owen, Jane Worthington Smyser. 3 vols. Ox-
ford 1974, vol. II, 349-360. 

Basil Barrett: Pretensions to a Final Analysis of the Nature and Origin of Subli-
mity, Style, Beauty, Genius and Taste. London 1812. 
Eine zeitgenössische Zusammenfassung der englischen Diskussion zum Erhabenen im 18. Jahr-
hundert. 

 



 

 

10  Literaturverzeichnis 

 

Samuel H. Monk: The Sublime. A Study of Critical Theories in XVIII.-Century 
England [1935]. 2. Aufl. Ann Arbor 1960. 
Pionierstudie zum Erhabenen in England. Mit umfangreichem Quellenverzeichnis. 

Walter John Hipple: The Beautiful, the Sublime, and the Picturesque in Eigh-
teenth Century British Aesthetic Theory. Carbondale 1957. 

David B. Morris: The Religious Sublime. Christian Poetry and Critical Tradition 
in XVIII Century England. Lexington 1972.  

Jürgen Klein: Der gotische Roman und die Ästhetik des Bösen. Darmstadt 1975. 
Genaue Darstellung zu Burke und Kant, die das Erhabene als ästhetische Basistheorie des 
Schauerromans profiliert. 

William Price Albrecht: The Sublime Pleasures of Tragedy. A Study of Critical 
Theory from Dennis to Keats. Lawrence, Manhatten, Wichita 1975. 
Studie zur Frage nach dem Vergnügen an tragischen Gegenständen. 

Thomas Weiskel: The Romantic Sublime. Studies in the Structure and Psychology 
of Transcendence [1976]. Second Edition with a new Forword [vii-x] by Ha-
rold Bloom. Baltimore 1986. 
Studie, die die ‘ödipale Struktur’ des Erhabenen herauszuarbeiten sucht. 

James B. Twitchell: Romantic Horizons. Aspects of the Sublime in English Poetry 
and Painting, 1770-1850. Columbia 1983. 
Studie, die den Zusammenhang von Erhabenheitsästhetik und Landschaftsmalerei in England 
herausstellt. 

Jeffrey Barnouw: The Morality of the Sublime: To John Dennis. In: Comparative 
Literature 35 (1984), 21-42. 
Präziser Aufsatz, der das Erhabene in den literaturkritischen Schriften von John Dennis heraus-
arbeitet. 

 
5. Das Erhabene im deutschsprachigen Raum des 18. Jahrhun-
derts 

[Bodmer, Johann Jacob; Calepio, Pietro dei Conti di:] Brief=Wechsel von der Na-
tur des poetischen Geschmackes. Dazu kömmt eine Untersuchung wie ferne 
das Erhabene im Trauerspiele Statt und Platz haben könne; wie auch von der 
poetischen Gerechtigkeit. Zürich 1736 [Neudruck: Stuttgart 1966]. 

Johann Jacob Bodmer: Critische Betrachtungen über die poetischen Gemählde der 
Dichter. Zürich1741 [Neudruck: Frankfurt am Main 1971]. 
Wichtig für die Separierung des Schönen und Erhabenen sowie für die Binnendifferenzierung 
des Erhabenen sind die Hauptstücke VII, VIII, und IX (zum „Schönen“, „Großen“ und 
„Ungestümen“). 

—: Critische Briefe. Zürich 1746 [Neudruck: Hildesheim 1969].  
Wichtig darin sind der 3. Brief („Lehrsätze von dem Wesen der erhabenen Schreibart“, 94-103) 
sowie der 4. Brief („Vom Erhabenen in der Sprache“). 

Immanuel Jacob Pyra: Über das Erhabene [um 1737]. Hg. Carsten Zelle. Frankfurt 
am Main u.a. 1991. 



 
 

 

11 Literaturverzeichnis 

Friedrich Gottlieb Klopstock: Von der heiligen Poesie [1755]. In: Ders.: Der Mes-
sias. Oden und Elegien. Epigramme. Abhandlungen. Hg. Uwe-K. Ketelsen. 
Reinbek bei Hamburg 1968, 174-183. 
Klopstocks Text setzt einen longinischen Dichtungsbegriff neben die horazische Literaturfunk-
tion (‘prodesse’ und ‘delectare’) der Aufklärung. 

Johann George Sulzer: „Erhaben“; „Groß/Größe“. In: Allgemeine Theorie der 
schönen Künste. 2 Tle. Leipzig 1771-1774, hier Bd. I, 453-466 und 656-668. 
Eine Fundgrube zeitgenössischer Quellen für die weitere Arbeit bieten Friedrich von Blancken-
burgs kommentierte „Litterarische Zusätze“, die man am vollständigsten in der Separatausgabe 
von 1796/1798 [Neudruck 1972] nutzen sollte. 

Moses Mendelssohn: Über die Empfindungen. In: Gesammelte Schriften. Jubilä-
umsausgabe. Hg. Ismar Elbogen, Julius Guttmann, Eugen Mittwoch, Alexander 
Altmann, Eva J. Engel-Holland. Berlin, Breslau, Stuttgart, Bad Cannstatt 
1929 ff., Bd. I, 41-123 (1. Fassg. 1755), 233-334 (2. Fssg. 1761). 

—: Betrachtungen über das Erhabene und das Naive in den schönen Wissenschaf-
ten. Ebd., Bd. I, 191-218 (1. Fassg. 1758), 453-498 (3. Fssg. 1771). 

—: Anmerkungen über das englische Buch: ‘On the Sublime and the Beautiful’ 
[1758]. Ebd., Bd. III.1, 237-253. 

—: [Rez.] A Philosophical Enquiry into the Origin of the Sublime and Beautiful 
[...]. Das ist: Philosophische Untersuchung des Ursprungs unserer Ideen vom 
Erhabenen und Schönen [1758]. Ebd., IV, 216-236. 

—: Rhapsodie, oder Zusätze zu den Briefen über die Empfindungen. Ebd., Bd. I, 
381-424 (2. Fssg. 1771). (M6) 

Johann Gottfried Herder: Journal meiner Reise im Jahr 1769 [postum 1846]. 
Hist.-krit. Ausgabe. Hg. Katharina Mommsen. Stuttgart 1976. 

—: Viertes kritisches Wäldchen [entst. 1769; postum 1846]. In: Ders.: Werke. Bd. 
II: Herder und die Anthropologie der Aufklärung. Hg. Wolfgang Pross. Mün-
chen 1987, 57-240. 

—:Kalligone [1800]. Hg. Heinz Begenau. Weimar 1955. 

Johann Georg Schlosser: Versuch über das Erhabene als Anhang zum Longin vom 
Erhabenen. In: Longin: Vom Erhabenen. Mit Anmerkungen und einem Anhang 
von Johann Georg Schlosser. Leipzig 1781, 266-334. 

Karl Grosse: Über das Erhabene. Hg. Carsten Zelle. St. Ingbert: Röhrig 1990. 

Karl Grosse: Über Größe und Erhabenheit. In: Deutsche Monatsschrift (1790), 2. 
Band (Mai/August), 275-302. 

 

Christian Begemann: Furcht und Angst im Prozeß der Aufklärung. Zu Literatur 
und Bewußtseinsgeschichte des 18. Jahrhunderts. Frankfurt am Main 1987. 
Positioniert das Erhabene im Rahmen des Versuchs der Aufklärung, den Menschen die Furcht 
zu nehmen. Das Erhabenen wird als eine Art ästhetisches ‘Katastrophentraining’ interpretiert. 

Joachim Dyck: Ticht-Kunst. Deutsche Barockpoetik und rhetorische Tradition 
[1966]. 2., verb. Aufl. Bad Homburg, Berlin, Zürich 1969. 

 



 

 

12  Literaturverzeichnis 

 

—: [Rez.] Ludwig Fischer: Gebundene Rede (1968). In: Anzeiger für deutsches 
Altertum 80 (1969), 68-85. 
Grundlegend zur Barockrhetorik und zur Dreistillehre im 17. Jahrhundert. 

Ludwig Fischer: Gebundene Rede. Dichtung und Rhetorik in der literarischen 
Theorie des Barock in Deutschland. Tübingen 1968. 
Enthält eine grundlegende Darstellung der Barockrhetorik, insbesondere der Dreistillehre. Er-
gänzend dazu sollten Buch und Rezension von Joachim Dyck konsultiert werden. 

Jochen Schulte-Sasse: Herder’s Concept of the Sublime. In: Herder Today. Con-
tributions from the International Herder Conference. Nov. 5-8, 1987. Stanford, 
California. Hg. Kurt Mueller-Vollmer. Berlin, New York 1990, 268-291. 
Einschlägiger Asufsatz zu Herders Beitrag zum Erhabenen. 

Georg-Michael Schulz: Tugend, Gewalt und Tod. Das Trauerspiel der Aufklärung 
und die Dramaturgie des Pathetischen und Erhabenen. Tübingen 1988. 
Sorgfältig und verständlich geschriebene Studie, die das Erhabene im Kontext tragischer Af-
fekterregung situiert. 

Werner Strube: Der Begriff des Erhabenen in der deutschsprachigen Ästhetik des 
18. Jahrhunderts. In: Aufklärung und Skepsis. Studien zur Philosophie und 
Geistesgeschichte des 17. und 18. Jahrhunderts. Günter Gawlik zum 65. Ge-
burtstag. Hg. Lothar Kreimendahl. Stuttgart, Bad Cannstatt 1995, 272-302. 
Sprachanalytische Studie, die der jeweiligen Extension des Erhabenheitsbegriffs sowie dessen 
Unterteilungen nachgeht. 

Karl Viëtor: Die Idee des Erhabenen in der deutschen Literatur. In: Ders.: Geist 
und Form. Aufsätze zur deutschen Literaturgeschichte. Bern 1952, 234-266, 
346-357. 
Grundlegende ideengeschichtliche Studie. 

Carsten Zelle: „Angenehmes Grauen“. Literaturhistorische Beiträge zur Ästhetik 
des Schrecklichen im achtzehnten Jahrhundert. Hamburg 1987. 
Enthält u.a. Abschnitte zu Dennis, Addison, Baillie, Usher, Bodmer und Mendelssohn. 

 
6. Das Erhabene in der Deutschen Klassik — Kant und Schiller 

Immanuel Kant: Beobachtungen über das Gefühl des Schönen und Erhabenen 
[1764]. In: Ders.: Werke in 12 Bänden. Hg. Wilhelm Weischedel. Bd. II: Vor-
kritische Schriften bis 1768. Frankfurt am Main 1968, 821-884. (M7) 

—: Kritik der Urteilskraft [1790]. Ebd., Bd. X. (Ausschnitte: M8) 
Friedrich Schiller: Vom Erhabenen / Über das Pathetische [1793; 1801]. In: Ders.: 

Werke. Nationalausgabe [Sigle: NA]. Begr. Julius Petersen. Weimar 1943 ff., 
Bd. 20, 171-195 / 196-221 und Bd. XXI, 183 ff. (Kommentar). 

—: Über das Erhabene [gedr. 1801]. Ebd., Bd. 21, 38-54 und 328 ff. 
(Kommentar). (M9) 

 

Klaus L. Berghahn: „Das Pathetischerhabene“. Schillers Dramentheorie. In: Deut-
sche Dramentheorien I. Beiträge zu einer historischen Poetik des Dramas in 
Deutschland [1971]. Hg. Reinhold Grimm. 3., verb. Aufl. Frankfurt am Main 
1980, 197-222. 
Umfassende Darstellung von Schillers Tragödientheorie. 



 
 

 

13 Literaturverzeichnis 

Jeffrey Barnouw: The Morality of the Sublime: Kant and Schiller. In: Studies in 
Romanticism 19 (1980), 497-514. 
Deutet Schillers Schönheitsbegriff in den ‘ästhetischen Briefen’ als Überwindung der dualisti-
schen Anthropologie Kants. 

Paul Crowther: The Kantian Sublime. From Morality to Art. Oxford 1989. 
Erste Monographie zu Kants Analytik des Erhabenen. 

Carl Dahlhaus: E.T.A. Hoffmanns Beethoven-Kritik und die Ästhetik des Erha-
benen. In: Archiv für Musikwissenschaft 38 (1981), 79-92. 
Grundlegende Studie, die das Erhabene als musikästhetische Kategorie erstmals Ernst nimmt 
und damit die Tür für weitergehende musikwissenschaftliche Forschungen geöffnet hat. 

Jacques Derrida: „Das Kolossalische“. In: Ders.: Die Wahrheit in der Malerei [frz. 
1978]. Wien 1992, 1. IV, 145-176. 

Klaus Düsing: Schillers Idee des Erhabenen. Phil. Diss. Köln 1967. 
Für Schillers Begriff des Erhabenen grundlegend.  

Renate Homann: Erhabenes und Satirisches. Zur Grundlegung einer Theorie 
ästhetischer Literatur bei Kant und Schiller. München 1977. 
Stellt den Modus der negativen Darstellung des Erhabenen als grundlegend für moderne Lite-
ratur heraus. 

Rolf-Peter Janz: Die ästhetische Bewältigung des Schreckens. Zu Schillers Theo-
rie des Erhabenen. In: Geschichte als Erfahrung. Hg. Hartmut Eggert, Ulrich 
Profitlich, Klaus R. Scherpe. Stuttgart 1990, 150-160. 
Einschlägige neuere Darstellung des Erhabenen bei Schiller. 

Kari Elise Lokke: The Role of Sublimity in the Devolopment of Modernist Ae-
thetics. In: Journal of Aethetics and Art Criticism 40 (1982), 421-429. 
Anregender Aufsatz, der nachweist, daß die einschlägigen Bestimmungen des Erhabenen im 19. 
Jahrhundert, insbesondere im französischen Symbolismus, dazu dienen, die ‘Vagheit’ und das 
numinose Moment des Schönen zu umschreiben. 

Jean-François Lyotard: Die Analytik des Erhabenen (Kant-Lektionen, Kritik der 
Urteilskraft, §§ 23-29 [frz. 1991]. Übers. Christine Pries. München 1994. 
Minutiöse Lektüre von Kants ‘Analytik des Erhabenen’. 

Winfried Menninghaus: Zwischen Überwältigung und Widerstand. Macht und Ge-
walt in Longins und Kants Theorien des Erhabenen. In: Poetica 23 (1991), 1-
19. 
Präzise Textinterpretation im Anschluß an Neil Hertz, in der der Unterscheid von Longins und 
Kants Fassung des Erhabenen herausgearbeitet wird. 

Christine Pries: Übergänge ohne Brücken. Kants Erhabenes zwischen Kritik und 
Metaphysik. Berlin 1995. 
Christine Pries ist wohl die beste Kennerin der neueren Diskussion über das Erhabene, insbe-
sondere bei Lyotard, den sie übersetzt hat. Die Studie bietet neben Kapiteln zur Depotenzierung 
des Erhabenen nach Kant im 19. Jahrhundert, zur Rezeption des Erhabenen im 20. Jahrhundert 
und zur Renaissance des Erhabenen eine genaue Lektüre des Kantschen Textes sowie eine sy-
stematische Integration des Erhabenen in Kants Gesamtwerk. 

Hans-Jürgen Schings: Beobachtungen über das Gefühl des Erhabenen bei Goethe. 
In: Begegnung mit dem „Fremden“ Grenzen — Traditionen — Vergleiche. 
Akten des VIII. Internationalen Germanisten-Kongresses, Tokyo 1990. Hg. Ei-
jiro Iwasaki. Bd. 7. München 1991, 15-26. 
Goethe steht dem Erhabenen distanziert gegenüber. 



 

 

14  Literaturverzeichnis 

 

Wolfgang Welsch, Christine Pries: Alt für neu. Kritische Bemerkungen zu Scho-
penhauers traditioneller Auslegung des Erhabenen. In: Zeitschrift für Didaktik 
der Philosophie 10 (1988), 63-69. 
Einschlägiger Aufsatz, der der Depotenzierung des Erhabenen im 19. Jahrhundert am Beispiel 
Schopenhauers nachgeht. 

 
7. Ausblick auf Nietzsche und Lyotard 

Friedrich Nietzsche: Die Geburt der Tragödie [1872, neue Ausg. 1886]. In: Ders.: 
Sämtliche Werke. Kritische Studienausgabe in 15 Bänden. Hg. Giorgio Colli, 
Mazzino Montinari. München, Berlin, New York 1980, Bd. I, 9-156. 
(Ausschnitte: M10) 

Jean-François Lyotard: Presenting the Unpresentable. The sublime. In: Artforum 
20 (1982), 64-69. 

—: Beantwortung der Frage: Was ist postmodern?“ [frz. 1982]. In: Wege aus der 
Moderne. Schlüsseltexte der Postmoderne-Diskussion. Hg. Wolfgang Welsch. 
Weinheim 1988, 193-203. (M12) 

—: Das Erhabene und die Avantgarde. In: Merkur 38 (1984), 151-164. 

—: Der Augenblick, Newman. In: Zeit. Die vierte Dimension in der Kunst. Hg. 
Michael Baudson. Weinheim 1985, 99-105. 

—: Nach dem Erhabenen, Zustand der Ästhetik [1987]. In: Ders.: Das Inhumane. 
Plaudereien über die Zeit. Wien 1989, 231-244. 

Barnett B. Newman: „the sublime is now“. In: The Tiger’s Eye on Arts and Let-
ters 1 (1948), H. 6 (= The Sublime Issue), 51-53. (M11) 

 

Harold Bloom: Freud and the Sublime. A Catastrophe Theory of Creativity. In: 
Ders.: Agon. Towards a Theory of Revisionism. Oxford, New York, Toronto, 
Melbourne 1982, 91-118. 
Wertet Freuds Psychoanalyse, insbesondere den Vorgang des ‘primären Prozesses’ als wichtig-
sten Beitrag zum Erhabenen im 20. Jahrhundert. Ob die Verbindung von Sublimem und Subli-
mierung legitim ist, bliebe zu diskutieren. 

Barnett Newman: Who’s afraid of red, yellow and blue III. Einführung von Max 
Imdahl. Stuttgart 1971. 
Imdahls Einführung bietet eine brillante Auseinandersetung mit Newman und der Stellung des 
Erhabenen im Amerikanischen Expressionismus. Ohne Abbildungen auch im folgenden Sam-
melband abgedruckt. 

Christine Pries: Einleitung. In: Das Erhabene. Zwischen Grenzerfahrung und Grö-
ßenwahn. Hg. Christine Pries. Weinheim 1989, 1-32. 
Bietet einen guten Einstieg in die ‘Renaissance des Erhabenen’. 

Carsten Zelle: Doppelte Ästhetik der Moderne. Ästhetische Revisonen des Schö-
nen von Boileau bis Nietzsche. Stuttgart 1995. 
Enthält ein Kapitel zu Nietzsche, in dem das Dionysische als ‘Bastard’ des Erhabenen interpre-
tiert wird. 

 



1 Einleitung 

1.1 Übersicht 

Der vorgelegte Text gehört zum Genre der Geschichtsschreibung und bietet mit-
hin einen Beitrag zum kulturellen Gedächtnis. Näherhin soll die Geschichte des 
Erhabenen erzählt werden, d.h. die Geschichte einer Kategorie, die neben dem 
Schönen zum Gegenstandsbereich der Ästhetik gehört. Und zwar soll Die Ästhetik 
des Erhabenen von Longin bis Lyotard dargestellt werden. Daß ich mit dem grie-
chischen Rhetoren „Longin“ aus dem 1. Jahrhundert n. Chr. beginne und mit dem 
kürzlich in Paris verstorbenen Philosophen Jean François Lyotard aufhöre, ist 
nicht nur der Lust an der Alliteration geschuldet. Das mit den beiden Namen ge-
setzte Anfangs- und Schlußdatum unserer Geschichte des Erhabenen hat sachliche 
Gründe. Es mag in der Antike, die nicht aufgehört hat, das Denken der modernen 
abendländischen Kultur bis heute tiefgreifend zu prägen, auch andere geben, die 
über das Erhabene nachgedacht haben. Jedoch ist es vor allem der Traktat Perí 
hýpsous (Vom Hohen bzw. Über das Erhabene) gewesen, der in der Neuzeit ge-
wirkt und alle weiteren Überlegungen darüber bestimmt hat. Ohne diese antike 
Vorlage gäbe es die Kategorie des Erhabenen in der Moderne nicht. Der bewußte 
Rückgriff auf „Longins“ Vorgabe im 17. Jahrhundert bezeichnet daher die Geburt 
des Erhabenen als einer Kategorie der modernen Ästhetik. Genauer: Mit der Wie-
dergeburt des Erhabenen beginnt überhaupt erst die Ästhetik, die im Unterschied 
zu Rhetorik, Poetik und Kallistik, womit ich die Lehre vom Schönen bezeichnen 
möchte, eine genuin neuzeitliche Erfindung ist.  

Wir werden sehen, daß beides, die Erfindung der Ästhetik und die Hochzeit des 
Erhabenen in das 18. Jahrhundert fällt. Dieses Jahrhundert wird daher mit den 
Konzeptionen, die von Edmund Burke, Immanuel Kant und Friedrich Schiller vor-
gelegt worden sind, in dieser Geschichte am meisten Platz einnehmen. 

Nach dieser Hochzeit war es um das Erhabene im 19. und 20. Jahrhundert still 
geworden, so daß man schon daran ging, es zumindestens im deutschsprachigen 
Raum totzusagen. Der einschlägige Artikel im Historischen Wörterbuch der Phi-
losophie, der 1972 publiziert wurde, sprach von einer „Entaktualisierung des Er-
habenen“. Es schien, als würde der Begriff „in der gegenwärtigen philosophischen 
und literaturwissenschaftlichen Forschung kein Rolle“ mehr spielen.1  

_________________________________________________ 

1 Armin Müller, Giorgio Tonelli, Renate Homann: „Erhaben, das Erhabene“. In: HWPh II (1972), 
624-635, hier: 635, sowie Renate Homann: Erhabenes und Satirisches. Zur Grundlegung ei-
ner Theorie ästhetischer Literatur bei Kant und Schiller. München 1977, 7. Renate Homann 
hat ihre damalige Ansicht jetzt revidiert: (Rez.) Das Erhabene. Hg. Christine Pries (1989). In: 
Arbitrium 10 (1992), 260-265. 



 

 

16 Einleitung 

Ein Beispiel für einen solchen ästhetikgeschichtlichen Gedächtnisverlust vermag 
das 1970 erschienene Buch Die Entstehung des lyrischen Ich. Studien zum Motiv 
der Erhebung in der Lyrik von Karl Pestalozzi bieten, in dem einschlägige Ge-
dichte aus dem Kanon der Moderne (Schiller, C. F. Meyer, Baudelaire, Nietzsche, 
Mallarmé, Hofmansthal und George) unter der im Untertitel genannten Perspek-
tive interpretiert werden. Daß die ‘Erhebung’ auf die ästhetische Kategorie des 
Erhabenen verweist, war in den damaligen Geisteswissenschaften vergessen wor-
den. Der Zusammenhang war Pestalozzi im Verlauf seiner Arbeit an dem Buch 
erst zu einem späten Zeitpunkt aufgegangen. Da hatte ein Literaturwissenschaftler 
Jahre über das Leitmotiv der Erhebung gearbeitet, war dessen vormoderner Ge-
schichte von Petrarcas Mont-Ventoux-Epistel (1336) bis zu Friedrich Schillers 
„Der Spaziergang“ (1800) akribisch nachgegangen – und stellt erst ganz am Ende 
seiner Mühen fest, daß die Auffahrt bzw. Erhebung („élévation“) zum Topos-
inventar des Erhabenen gezählt wird. Gegen Ende des „Vorworts“ schreibt Pesta-
lozzi: 

Es wurde mir erst in einem relativ späten Stadium der Arbeit klar, daß die 
Bewegung in die Höhe in den Umkreis des Erhabenen gehört, ja daß sie ei-
nes der zentralen Motive dieser ästhetischen Gattung darstellt. Perí hýpsous 
heißt bekanntlich der Traktat des Longin, der sie theoretisch begründete. Die 
vorliegende Studie beschäftigt sich aufgrund des leitenden Motivs vor allen 
Dingen mit der Lyrik der erhabenen Dichtart. Das Schöne entzieht sich 
weitgehend ihrer Anlage. Daraus geht aber andererseits hervor, daß, wenn 
die Gedichte des Hauptteils repräsentativ sind, in dieser das Erhabene ins 
Zentrum rückt. Das bedürfte jedoch einer eingehenderen Diskussion dieses 
Begriffs und seiner Geschichte.2 

Das Beispiel Pestalozzis vermag jedoch nicht nur die absolute Randständigkeit 
des Erhabenen in der Literaturwissenschaft vor dreißig Jahren zu illustrieren. Wir 
können daran auch abmessen, in welchem Maße seither die aktuelle Diskussion 
über das Erhabene sowie seine Erforschung angewachsen ist. Pestalozzi konnte 
damals in einer Anmerkung lediglich auf einen Aufsatz verweisen, nämlich auf 
die Studie des deutsch-amerikanischen Literaturhistorikers Karl Viëtor. Obwohl 
die Pilotarbeit von Viëtor für den deutschsprachigen Raum auch weiterhin einen 
guten Einstieg in die Thematik bietet, ist der Forschungsstand ausweislich des 
voranstehenden Literaturverzeichnisses zumal auf internationaler Ebene so über-
sichtlich längst nicht mehr. 

Die Situation des Erhabenen ist seither wie verwandelt. Blieben in den sechziger 
Jahren vereinzelte Rehabilitationsversuche dieser totgesagten Kategorie noch 
gänzlich erfolglos, konnte 1988 ein einschlägiger Sammelband mit dem Ausruf 

_________________________________________________ 

2 Karl Pestalozzi: Die Entstehung des lyrischen Ich. Studien zum Motiv der Erhebung in der Lyrik. 
Berlin 1970, XII. 



 
 

 

Übersicht 17 

aufmachen: „Le sublime est à la mode.“3 Wie konnte es zu einer solchen ‘Renais-
sance’ kommen? Pestalozzi gibt auch hier erste Fingerzeige, wenn er das Motiv 
der Erhebung an die Subjektivität des lyrischen Ich bindet und daher das Erhabene 
als ästhetische Kategorie moderner Dichtung, ja der künstlerischen Moderne 
schlechthin, ins Zentrum rückt. 

Unter dem Eindruck der Avantgardekunst, namentlich des Abstrakten Expressio-
nismus in der Malerei, etwa bei Barnett B. Newman, und in Opposition zu einem 
‘Projekt der Moderne’, das fragwürdig geworden zu sein schien, verknüpfte Jean 
François Lyotard die ästhetische Kategorie des Erhabenen mit der Beantwortung 
der Frage nach der Postmoderne. Aufgrund des französischen Terminus ‘sublime’ 
frei vom Assoziationshorizont, der sich heutzutage bei dem deutschen Wort 
‘erhaben’ einstellt, griff Lyotard einerseits betont auf die Kantsche Definition der 
Kategorie zurück, andererseits disponiert er das dort konturierte negative Moment 
um. Lyotards postmoderner Begriff des Erhabenen kreist um eine ‘Darstellung des 
Undarstellbaren’, d.h. er zielt auf Freiheit und Gerechtigkeit — ethische Aspekte, 
die eine ‘achtenswerte’ Postmoderne von postmodernem Schnickschnack trennen. 

Ein disziplingeschichtlicher Grund kommt hinzu. Das Unbehagen an der Mo-
derne, die Kritik an ihrer instrumentellen Vernunft bildete den rationalen Kern der 
Postmoderne-Diskussion in den achtziger Jahren. In der Literaturgeschichtsschrei-
bung wie in den Geisteswissenschaften überhaupt, machte sich dieser Impuls als 
Revision des traditionellen Aufklärungsbilds geltend, sofern man sich vom 
‘Zeitalter der Aufklärung’ nicht ohnehin, etwa zugunsten der Romantik, ganz ab-
wandte. Es erschienen eine Reihe wissenschaftlicher Studien, die das Dunkle der 
Aufklärung ausleuchteten und in der Summe dazu führten, daß die ästhetikge-
schichtliche Kehrseite des Schönen: das Häßliche und Schreckliche hervortrat, das 
im 18. Jahrhundert „unter dem Mantel des Erhabenen“ kunstfähig wurde. 

Sowohl Moderneskepsis im gesellschaftlichen Diskurs der Eliten als auch Aufklä-
rungskritik in der wissenschaftlichen Diskussion disziplinärer Fachwelten 
markieren die Eckdaten für den Boom, den das Erhabene zuletzt erlebt hat. Die 
unterschiedlichen Ebenen, auf denen die Auseinandersetzung mit dem Erhabenen 
geführt worden ist, erschwert für die Gegenwart eine gültige Darstellung. Insbe-
sondere die aktuelle philosophische Diskussion und die ästhetikgeschichtliche 
Forschung scheinen auseinanderzufallen. Nach wie vor wird über das Erhabene 
mehr geredet als gewußt. Die vorliegende Geschichte soll diese Kluft schließen 
helfen. 

 

_________________________________________________ 

3 Jean-Luc Nancy: „L’offrande sublime“ [zuerst 1984]. In: Du sublime. Paris 1988, 37-75, hier: 37. 



 

 

18 Einleitung 

1.2 Begriffsklärung 

Das Erhabene bezeichnet eine besondere Intensität, die quer zur Wahrnehmung 
des Schönen steht. Es ist ein widerstreitendes bzw. gegenläufiges Gefühl, bei dem 
vermittels von Unlust Lust erregt, d.h. durch eine Beraubung gegeben wird. Eine 
solche Definition des Erhabenen jenseits und vor aller historischen Konkretion ist 
jedoch problematisch. Im Laufe zweier Jahrtausende hat das Konzept zu viele 
Veränderungen durchgemacht und ist in zu unterschiedlichen Kontexten (z.B. 
Rhetorik, Ästhetik, Theologie) aufgetreten, als daß es noch zusammenfassend auf 
einen eindeutigen Nenner gebracht werden könnte. Beim Erhabenen sind wir 
vielmehr mit einem Fall jener „mysteriösen Weichheit“ (Basil Munteano) einer 
rhetorischen ‘Konstante’ konfrontiert, die zwar aus einer scheinbar festen, durch 
das Latein garantierten und bewahrten Formel besteht, der jedoch jede Epoche, 
jede Schule, jede Richtung ihren eigenen Inhalt gegeben hat. Resignierend ist da-
her gefragt worden, „ob es ‘das Erhabene’ überhaupt gibt.“4 

Probleme einer ‘überhistorischen’ Begriffsklärung des Erhabenen liegen insbeson-
dere auf der Ebene der Terminologie, in die es gefaßt wird, des disziplinären Kon-
textes, in dem es auftritt, sowie des Inhalts, mit dem es verbunden wird. 

 

1.2.1 Terminologie 

Die nähere Betrachtung der Etymologie des Sublimen bzw. Erhabenen ist zwar in 
vielerlei Hinsicht interessant, doch führt die Wortgeschichte zu keiner Begriffsklä-
rung. Im Gegenteil — sie eröffnet die Spannung zwischen rhetorischer und reli-
giöser Bedeutungsdimension. Das ‘Sublime’ ist etymologisch betrachtet sehr 
schwierig. Die Herleitungsmöglichkeiten des lateinischen Worts sind vielfältig 
und ergeben sich aus der Anzahl, mit der die Präfixe „sub-“ und „super-“ mit den 
Wurzeln „limen“ (Schwelle), „limes“ (Grenzweg) oder „limus“ (Schlamm) kom-
biniert werden können.5 Der Versuch, das Sublime von der Etymologie her zu 
bestimmen, führt also letztlich bestenfalls dahin, worüber uns eine originelle eng-
lische Ableitung erheben will:  

sublime — derivation from super limas: „above the slime or mud of this 
world“.6 

_________________________________________________ 

4 Christine Pries: „Einleitung“. In: Dies. (Hg.).: Das Erhabene. Zwischen Grenzerfahrung und 
Größenwahn. Weinheim 1989, 1-32, hier: 5. 

5 Jan Cohn, Thomas H. Miles: „The Sublime: In Alchemy, Aesthetics and Psychoanalysis“. In: 
Modern Philology 74 (1976/77), 289-304, bes. 289-292. 

6 James Beattie: „Illustrations on Sublimity“. In: Ders.: Dissertations, Moral and Critical. London 
1783, 605-655, hier: 606. 



 
 

 

Begriffsklärung 19 

In deutschen Wörterbüchern wird ‘Erhaben’ auf dreifache Art rubriziert: Neben 
der Bedeutung (1) ‘ergraben’, ‘getrieben’, ‘plastisch hervortretend’ (lat.: sculptus) 
fungiert ‘erhaben’ (2) bis ins 17. Jahrhundert als Partizip Präterium von ‘erheben’ 
(statt: ‘erhobene) im Sinne von ‘in die Höhe heben’ und (3) heute noch, unter-
schieden von ‘erhoben’, als Adjektiv im Sinne von ‘hoch’ (lat.: sublimis, altus, 
celsus). Die Wortgeschichte führt zurück bis in die spätmittelalterliche Mystik. 
Den beiden genannten grammatischen Formen entsprechend, changiert die geistig-
religiöse Bedeutung zwischen dynamischem Erhobenwerden und statischer Erha-
benheit. Bei den Mystikern steht der erste Aspekt im Vordergrund. Erhabenheit 
erscheint hier als ein „Erhobensein ins Numinose“7 — eine Vorstellung, die letzt-
lich nach dem Vorbild der Himmelfahrt Christi modelliert ist. So schreibt etwa 
Meister Eckhart: „alsô sol der mensch [...] erhaben sîn in diu himelischen dinc“. 
Entsprechend klingt im partizipial gebrauchten ‘erhaben’ im Mittelhochdeutschen 
die Bedeutung ‘aus der Taufe heben’ sowie ‘heiligsprechen’ mit an. Im Paradisus 
animae des Pseudo-Albertus Magnus heißt es: „Wer nú got wil bekennen, der sol 
irhabin sin popin allin creaturen.“ Johannes Tauler gilt das Erhabene als die eine, 
geistige Seite des Menschen im Rahmen einer spannungsgeladenen christlichen 
Anthropologie: „Und alsus so hanget rechte der mensche enzwùschent himmel 
und erden: mit sinen ùbersten kreften so ist er erhaben über sich selber und ùber 
alle ding und wohnet in gotte, aber mit sinen nidersten kreften so ist er verdunst 
under all ding.“8 Auch in Luthers Bibel-Übersetzung (1524) finden wir Beispiele 
für partizipialen Gebrauch: „auff das wir auch mit zur Herrlichkeit erhaben wer-
den“ (Röm. 8.17). Bei Luther dominiert jedoch die adjektivische Form. ‘Erhaben’ 
meint hier ‘hochragend’, ‘hochstehend’, ‘hochgelegen’. Wer erhaben ist, der ist 
schon oben. Gegenüber der christologischen ist das gewissermaßen die göttliche 
Perspektive: 

Der Herr ist erhaben, denn er wohnet in der Höhe. (Jes. 33,5)9 

Ob zwischen der mystisch-religiösen und der ästhetischen Bedeutung des Erhabe-
nen ideengeschichtliche Verbindungen gezogen werden können, sei dahingestellt. 
Erhebung und Erhöhung sind in der abendländischen Geistesgeschichte allzu ubi-
quitäre Mytheme, als daß man eindeutig klären könnte, ob hier platonischer 
(stufenweiser Aufstieg zum ‘großen Meer der Schönheit’, Plat. symp. 210e), 
christlicher (Himmelfahrt, Mark. 16,19; Luk. 24,51; Apg.1,9) oder longinischer 
‘Einfluß’ vorliegt. 

_________________________________________________ 

7 Karl Albert: Die Idee des Erhabenen in der Ästhetik des deutschen Idealismus. Diss. phil. Bonn 
1950 (masch.), 11. 

8 Meister Eckhart: Predigten, Traktate. Hg. Franz Pfeiffer. Leipzig 1857 [Neudruck: Aalen 1962], 
224, Z. 13; Pseudo-Albertus Magnus: Paradisus animae intelligentis. Hg. Philipp Strauch. 
Berlin 1919 [Neudruck: Hildesheim 1998], 97, Z. 35; Johannes Tauler: Die Predigten. Hg. 
Ferdinand Vetter. Berlin 1910 [Neudruck: Hildesheim 1968], 88, Z. 8 ff. 

9 Die beiden Belege zit. nach: Trübners Deutsches Wörterbuch. Hg. Alfred Götze. Bd. II. Berlin 
1940, s.v. 



 

 

20 Einleitung 

Konzentrieren wir uns hier auf die rhetorisch-ästhetische Tradition. Wie andere 
grundlegende Begriffe der abendländischen Kunstphilosophie, z.B. Mimesis 
(‘Nachahmung’), Poesis (‘Schöpfung’) oder Katharsis (‘Läuterung’ bzw. ‘Reini-
gung’), die im Werk Aristoteles’ ihren genauen Ort haben und gleichwohl vieldeu-
tig gebraucht worden sind, geht auch unser Begriff auf die Antike, d.h. den grie-
chischen Traktat Perí hýpsous zurück, was wörtlich übersetzt soviel wie „Über 
(die) Höhe“ bzw. „Vom Hohen“ heißt. Eine Reihe früher humanistischer und neu-
sprachlicher, insbesondere englischer Übersetzungen greifen noch auf diesen 
Wortsinn zurück.10 Eingebürgert hat sich jedoch der lateinische Terminus, mit 
dem im Rahmen der rhetorischen Dreistillehre (s.u. Kap. 2.1) der gehobene Stil 
bezeichnet worden war. Die frühen Drucke, die gedruckten lateinischen Über-
setzungen und Kommentare der Renaissance sowie insbesondere die epoche-
machende französische Übertragung Boileaus von 1674 setzen mit der latinisie-
renden Titelansetzung den Begriff des ‘Sublimen’ sowohl in der Romania als auch 
im englischsprachigen Raum allgemein durch.11 In Johnsons Dictionary z.B. heißt 
es 1755: „The sublime is a Gallicism, but now naturalized.“  

In der deutschen Sprachgeschichte waren die Fremdworte „sublim“, 
„sublimieren“, „Sublimation“ zwar nicht unbekannt. Ihr Gebrauch blieb aber in 
der Vergangenheit auf alchimistische und religiöse, in der Gegenwart auf chemi-
sche sowie psychologische bzw. -analytische Kontexte beschränkt. In die ästheti-
sche Fachterminologie ist das Fremdwort jedoch nicht eingedrungen. Der Wider-
stand des Deutschen gegen die Übernahme des Fremdworts außerhalb des natur-
wissenschaftlichen Vokabulars ist evident. Die deutschen Übersetzer Longins 
sprachen von Anfang an ausnahmslos vom „Erhabenen“ und fixieren damit unsere 
Sprachkonvention bis heute. 12 

_________________________________________________ 

10 Fulvio Orsini (Übers.): De altitudine et granditate orationis (Ms. Vaticana, 16. Jh.) [= erste 
lateinische Übersetzung]; Giovanni di Nicolá da Falgano (Übers.): Della altezza del dire (Ms. 
B.N. Bologna, 1575) [= erste neusprachliche Übersetzung]; John Hall (Übers.): Of the Height 
of Eloquence. London 1652 [= erste englische Übersetzung]; John Pulteney (Übers.): A Trea-
tise of the Loftiness or Elegancy of Speech. London 1680. 

11 De grandi, sive sublimi orationis genere. Ed. Francesco Robortello. Basel 1554 (= editio prin-
ceps); De sublimi genere dicendi. Ed. Paolo Manutius. Venedig 1555; De grandi, sivi sublimi 
genere orationis. Ed. Franciscus Portus. Genf 1569/70 (Robortella, Manutius und Portus 
drucken den griechischen Text); Domenico Pizzimenti (Übers.): De sublimi orationis genere. 
Neapel 1566, 21644 (= erste gedruckte lateinische Übersetzung); Petrus Paganus (Übers.): De 
sublimi dicendi genere. Venedig 1572; Franciscus Portus: De sublimitate commentarius. 
Genf 1581 (= einziger vollständiger Kommentar des 16. Jh.s). Die Angaben nach Bernhard 
Weinberg: „Translations and Commentaries of Longinus, On the Sublime, to 1600: A Biblio-
graphy“. In: Modern Philology 47 (1949/50), 145-151, ders.: „ps. Longinus, Dioysius Cas-
sius“. In: Catalogus translationum et commentariorum: Mediaeval and Renaissance Latin 
Translations and Commentaries. Hg. Paul Oskar Kristeller. Bd. II. Washington 1971, 193-
198. 

12 Immanuel Jakob Pyra [um 1737], Karl Heinrich [von] Heineken 1737, 21738, 31742, 41784, 
Johann Georg Schlosser 1781; Renata von Scheliha 1938, Reinhard Brandt 1966, 21983, Otto 
Schönberger 1988. 



 
 

 

Begriffsklärung 21 

Im Unterschied zur Romania, besonders zu Frankreich, aber auch zum angloame-
rikanischen Raum, wo sich ‘sublime’ in der Umgangssprache zur Bezeichnung für 
etwas Großartiges gehalten hat, haftet dem deutschen ‘erhaben’ ein altertümlicher 
Beigeschmack an. Die unterschiedlichen Konnotationen, die das ‘Sublime’ bzw. 
‘Erhabene’ in den verschiedenen kulturellen Kontexten hervorruft, bieten eine Er-
klärung dafür, daß seine Rehabilitation im deutschsprachigen Raum erst des fran-
zösischen (u.a. Lyotard) und amerikanischen (u.a. Newman) Anstoßes bedurfte. 
‘Erhabenheit’ wird bei uns leicht mit ‘Monumentalität’ und ‘Bombast’ 
verwechselt und mit dem hohlen Pathos teutonischer Hermannsdenkmäler lächer-
lich gemacht. Dem ‘Sublimen’ droht eine derart billige Diskreditierung nicht. 

 

1.2.2 Kontext 

Ursprünglich war das Erhabene ein Genus im Rahmen der Rhetorik. Als sich diese 
Disziplin infolge der kulturellen Umschaltung von Reden auf Schreiben im Laufe 
des 18. Jahrhunderts auflöste, ist das von ihr akkumulierte und systematisierte 
Wissen auf andere, neue, gerade erst im Entstehungsprozeß befindliche Diszipli-
nen verteilt worden: z.B. die auf den decorum- bzw. aptum-Vorschriften basie-
rende Verhaltenslehre in die Soziologie, die Affektenlehre in die Anthropologie, 
die Dreistillehre mit anderen Regeln der elocutio in die Genologie der Literatur-
wissenschaften etc. Noch das moderne „brainstorming“ ist weiter nichts als ein 
modisches Wort für „inventio“, d.h. die erste der fünf Verarbeitungsphasen der 
guten alten Rhetorik (inventio, dispositio, elocutio, memoria, actio). Zurecht ist 
daher betont worden, daß die Rhetorik neben der Philosophie „das zweite und 
wahrlich nicht weniger einflußreiche Bildungssystem der Antike“13 gewesen ist. 
Auch die junge Ästhetik hat die Rhetorik beerbt, insofern ihre Ablösung von der 
klassizistischen Regel- und Nachahmungspoetik und die generelle Emotionalisie-
rung der Kunst- und Literaturtheorie sich der Integration des Erhabenen verdankt, 
so daß diese Kategorie seit dem 18. Jahrhundert zu einem wesentlichen und — 
wie die Überlegung Pestalozzis suggeriert — zentralen Bestand der Ästhetik ge-
hört. 

Man könnte versucht sein, diesem Kontextwechsel des Erhabenen von der Rheto-
rik zur Ästhetik dadurch ‘gerecht’ zu werden, daß man den Stilbegriff eines Rhe-
torisch-Erhabenen („rhetorical sublime“) von der Begriffsbildung eines Natur-Er-
habenen („natural sublime“), die die Ästhetik der unendlichen Landschaft14 reflek-
tiert, abtrennt. Für jenen stände die Tradition von Longin über Boileau bis viel-
leicht Sulzer, für diese die Entwicklung von Addison bis Kant. Gegen eine solche 

_________________________________________________ 

13 Klaus Dockhorn: [Rez.] „Heinrich Lausberg: Handbuch der literarischen Rhetorik. Eine 
Grundlegung der Literaturwissenschaft. 2 Bde., München 1960“. In: Göttingische Gelehrte 
Anzeigen 214 (1962), 177-197, hier: 197. 

14 Vgl. Helmut Rehder: Die Philosophie der unendlichen Landschaft. Ein Beitrag zur Geschichte 
der romantischen Weltanschauung [Phil. Diss. Heidelberg 1929]. Halle 1932. 



 

 

22 Einleitung 

Spaltung, die vor allem die anglo-amerikanische Ästhetikgeschichtsschreibung fa-
vorisiert hat, spricht nicht nur das tatsächliche Netz gegenseitiger Einfluß- und 
Bezugnahmen, das rhetorische und Naturerhabenheit eher verbindet als trennt. 
Durch den begrifflichen Schnitt bringt man sich aber vor allem um die Einsicht in 
den kognitiven Zusammenhang, daß man nur sieht, was man weiß. Der rhetori-
sche Begriff des Erhabenen konditioniert überhaupt erst die Wahrnehmung für die 
‘Erhabenheit’ der Natur. 

 

1.2.3 Inhalt 

Die vielfältige Erscheinungsweise des Erhabenen hat immer wieder zu Versuchen 
geführt, diese ‘species’ in verschiedene ‘subspecies’, d.h. Untergattungen, zu glie-
dern. In der Regel führte das zu zwei- bzw. dreigliedrigen Klassifikationen, von 
denen hier nur die Trichotomie des jungen (1764: „Schreckhaft-Erhabenes“ / 
„Edles“ / „Prächtiges“) sowie die Dichotomie des alten Kant (1790: „mathemati-
sche Erhabenheit“ / „dynamische Erhabenheit“) angeführt sei.  

Schwerer wiegt, daß auch die Antwort auf die Frage, wer oder was eigentlich 
‘erhaben’ sei, zu unterschiedlichen Antworten geführt hat. Während für Longin 
alles erhaben ist, von dem eine überwältigende Wirkung ausgeht, seien es soziale 
oder Naturgewalten, ist bei Kant, vor allem aber bei Schiller, derjenige erhaben, 
der solcher Überwältigung widersteht. Jene Erhabenheit ist ein Überwältigungs-, 
diese ein Widerstandsvermögen — jene raubt, diese gibt Freiheit. 

Mit dem Erhabenen ist es wie in guten Familien: Keiner ist identisch mit dem 
anderen, und doch sehen alle ‘irgendwie’ ähnlich aus und tragen den gleichen 
Namen. Eine sprachanalytische Untersuchung über den Begriff des Erhabenen 
kommt in diesem Sinne zu folgender Schlußfolgerung:  

Im Überblick über die behandelten Erhabenheitstheorien [...] zeigt sich, daß 
der Begriff des Erhabenen nicht einheitlich und exakt bestimmt ist. Man 
könnte ihn als Familienähnlichkeitsbegriff i. S. Wittgensteins charakterisie-
ren: Zwischen den betreffenden Bestimmungen [...] gibt es Ähnlichkeiten, 
die einander übergreifen und kreuzen; und es gibt keinen Gegenstand, der 
als das Paradigma des Erhabenen fungieren könnte.15 

Gerade die eben genannte Ambivalenz des Erhabenen zwischen Überwältigung 
und Widerstand zielt auf das Konstituens, das die ‘Familienähnlichkeit’ seiner 
unterschiedlichen Erscheinungsweisen begründet und sie zugleich vom bloß 

_________________________________________________ 

15 Werner Strube: „Der Begriff des Erhabenen in der deutschsprachigen Ästhetik des 18. Jahrhun-
derts“. In: Aufklärung und Skepsis. Studien zur Philosophie und Geistesgeschichte des 17. 
und 18. Jahrhunderts. Günter Gawlick zum 65. Geburtstag. Hg. Lothar Kreimendahl. Stutt-
gart, Bad Cannstatt 1995, 272-302, hier: 299 f. 



 
 

 

Begriffsklärung 23 

Schönen unterscheidet: Dort wo Kraft, Energie und Dynamik zur Anschauung 
kommen, ist das Erhabene nah. Es bezeichnet eine Grenz- und Schwellenerfah-
rung sowie die mit der Überschreitung verbundene Exuberanz einer gegenläufi-
gen, vermischten Empfindung. Darin, daß das Schreckliche fasziniert und das 
Abstoßende anzieht, besteht die grundlegend oxymorale Struktur des Erhabenen. 

 



 

 

24 Einleitung 

Übungsaufgaben zur Einleitung 

1. Notieren Sie sich Ihr Vorverständnis, das Sie mit dem Begriff des 
ästhetisch-Erhabenen verbinden. Umschreiben Sie den Begriffsum-
fang, nennen Sie bedeutungsgleiche oder -ähnliche Begriffe. Welche 
Referenzautoren fallen Ihnen ein? Machen Sie ggf. ein, zwei Interviews 
im Freundes-, Bekannten- oder Kommilitonenkreis. 



2 Die antiken Vorgaben des Erhabenen 

Bevor in diesem Kapitel vor allem die Kernthesen aus Pseudo-Longinos’ Schrift 
Vom Erhabenen dargelegt werden können, soll ein kurzer Blick auf die rhetorische 
Dreistillehre geworfen werden. Und zwar aus drei Gründen. Erstens bildet die an-
tike Systematisierung der genera elocutionis den Hintergrund, vor dem die Aus-
führungen zum Hohen in der Rede bei Pseudo-Longinos entfaltet werden. Zwei-
tens soll der Sachverhalt aufgezeigt werden, daß die Produktion kulturellen Wis-
sens auf die Länge der abendländischen Geschichte hin gesehen erst seit kurzem 
von Tradition auf Innovation umgestellt worden ist. Drittens soll die Auf-
merksamkeit darauf gelenkt werden, daß rhetorische Ordnungssysteme bis weit in 
die Neuzeit die Systematisierung des Wissens auch anderer kultureller Bereiche 
geprägt haben und unterströmig auch heute noch prägen. 

 

2.1 Das genus sublime im System der antiken Rhetorik 

Die Beobachtung, daß die Rede gegenüber der normalen Alltagssprache in be-
stimmten Situationen erhöht oder abgesenkt ist, macht jeder. ‘Birne’, ‘Kopf’, 
‘Haupt’ denotieren denselben Körperteil, konnotieren jedoch ganz unterschiedlich 
‘Gemeintes’. Wer sich die Birne zusäuft, dem schmerzt anderen Tags oftmals der 
Kopf. Wer das öfters tut, wird bald nicht mehr erhobenen Haupts in den Spiegel 
gucken können. Eine solche Beobachtung steht auch am Beginn der rhetorischen 
Dreistillehre. Homer bezeichnet in der Odyssee Telemachos als „hochredend“ 
(Od. I 385, II 85, 303, XVI 406), wodurch er die Verwendung gehobener Sprache 
durch einen Mann mit fürstlichem Stolz und edler Gesinnung zum Ausdruck brin-
gen will. Schon in diesem frühen Beispiel werden Stilhöhe, Stand und Gesinnung, 
d.h. sprachliche, soziale und ethische Dimensionen miteinander koordiniert. Die 
gehörige Übereinstimmung und Angemessenheit bezeichnet der Rhetoriker als 
aptum. Paßt etwas nicht zusammen, wird also das aptum verletzt, die rhetorische 
Regel, die ein ‘Zusammenpassen’ als Adäquatheitsrelation von Sachen bzw. Ge-
danken („res“) einerseits und Worten bzw. Ausdruck („verba“) andererseits ver-
langt, nicht beachtet, so fällt der Hochredende ins Hochtrabende, z.B. ins Prahleri-
sche. 

Die hinreichende Systematisierung und Präzisierung gelungener Rede führt 
schließlich zu einem Schema, das in der Geschichte der Rhetorik meist dreiteilig, 
gelegentlich auch vier- (Demetrios), sieben- (Hermogenes) oder mehrteilig war. 
Die Rhetorica ad Herennium (ca. 85 v. Chr.), die eine besondere Autorität besaß, 
weil sie lange Cicero zugeschrieben wurde, ist die älteste systematische Quelle für 
eine Theorie der genera dicendi: 



 

 

26 Die antiken Vorgaben des Erhabenen 

Sunt igitur tria genera, quae genera nos figuras appellamus, in quibus omnis 
oratio non vitiosa consumitur: unam gravem, alteram mediocrem, tertiam ex-
tenuatam vocamus. (Es gibt aber drei Gattungen, diese Gattungen nennen 
wir Figuren, und in ihnen ist jede nicht fehlerhafte Rede einbegriffen: die 
eine nennen wir die erhabene, die andere die mittlere und die dritte die 
schwache.) 

Schwach, mittel, schwer — das sind die Gewichtsklassen, in denen die Rede Wir-
kung erzielen soll. Die sog. officia oratoris, d.h. die Wirkungsmöglichkeiten der 
Rede, scheinen zum erste Male in CICEROS (106-43 v. Chr.) Schrift Orator dif-
ferenziert, systematisiert und mit den ‘passenden’ genera dicendi verflochten wor-
den zu sein. Sprachliche Form und persuasive, also auf Überredung ausgerichtete 
Funktion werden somit verbunden: 

Sed quot officia oratoris, tot sunt genera dicendi: Subtile in probando, mo-
dicum in delectando, vehemens in flectendo. (Jedoch so viele Aufgaben des 
Redners, so viele Stilarten gibt es auch: die einfache beim Beweisen, die ge-
mäßigte beim Unterhalten, die heftige beim Beeinflussen.) [Cic. Or. 70] 

Während Cicero Normenschöpfer ist, fungiert QUINTILIAN (35-96 n.Chr.) als 
Normenverbreiter. In der Institutio oratoria (ca. 95 n.Chr.) wird folgendes Modell 
fixiert, dem bis weit in die Neuzeit Geltung zugestanden wurde. Der niedrige Stil 
dient dem docere, d.h. der Darlegung des Sachverhalts, der mittlere dient dem de-
lectare bzw. conciliare, je nachdem, ob man die Aufgabe des Redners im Unter-
halten, oder wie andere sagen, im Gewinnen sieht, und der erhabene Stil dient 
dem movere, d.h. der Erregung der Leidenschaften (XII, 10, 59). Bei wechselnder 
Terminologie für die Stilhöhen im einzelnen, die von Rhetor zu Rhetor schwankt, 
ergibt sich, alles in allem, die folgende Übersicht. 

officium oratoris 

(Redefunktion) 

Überzeugungsmittel genus elocutionis 

(Redeform) 

docere Logos genus humilis 

delectare Ethos genus medium 

movere Pathos genus sublime 

 
Dieses Schema ist bei genauer Beachtung des aptum-Kriteriums beliebig erwei-
terbar. In der Spätantike greift AUGUSTINUS auf Cicero zurück, um eine christliche 
Redekunst zu formen. Er integriert in die bisherige Taxonomie, die Form und 
Funktion der Rede koordiniert hatte, eine dritte Dimension, die dem aptum-
Grundsatz gemäß Stoff und Stil verbindet. In De doctrina christiana (396 und 426 
n. Chr.) schreibt Augustinus: 

 



 
 

 

Das genus sublime im System der antiken Rhetorik 27 

Is igitur erit eloquens, qui poterit parva summisse, modica temperate, magna 
granditer dicere. (Beredt ist, wer Geringfügiges schlicht, Mäßiges verhalten 
und Großes erhaben auszudrücken imstande ist.) [IV 17, 34] 

Die augustinische Verwendung von ‘granditer’ entgegen dem ciceronianischen 
‘gravis’ ermöglicht, in der weiteren Entwicklung der Dreistillehre, augustinischen 
von ciceronianischen Einfluß, d.h. christliche von paganen Überlieferungslinien, 
zu unterscheiden. Für die AUTOREN DES MITTELALTERS ist es leicht, die antiken 
Vorgaben eklektisch zu schematisieren und zu einem komplexen System der 
genera elocutionis auszubauen. Wie bei allen Ordnungsschemata ging es auch 
hierbei mitunter wie in einem Prokrustesbett, d.h. nicht ohne diskursive Gewalt-
anwendung, zu. Das bekannteste dieser Systeme ist die rota Virgilii, die aus dem 
Virgilkommentar des Aelius Donatus (um 350 n.Chr.) herausgesponnen wurde. 
Darin werden die drei Stilhöhen in der speichenförmigen Anordnung eines Rades 
mit den drei Hauptwerken Vergils, der damals als wichtigster Epiker galt und weit 
mehr Ansehen genoß als Homer, koordiniert, so daß Aeneis, Georgica und Buco-
lica, d.h. Epos, Landleben- und Hirtengedicht, mit ihren jeweils charakteristischen 
Stoffen als Lehrbeispiele für erhabene, mittlere und niedere Dichtung kanonisiert 
werden. Überträgt man das ‘Rad des Vergil’ — Virgil ist die ältere, Vergil die 
neuere Schreibung — in eine Tabelle, erhält man folgendes System und damit 
zugleich Durchblicke auf die Gliederung einer agrikulturellen Kriegergesell-
schaft16: 

stilus humilis mediocris gravis 

Stand pastor otiosus 

friedlicher Hirte 

agricola 

Bauer 

miles dominans 

gebietender Soldat 

Eigennamen Tityrus, Melboeus Triptolemus, Caelius Hector, Aiax 

Tiere ovis 

Schaf 

bos 

Rind 

equus 

Pferd 

Werkzeuge baculus 

(Hirten-) Stab 

aratrum 

Pflug 

gladius 

Schwert 

Ort pascua 

Weide 

ager 

Acker 

urbs, castra 

Stadt, Festung 

Pflanzen fagus 

Buche 

pomus 

Obstbaum 

laurus, cedrus 

Lorbeerbaum, Zeder 

Vergils Werk Bucolica Georgica Aeneis 

_________________________________________________ 

16 Die Tabelle modifiziert die Vorlage bei Heinrich Lausberg: Elemente der literarischen Rhetorik. 
Eine Einführung für Studierende der klassischen, romanischen, englischen und deutschen 
Philologie. München 31967, 154. 



 

 

28 Die antiken Vorgaben des Erhabenen 

Wichtig geblieben ist das System der drei genera dicendi nicht nur für den früh-
neuzeitlichen Rhetorikunterricht. Es prägt vielmehr auch die Ordnungen des Wis-
sens, die auf den ersten Blick mit Rhetorik wenig zu tun haben, z.B. das moderne 
Gattungssystem der Poetik. Bekanntlich werden literarische Formen nach den 
Gattungen Epik, Dramatik und Lyrik sortiert und diese wiederum nach unter-
schiedlichen Dichtarten differenziert. In der Dramatik z.B. unterscheidet man Tra-
gödie, Komödie und Schäferspiel. Das darin agierende Personal war überdies 
lange der sog. Ständeklausel unterworfen. Dieses Gattungssystem ist noch gar 
nicht so alt. Erste Ansätze dazu gehen zurück bis ins 17. Jahrhundert. Richtig ka-
nonisiert worden ist es jedoch erst im Anschluß an Goethe. Dahinter steckt freilich 
die intellektuelle Prägekraft des rhetorischen Dreierschemas sowie des aptum-
Grundsatzes, der das Schema mit dem Prinzip, daß das Passende einander zuge-
ordnet wird, organisiert. Sehr deutlich ist die ‘Abstammung’ des poetologischen 
Gattungssystems von der rhetorischen Dreistillehre etwa bei THOMAS HOBBES 

(1588-1679) greifbar, der den Vorschlag macht, die Gattungen nach Maßgabe der 
Art der Darstellung, des Gegenstandes und der Mittel der Darstellung einzuteilen. 
Hatte uns die rota-Virgilii den Durchblick auf eine agrikulturelle Gesellschaft 
erlaubt, spiegelt sich in dem Vorschlag Hobbes’ die Feudalgesellschaft des 17. 
Jahrhundert wider: 

As Philosophers have divided the Universe, their subject, into three Regions, 
Celestiall, Aëriall, and Terrestriall, so the Poets [...] have lodg’d themselves 
in the three Regions of mankinde, Court, City, and Country [...]. From hence 
have proceeded three sorts of Poesy, Heroique, Scommatique, and Pastorall. 
Every one of these is distinguished again in the manner of Representation, 
which sometimes is Narrative, wherein the Poet himself relateth, and some-
times Dramatique, as when the persons are every one adorned and brought 
upon the Theater to speak and act their own parts.17 

Den gesellschaftlichen Orten werden nach Maßgabe der Ständeklausel, d.h. dem 
sozialen Stand der dargestellten litteraris personae (Fürsten/’Helden’, Bürger, 
Bauern), Gattungen zugeordnet und diese nochmals nach dem Redekriterium un-
tergliedert. So ergeben sich schließlich — unter Ausblendung lyrischer und di-
daktischer Formen — die sechs wichtigsten Dichtarten der Poesie im 17. Jahrhun-
dert: Epos und Tragödie (Hof), Satire und Komödie (Stadt) und eine epische und 
eine dramatische Form der Idylle (Land). 

 

_________________________________________________ 

17 Thomas Hobbes: „The Answer to SR. Will. D’Avenant’s Preface before Gondibert“ [1650]. Zit. 
nach: Klaus R. Scherpe: Gattungspoetik im 18. Jahrhundert. Historische Entwicklung von 
Gottsched bis Herder. Stuttgart 1968, 23. 



 
 

 

Pseudo-Longinos’ Schrift vom Erhabenen 29 

2.2 Pseudo-Longinos’ Schrift vom Erhabenen 

Bisher haben wir das ‘Erhabene’ als obersten Stilbegriff im Rahmen der rhetori-
schen genera dicendi kennengelernt. Hohe bzw. wichtige Gegenstände werden 
vom Redner in gehobener Sprache dargestellt, um eine besondere Art der Ge-
fühlsintensität beim Adressaten der Rede zu bewirken. Dieser persuasive Effekt 
ist mit einem Begriff Quintilians als „movere“, d.h. emotionale Bewegung bzw. 
Rührung, umschrieben worden.  

Die wichtigste antike Erörterung des Erhabenen findet man in der griechischen 
Schrift Perí Hýpsous (vgl. Materialienband M1) Sie ist nur fragmentarisch über-
liefert. Beinahe die Hälfte (drei Achtel) der Schrift ist verloren gegangen. Die 
durch den Textverlust entstandenen Lücken machen den Gesamtaufbau heute 
schwer durchschaubar. Ihr Autor ist unbekannt und ihre Datierung daher schwie-
rig. Der griechisch geschriebene Text ist an einen jungen Römer gerichtet und be-
legt überdies Vertrautheit mit der jüdischen Überlieferung. Vielleicht war der Au-
tor, wie man heute annimmt, ein alexandrinischer Rhetor vom Anfang des 1. Jahr-
hunderts, der in Verbindung mit hellenisierten jüdischen Kreisen in Alexandria 
stand. Den Verfassernamen „Dionysius Longinus“ nennt die 1554 veranstaltete 
editio princeps von Francesco Robortello. Diese Zuschreibung, die man unge-
achtet des divergierenden Vornamens mit Kassios Longinos (210-273 n. Chr.), 
einem bekannten Redner aus dem 3. Jahrhundert n. Chr., identifizierte, bestand bis 
ins 19. Jahrhundert. Daß er der Berater der Königin Zenobia von Palmyra war, 
machte ihn im 17. Jahrhundert gewissermaßen sogar ‘hoffähig’. Seitdem man in 
der Inhaltsangabe der ältesten überlieferten Handschrift zwischen den beiden Na-
mensbestandteilen ein ‘oder’ entdeckt hat — offenbar kannte schon der Schreiber 
der Handschrift den wirklichen Verfasser nicht mehr und notierte einfach die bei-
den berühmtesten Rhetoren der Antike —, gilt die Zuschreibung als fraglich, so 
daß einige Philologen sie heute als anonym, andere mit dem Ausdruck Pseudo-
Longinus bzw. Pseudo-Longinos (das ist die griechische Namensansetzung) 
bezeichnen und wieder andere andere Autoren als Verfasser ins Spiel bringen 
(z.B. Dionysios von Halikarnassos). Auch die Abfassungszeit kann nicht genau 
ermittelt werden, so daß vorsichtige Datierungen auf das 1. Jahrhundert n. Chr., 
genauer in die Jahre 20 bis 50, lauten. Besonders der Schluß der Schrift, in dem 
Longin — so wollen wir unseren Autor entsprechend der Namensansetzung in der 
Zeit seiner größten Wirksamkeit der Einfachheit halber nennen — ähnlich wie 
Seneca d.Ä, Petronius, Tacitus oder Quintilian über den Niedergang der Rhetorik 
klagt, paßt in diesen Zeitraum. 

Das Werk war im Westen Europas während des Mittelalters unbekannt. Es wird 
nirgends zitiert. Das früheste Manuskript (Parisinus, Gr. 2036) geht zurück ins 10. 
Jahrhundert und ist Quelle zu zehn weiteren Handschriften, die alle erst aus dem 
15. und 16. Jahrhundert stammen. Eine generelle Einschätzung der Abhandlung 
bietet der amerikanische Renaissance-Forscher Bernhard Weinberg. Er stellt vor 
allem den frappierenden Gegensatz zwischen ihrer anfänglichen Wirkungslosig-



 

 

30 Die antiken Vorgaben des Erhabenen 

keit und ihrer neuzeitlichen Wirkungsmächtigkeit heraus. Es liegt daher nahe zu 
fragen, ob Longin möglicherweise Überlegungen anstellte, in denen die frühmo-
dernen Autoren des 16. und 17. Jahrhunderts eigene Fragestellungen 
wiederzuerkennen vermochten und die Terminologie der Schrift als Sprechme-
dium nutzten, spezifisch neuzeitliche Probleme zu codieren. So hat Rom die anti-
ken Gebäude benutzt und aus den Steinen neue Häuser gebaut. Weinberg schreibt:  

Little known and little studied in the Renaissance, On the Sublime became 
one of the central texts in the literary theory and criticism after Boileau’s 
translation and commentary of 1674 and 1693. A long line of French and 
English critics deriving from Boileau regarded the work as the best expres-
sion of a poetic theory which found the basis for a kind of effect (the sub-
lime) in the genius of the writer, and which referred to particular passages in 
the ancient authors as touchstones for that effect.18 

Gewiß ist im Spiegel neuerer Forschungen die Aussage zu relativieren, daß die 
Wirkung Longins erst nach Boileau einsetzte. Der These, daß seine Schrift weni-
ger ihres historischen Quellen- als ihres strategischen Gebrauchswerts wegen so 
nachhaltig aufgegriffen wurde, triff jedoch ins Schwarze. Es kann im folgenden 
nicht darum gehen, Longin im Kontext der Kultur des 1. Jahrhundert zu würdigen, 
vielmehr soll seine Schrift in erster Linie als Rezeptionsvorgabe dargestellt wer-
den. 

Versuchen wir, Longins Hauptthese, aus der Perspektive der bisher thematisierten 
genera dicendi einzuführen. Das Erhabene ist, heißt es einleitend, „ein bestimmter 
Höhepunkt und Gipfel der Rede“ (1,3).19 Das ist zunächst nichts weiter als die 
Einordnung des Themas in die Ordnung der Rede. Der Kern der These, die der 
Traktat entfaltet, besteht jedoch darin, daß die Seelengröße eines Schriftstellers 
die innere Voraussetzung für die Erhabenheit der Gedanken und ihres sublimen 
sprachlichen Ausdrucks bildet. Damit wird einerseits auf das genus sublime der 
Dreistillehre zurückgegriffen, dieses andererseits jedoch nicht als bloßer ornatus, 
d.h. Schmuck, sondern vielmehr als zwingender Ausdruck einer inneren Qualität 
aufgefaßt. Das aptum-Kriterium wird dadurch gewissermaßen verinnerlicht. Zu-
sammenpassen müssen nicht nur res und verba, d.h. Stoff und Stil, sondern auch 
und erst recht die Person und ihr Ausdruck. In dem späteren Diktum Buffons „Le 
style, c’est l’homme“ wird diese Einsicht Longins prägnant auf den Begriff ge-
bracht.  

Man hat im Zuge der Longin-Rezeption stets beklagt, daß Longin keine Definition 
seines Gegenstands geboten hätte. Noch die einflußreiche Longin-Dekonstruktion 

_________________________________________________ 

18 Weinberg: „ps. Longinus, Dioysius Cassius“ (wie Anm. 11), 193. 
19 Pseudo Longinos. Vom Erhabenen. Griechisch und Deutsch. Übers. Reinhard Brandt. Darmstadt 

21983 (11966). Damit stets unterschiedliche Ausgaben parallel benutzt werden können, wird 
soweit wie möglich die systematische Gliederung eines Werks zitiert. 



 
 

 

Pseudo-Longinos’ Schrift vom Erhabenen 31 

von Neil Hertz, „A Reading of Longinus“, beklagt das ‘Schlingern’ der Argumen-
tation: „something one might call a ‘slide’ is observable again and again in the 
treatise“.20 Tatsächlich verbindet Longin, wie das Dispositionsschema des Haupt-
teils klar macht, drei Aspekte miteinander. Er zielt auf die Koordination und den 
inneren Zusammenhang von produktions-, wirkungs- und werkästhetischer Argu-
mentation. Die Disposition nennt insgesamt fünf Grundlagen des Erhabenen. So-
fern sie den Schmuck gehobener Rede betreffen, operieren die werkästhetischen 
Aussagen vor allem mit der rhetorischen Stillehre der Zeit und setzen eine Kennt-
nis ihres Instrumentariums voraus. Sie können in einer technisch-sprachlichen 
Kunstlehre zusammengefaßt werden und sind dadurch gleichermaßen lehr- wie 
lernbar. Soweit die beiden wichtigsten Grundlagen, die dispositorisch daher zuerst 
genannt werden, jedoch auf die Erfindung und Wirkung des Erhabenen abzielen, 
bedarf es dafür einer angeborenen Anlage. Hier bringt Longin anthropologische 
Voraussetzungen ins Spiel, die sowohl die produktionsästhetische Inspirations- als 
auch die wirkungsästhetische Affektenlehre durchziehen. Es heißt: 

Es gibt fünf Quellen [...], die für die erhabene Sprachkunst am fruchtbarsten 
sind, wobei diese fünf Formen als ihre gleichsam gemeinsame Grundlage 
die Begabung, sich sprachlich auszudrücken, voraussetzen, ohne die 
schlechterhin nichts gelingt. Das erste und wichtigste ist die Kraft zur ge-
danklichen Konzeption [...]. Als zweites folgt das starke, begeisterte Pathos. 
Diese beiden Quellen des Erhabenen beruhen zum größten Teil auf natürli-
cher Anlage. Die übrigen können auch durch Kunst erlernt werden: die be-
sondere Bildung der Figuren (es gibt zwei Arten: Gedanken- und Sprachfi-
guren), dann eine edle Ausdrucksweise, die wiederum die Wahl der Worte, 
den Gebrauch der Tropen und das Ausfeilen der Wendungen umfaßt. Die 
fünfte Ursache des Großen, die zugleich alles vor ihr liegende abschließt, ist 
die würdevoll-hohe Satzfügung. [8,1] 

Hohe Figurenbildung (16-29), Ausdrucksweise (30-38) und Satzfügung (39-40), 
d.h. die technisch-sprachlichen Quellen des Erhabenen, sollen hier zum größten 
Teil ausgespart werden.21 Wichtigste Grundlage des Erhabenen ist die Kraft zur 
gedanklichen Konzeption, die der „Widerhall einer großen Seele“ (9,2) ist. Einer-
seits knüpft Longin mit seiner Forderung nach Seelengröße an ältere, platonisch-
stoische Prinzipien, wie sie etwa in Ciceros Konzept des philosophisch gebildeten 
orator perfectus fixiert werden, an. Der Redner erscheint hier als eine Persönlich-
keit, die philosophisches Wissen und rednerisches Können mit der Befolgung sitt-
licher Leitvorstellungen verbindet. Andererseits fehlen bei Longin jedoch 

_________________________________________________ 

20 Neil Hertz: „A Reading of Longinus“ [zuerst frz. 1973]. In: Ders.: The End of the Line. Essays 
on Psychoanalysis and the Sublime. New York 1985, 1-20 und 241-243, hier: 1. 

21 Eine Übersicht über den Aufbau der Schrift gibt die Ausgabe Longinus: Vom Erhabenen. Grie-
chisch/deutsch. Hg. Otto Schönberger. Stuttgart 1988, 144 ff.; eine sorgfältige, dem Aufbau 
des Textes folgende Exegese bietet Manfred Fuhrmann: Einführung in die antike Dichtungs-
theorie. Darmstadt 1973, 135-160. 



 

 

32 Die antiken Vorgaben des Erhabenen 

genauere Angaben. Der einschlägige Passus (9,1-4) ist unvollständig überliefert 
und weist in der Handschrift eine Lücke von 12 Seiten auf. Ausweislich des einzi-
gen, zugleich jedoch herausragenden Beispiels, mit dem seelische Größe als 
Grundlage des Erhabenen bei Longin veranschaulicht wird, muß man folgern, daß 
er sie offenbar ethisch indifferenter als seine Vorgänger faßt, da sie im wesentli-
chen rezeptionsästhetisch, d.h. durch den Effekt, den sie hervorzubringen vermag, 
bestimmt wird. Longin spielt auf eine Episode im 11. Gesang der Odyssee des 
Homer (Hom. Od. 11, 543-567), der sog. Nekyia, an: Aias wird von Odysseus auf 
dem Gang in die Unterwelt angesprochen, doch dieser antwortet nicht, sondern 
wendet sich voller Groll im ‘erhabenen Herzen’ ab, weil nicht er, sondern Odys-
seus die Waffen des toten Achilleus vor Troja zugesprochen bekam. In dieser 
Stummheit zeige sich die Seelengröße des Aias, die „Bewunderung“ heische: „das 
Schweigen des Aias in der ‘Totenbeschwörung’ ist in seiner Größe erhabener als 
alles, was Rede wird.“ (9,2) Seelengröße wird nicht auf positive, sondern aus-
schließlich negative Weise, d.h. indirekt über die Wirkung, die hervorgebracht 
wird, definiert — mithin zur Funktion eines rezeptionsästhetischen Vorgangs. 
Diese Umperspektivierung, die Longin von seinen Vorgängern unterscheidet, hat 
der Altphilologe Manfred Fuhrmann in seiner vorzüglichen Einführung in die 
antike Dichtungstheorie in folgende Worte gefaßt:  

Man kann den hier obwaltenden Unterschied vielleicht auf die Formel brin-
gen, daß die ältere rhetorische Tradition die ästhetischen Komponenten der 
geformten Sprache zu ethisieren versuchte, daß hingegen der Anonymus die 
ethischen Kategorien, die er ins Spiel bringt, alsbald zu Objekten einer 
ästhetisierenden Betrachtungsweise macht.22 

Der Perspektivwechsel verschiebt nun freilich das Gewicht der beiden angebore-
nen Begabungen, die für das Erhabene grundlegend sind, von der produktions-
poetischen auf die wirkungsästhetische Seite, d.h. von der großen Seele auf das 
starke Pathos. Der Begriff bezeichnete ursprünglich in der Poetik des Aristoteles 
im Zusammenhang mit der Katharsis-Lehre das durch Schmerz oder Tod verur-
sachte Leiden, dessen Darstellung in der Tragödie Jammern (eleos) und Schaudern 
(phobos) erregen sollte — aufeinander bezogene Wirkungsintensitäten, die in der 
Neuzeit zu Mitleid (pitié) und Furcht (crainte) bzw. Schrecken (terreur) herabge-
stimmt wurden. Die Aristotelische Vorgabe wird in der Rhetorik metonymisch 
vertauscht, d.h. Ursache für Wirkung gesetzt, und bezeichnet nun den Affekt see-
lischer Erschütterung selbst (movere), der im Gegensatz zur sanften Affektstufe 
des rhetorischen Ethos (delectare) dem stilus grande zugeordnet ist. Im Pathos 
liegt, Cicero (or. 69 und 97) zufolge, die ganze Gewalt des Redners (vis oratoris).  

Longin ist ausschließlich an der dem Pathos innewohnenden Intensität interessiert. 
Er scheidet daher niedere Erscheinungsformen des Pathos, die sich nicht mit sto-

_________________________________________________ 

22 Manfred Fuhrmann: Einführung in die antike Dichtungstheorie. Darmstadt 1973, 147. 



 
 

 

Pseudo-Longinos’ Schrift vom Erhabenen 33 

ischer Seelengröße vertragen, also „z.B. Jammergeschrei und Schmerzen und 
Ängste“ (8,2), aus. Übrig bleibt ‘reine’ Dynamik, die die Wirkung des Erhabenen 
kennzeichnet. Dieses „echte[n] Pathos“, heißt es zusammenfassend, „strömt 
gleichsam unter dem Hauch der Verzückung Begeisterung aus und erfüllt die 
Worte mit der Gewalt Apollons.“ (8,4) Das ist es, worauf es Longin mit seiner 
Disposition des Hohen ankommt: auf die performative Kraft des Sprechens als 
einer nötigenden Handlung. Der schöpferischen Phantasie des Redners entspricht 
die Dynamik eines Pathos, das den Zuhörer „willenlos hörig“ (15,9) macht. Dazu 
eignet sich neben Verdichtung (10), Erweiterung (11-12) und Nachahmung (13-
14) vor allem die dichterische Vergegenwärtigung (15). Sie soll den Hörer hoher 
Dichtung erschüttern, erregen, mitreißen und überwältigen. Das Erhabene soll 
‘erschlagend’ wirken. Die geradezu mörderische Metaphorik für die Kraft der 
erhabenen Rede wird durch ein ausführliches Zitat an einschlägiger Stelle sugge-
riert. Die Kraft- und Pathoshaltigkeit der Vergegenwärtigung stellt Longin mit 
folgendem Beispiel vor Augen:  

„Ja gewiß!“ sagt Demosthenes, „wenn jemand in diesem Augenblick ein 
lautes Geschrei vor dem Gerichtshof hörte und einer riefe: ‘Das Gefängnis 
steht offen, die Sträflinge flüchten!’ so ist niemand, alt oder jung, derart 
gleichgültig, daß er nicht nach Kräften helfen würde. Träte dann einer vor 
und sagte: ‘Dort steht er! der ließ sie los!’, so würde dieser gar nicht zu 
Worte kommen, sondern gleich erschlagen werden.“ (15,9) 

Hier wird deutlich, daß Longin das erhabene Pathos jenseits des Logos, d.h. argu-
mentativer bzw. diskursiver Praktiken der Persuasion ansiedelt. Die „Grenze“ 
bloßen Überzeugens (persuadere) und logischen Beweisens (probare) ist über-
schritten.  

Die affektiv ‘erschlagende’ Wucht des Erhabenen war von Longin gleich zu Be-
ginn seiner Schrift in besonderer Weise akzentuiert worden. Die unwiderstehliche 
Gewalt erhabener Rede wird hier durch eine Reihe von Oppositionen profiliert, 
die durch die dichotomisierende Ethos-Pathos-Formel strukturiert ist. Den Gegen-
satz von Ethos und Pathos, d.h. die Gegenüberstellung einer an den Verstand 
adressierten, ‘ethischen’ und einer das Gefühl ansprechenen, ‘pathetischen’ Rede-
funktion, hat Longin auch an anderen Stellen aufgegriffen.23 Wurde in dem eben 
erwähnten Passus Überzeugung durch logischen Beweis gegen Überwältigung 
durch pathetische Vergegenwärtigung (15,11) ausgespielt, wird in der Einlei-
tungspassage des Traktats Überzeugung gegen Ekstase; Überreden gegen Erstau-
nen, Gefallen gegen Erschüttern, Überzeugen gegen Beherrschen ausgespielt. Es 
heißt:  

_________________________________________________ 

23 Z.B. 29,2: „[...] das Pathos aber hat im gleichen Außmaß teil am Erhabenen wie die gelassene 
Schilderung am Angenehmen.“ Zur Ethos-Pathos-Formel siehe Klaus Dockhorn: Macht und 
Wirkung der Rhetorik. Vier Aufsätze zur Ideengeschichte der Vormoderne. Bad Homburg, 
Berlin, Zürich 1968, pass. 



 

 

34 Die antiken Vorgaben des Erhabenen 

Das Übergewaltige nämlich führt die Hörer nicht zur Überzeugung, sondern 
zur Ekstase; überall wirkt, was uns erstaunt und erschüttert, jederzeit stärker 
als das Überredende und Gefällige, denn ob wir uns überzeugen lassen, 
hängt meist von uns selber ab, jenes aber übt eine unwiderstehliche Macht 
und Gewalt auf jeden Zuhörer aus und beherrscht ihn vollkommen. Die Ver-
siertheit im Finden rechter Gedanken und die Anordnung und Ökonomie des 
Stoffes beobachten wir nicht an ein oder zwei Sätzen, sie ziehen sich durch 
das ganze Gewebe der Rede und zeigen sich nur bei mühsamem Hinsehen. 
Das Erhabene aber, bricht es im rechten Moment hervor, zersprengt alle 
Dinge wie ein Blitz und zeigt sogleich die gedrängte Gewalt des Redners. 
(1,4) 

Zwei Aspekte, die bei der bisherigen Konzentration auf das Pathos noch nicht auf-
gegriffen worden sind, müssen nun nachgetragen werden: das Außerordentliche 
und das Plötzliche. Das Erhabene eröffnet einen Bereich jenseits der Ordnung des 
Wissens. Es ist eine Grenz- und Schwellenerfahrung und erregt ékstasis (1,4), d.h. 
ein Gefühl des Außer-sich-seins und der Verrückung. Je weniger Raum Schwel-
lenerfahrungen in der Moderne haben, desto wichtiger wird das Erhabene als 
ästhetische Kategorie. Mit dem Erhabenen rückt die ästhetische Wahrnehmung 
eng an religiöse und mystische Erfahrungen heran. Hierin liegt der sachliche 
Grund, warum phänomenologische Theoriebildung auch in der Gegenwart, den 
„Begriff der ästhetischen Andacht in dichten Zusammenhang mit dem Göttlichen 
[...] und der Religion“24 bringt. Das Erhabene kommt blitzartig. Der Blitz, d.h. ein 
göttliches Attribut sowohl im paganen wie im christlichen Bereich, wird von Lon-
gin mehrmals zum Vergleich herangezogen, und zwar sowohl in produktionspoe-
tischer („man möchte ihn [= den erhabenen Redner] dem Blitz oder Gewitter ver-
gleichen“, 12,4) als auch in wirkungsästhetischer Hinsicht („Das Erhabene [...] 
zersprengt alle Dinge wie ein Blitz“, 1,4). Die Kraft, die im Erhabenen gleichsam 
gedrängt und verdichtet ist, entlädt sich mit explosionsartiger Schnelligkeit. Das 
Erhabene ereignet sich unerwartet, augenblicklich und plötzlich und erregt da-
durch Staunen. 

Der Schnelligkeit, mit der das Erhabene wirkt, entspricht produktionsästhetisch 
die göttliche Inspiration, die den großen Dichter auszeichnet, werkästhetisch die 
frappierende Kürze und lakonische Einfachheit, zu der das Erhabene verdichtet 
werden kann. Für den sublimen Minimalismus, bei dem Aufwand und Wirkung in 
einem umgekehrten Verhältnis zueinander stehen, stand bereits das Beispiel des 
schweigenden Aias. Sein Schweigen ist erhabener als alles, was Rede wird. Ein 
absolutes Minimum steht hier für ein Maximum an Wirkung. Auch das unge-
wöhnliche Genesis-Zitat (1. Mose 1, 3 und 9), mit dem Longin vor der Ver-

_________________________________________________ 

24 Hermann Schmitz: Das Göttliche und der Raum. Bonn 1977 (= System der Philosophie, III,4), 
XIV. 



 
 

 

Pseudo-Longinos’ Schrift vom Erhabenen 35 

wechslung von Pomp mit Erhabenheit warnt, gehört in den Kontext des erhabenen 
Lakonismus:  

„Gott sprach:“ — was? „Es werde Licht, und es ward. Es werde Land, und 
es ward.“ (9,9) 

Die Entgegensetzung von ethischer und pathetischer Redefunktion, intellektueller 
und affektischer Verwirklichung der persuasio (docere und movere), disponiert 
bei Longin ein System weiterer Ausschließungen, das sowohl künstlerische Wert- 
im engeren als auch ‘ästhetische’ Geschmacksurteile im weiteren Sinne determi-
niert. Berührt werden davon vor allem Fragen der äußeren Werkgestalt. Bisher 
haben wir im Unterschied zum produktions- und wirkungsästhetischen Moment 
des Erhabenen werkpoetische Gesichtspunkte unberührt gelassen. Das soll nun in 
Hinsicht auf eine, jedoch wichtige und wirkungsmächtige Überlegung nachgeholt 
werden. In einem Exkurs über Regel und Genie (33-36) geht Longin der Frage 
nach, was stärker wirkt: Das Vollkommene, das fehlerlos, oder das Erhabene, das 
fehlerhaft ist: 

Ist es nicht der Mühe wert, sich hierbei allgemein zu fragen: was übt in 
Dichtung und Prosa eine stärkere Wirkung aus, das Große mit einigen Män-
geln oder etwas, das an seinen gelungenen Stellen mäßig, im Ganzen aber 
gesund und fehlerfrei geschrieben ist? (33,1) 

Der Tenor der Antwort wird durch ein verdecktes Zitat Platons (polit. 497d) vor-
gegeben, der auch sonst, vor allem in Fragen von Inspiration und Enthusiasmus, 
als Gewährsmann auftritt: „das Große schwebt eben durch seine Größe in Ge-
fahr.“ (33,2)25 Diese Beobachtung überträgt Longin auf den Vorgang künstleri-
scher Produktion. Da der mittelmäßige Künstler erst gar nicht nach dem Höchsten 
trachte, bleibe sein Werk gewöhnlich fehlerfrei und schwebe weniger in Gefahr, 
künstlerisch zu scheitern. Homer, der Epiker, Pindar, der Lyriker, und Sophokles, 
der Dramatiker, werden als Beispiele angeführt. Longin habe selbst bei Homer 
„auf nicht wenige Fehler“ (33,4) hingewiesen, doch änderten diese nichts an sei-
ner Größe. Für Longin steht fest, daß „überragende Naturen keineswegs frei von 
Fehlern sind.“ (33,2) Das Makellose dagegen sei eher Indiz von Mittelmäßigkeit, 
Korrektheit Zeichen von Pedanterie. Fehlerfreiheit, Eleganz und Schliff, d.h. die 
Formansprüche hellenistischer Poetik, werden entwertet — das Form- wird ganz 
dem Wirkungskriterium untergeordnet und der gelegentliche Absturz künstleri-
scher Erhabenheit bewußt billigend in Kauf genommen:  

Sicher, die einen schreiben fehlerfrei und geschliffen im eleganten Stil, Pin-
dar aber und Sophokles reißen häufig alles mit in Feuer und Sturm, häufig 
jedoch erlischt unerwartet ihre Glut und sie kommen höchst unglücklich zu 

_________________________________________________ 

25 „Alles Große steht im Sturm“, wird Heidegger 1933 am Schluß seiner fatalen Rektoratsrede 
Platon übersetzen. 



 

 

36 Die antiken Vorgaben des Erhabenen 

Fall. Und doch würde kein vernünftiger Mensch die gesammelten Werke 
Ions für soviel wert halten wie das eine Drama, den ‘Oidipus’. (33,5) 

Göttliche Inspiration sei vielmehr „nur schwer unter Gesetze“ zu bringen und 
wirke daher „häufig stürmisch und planlos“ (33,5). Die Stürmer und Dränger im 
18. Jahrhundert mit ihrem Konzept vom ‘Originalgenie’ werden aus Sätzen wie 
diesen ihren Honig saugen. Als Kriterium fehlerhafter, aber gelungener, großer 
Kunst fungiert erneut die Wirkung. Als Beispiel für die Dominanz des Wirkungs- 
über das Werkkorrektheitskriterium sei auf die umfangreiche Passage über 
DEMOSTHENES (384-322 v.Chr.) verwiesen, den Longin wegen seiner Philippicae 
für die Freiheit überaus schätzt. Demosthenes könne zwar „nicht charakterisieren, 
nicht flüssig erzählen, ihm fehlt die Geschmeidigkeit, ihm fehlt der Prunk“ (34,3) 
— und trotz dieses Negativkatalogs gehe von seiner Rede eine „unerreichbare 
Intensität und Gewalt“ (34,4) aus.  

In diesem Zusammenhang soll eine Eigentümlichkeit der Argumentation erwähnt 
werden, die als „sublime turn“ und „transfer of power“, d.h. als Akt der Umkeh-
rung und -lenkung innerhalb der Ökonomie der Gewalt, die das Erhabene kenn-
zeichnet, bezeichnet worden ist.26 Statt auf den Rezipienten lenkt Longin das den 
Diskurs dominierende Wirkungskriterium immer wieder gegen die erhabene 
Werkstruktur selbst. Der Hörer wird nur insofern von der Gewalt der Rede ergrif-
fen, insofern zuvor die Gewalt der Inspiration die Werkstruktur entsprechend zu-
gerichtet hat. Dichter, Werk und Rezipient werden von Longin in einem sublimen 
Energiekreislauf verbunden, in dem Gewalt zirkuliert und immer neu umgelenkt 
wird. Eine gelungene Schiffsbruchsszene bei Homer (Il. 15,624-628) lobt Longin, 
weil der Vers hier vom Dichter genauso behandelt wird wie in der imaginierten 
Situation die ertrinkende Mannschaft von den herabstürzenden Wogen des Meers: 

er peinigt den Vers gerade wie das hereinbrechende Unheil; durch das Zu-
sammendrängen der Wörter bildet er glänzend das Entsetzliche nach und 
prägt fast seiner Sprache das Zeichen der Gefahr auf. (10,6) 

Erhabene Rede tendiert zur Deformation. Die Worte folternde, unvereinbare Prä-
positionen (10,6: „unterm Tode heraus“), eine ungepflegte, rauhe und harte Aus-
drucksweise (15,5: „Gedanken im rohen Zustand, die gleichsam ungekämmt und 
struppig wirken“), ungestüm-schroffe Asyndeta (21,1) oder harte und entgleisende 
Metaphern (32,7) charakterisieren eine durch Gewalt zugerichtete, im Resultat 
gesetz- und planlos erscheinende Sprachgestalt. Gewalt auf der energetischen, Un-
ordnung auf der strukturellen Ebene sind beim Erhabenen miteinander verbunden. 
Bezeichnend ist, wie Longin mit Blick auf eine Gerichtsrede Demosthenes’ 
(Demosth. 21, gegen Meidias, 72) produktions-, werk- und wirkungsästhetische 
Aspekte zusammenbringt. Die Rede handelt von einer Gewalttat, Longin be-

_________________________________________________ 

26 Hertz: „A Reading of Longinus“ (wie Anm. 20), 6 f. 



 
 

 

Pseudo-Longinos’ Schrift vom Erhabenen 37 

schreibt sie selbst als eine Gewalttat und ihre Struktur zerfällt wie unter einer Ge-
walttat. Von Demosthenes heißt es:  

er schlägt auf die Meinung der Richter mit unaufhörlichen Hieben ein. Und 
danach stürzt er wieder gleich den Sturmstößen zum nächsten Angriff: „... 
wenn er mit Fäusten schlägt, wenn er auf den Kopf einschlägt. [...] Niemand 
könnte mit bloßen Worten einen Eindruck dieser Gewalttat geben.“ [...] So 
ist bei ihm die Ordnung ungeregelt, und das Ungeregelte wiederum birgt 
eine gewisse Ordnung. (20,2-3) 

Die exkursartige Passage, in der Longin mittelmäßige Vollkommenheit und erha-
bene Fehlerhaftigkeit entgegensetzt, endet in einem Abschnitt, der die Opposition 
von Regel und Genie, Form und Deformation gewissermaßen anthropologisch 
grundiert. Der Absatz, der unterschiedliche Naturerscheinungen in Hinsicht auf 
ihre affektive Wirkung gegenüberstellt, scheint spätere Gegensatzlisten schöner 
und erhabener Landschaft vorwegzunehmen und das Urteil Lügen zu strafen, daß 
‘Naturgefühl’ ein spezifisch modernes Phänomen sei: 

Von der Natur irgendwie geleitet, bewundern wir darum nicht die kleinen 
Bäche, beim Zeus, wenn sie auch durchsichtig und nützlich sind, sondern 
den Nil und die Donau oder den Rhein und noch viel mehr als sie den 
Ozean. Und über ein Flämmchen hier, das wir selbst anzünden, staunen wir, 
auch wenn es sein Leuchten rein bewahrt, nicht so sehr wie über jene Feuer 
des Himmels, die doch häufig ins Dunkel tauchen; auch die Krater des Ätna 
halten wir für ein größeres Wunder — große Steine und ganze Felsbrocken 
schleudert er bei seinen Ausbrüchen aus den Tiefen hervor, und manchmal 
läßt er Ströme jenes erdentstammten, willkürlichen Feuers entspringen. Von 
all diesen Phänomenen kann man Folgendes sagen: das Nützliche oder auch 
Notwendige ist uns leicht bei der Hand, Bewunderung jedoch erregt immer 
das Unerwartete. (35,4) 

Der Romantiker August Wilhelm Schlegel ließ sich dazu hinreißen, in diesen Sät-
zen „Spuren von modernem Geiste und Geschmacke“ zu entdecken. Er behauptete 
deswegen, daß die klassische Kunstansicht des Altertums bei Longin „schon in 
eine sentimentalische Ansicht der Kunst [...] übergegangen“ und dieser eigentlich 
schon der „Erfinder der empfindsamen Aesthetik“ gewesen sei.27 Das ist natürlich 
ein ganz unhistorisches Urteil, denn es geht in diesen Sätzen nur darum, eine 
Veranschaulichung für das Werturteil zu geben, daß das Fehlerlose zwar nicht 
getadelt werde, daß aber nur das Große Bewunderung errege (36,1). Zugleich je-

_________________________________________________ 

27 August Wilhelm Schlegel: Vorlesungen über Ästhetik I (1798-1803). Hg. Ernst Behler. Pader-
born, München, Wien, Zürich 1989 (= Kritische Ausgabe der Vorlesungen, 1), 155 und 215. 



 

 

38 Die antiken Vorgaben des Erhabenen 

doch verrät, blicken wir nun auf die neuzeitliche Rezeption des anonymen Trak-
tats, das Urteil Schlegels historisches Gespür. 

Übungsaufgaben zum 2. Kapitel 

1. Lesen Sie Long. 15,9-10, stellen Sie das Demosthenes-Zitat in den 
Kontext des Erhabenen und diskutieren Sie dessen Problematik. 

2. Lesen Sie Long. 20,1-3. Welche Bereiche fungieren als Bildspender 
der rhetorischen Metaphorik? Stellen Sie Vergleiche an. 



3 Die Wiederentdeckung Longins — Boileau und 
die Folgen 

Longins Traktat Vom Hohen „was a stranger to the average cultivated man“28, 
bevor ihn Boileaus Übertragung von 1674 dem neuzeitlichen Publikum bekannt 
gemacht hat. Dieses Diktum muß aufgrund gelehrter neuerer Forschungen, die im 
Schlepptau der Renaissance des Erhabenen begonnen wurden, relativiert werden. 
Die Abschriften, Übersetzungen und Drucke des 16. Jahrhunderts weisen auf ein 
Interesse an Longin, ohne daß uns Außmaß und Gründe dafür bereits vollkommen 
deutlich wären. Seit dem Erstdruck von 1554 wurde Longins Schrift mehrfach 
wiederaufgelegt, kommentiert, paraphrasiert, in die Gelehrtensprache des Lateini-
schen, jedoch auch ins Italienische und Englische übersetzt.29 

Bereits im Italien des 16. Jahrhunderts scheint der Traktat eine wichtige Rolle in 
den kulturellen Auseinandersetzungen gespielt zu haben. Die Widmungen der bei-
den Erstdrucke — Robortello adressiert 1554 an Ranuzio Farnese (1530-1565), 
den Enkel Papst Pauls III., Manuzio widmet seinen Druck Castiglione, den Ver-
fasser des Libro del Cortegiano — begreifen die Veröffentlichung der antiken 
Schrift als Beitrag zu einer umfassenden kulturellen Erneuerung, und zwar sowohl 
in Hinsicht auf ein Bildungsideal persönlicher Größe als auch künstlerischer Un-
abhängigkeit und Freiheit gegenüber vorgegebenen Normen.30 Die Künstler, die 
für die mächtige Familie der Farnese arbeiteten, darunter auch Michelangelo, be-
riefen sich auf das Konzept des Erhabenen, das ihnen durch die erste, noch hand-
schriftlich verbreitete lateinische Übersetzung des römischen Gelehrten Fulvio Or-
sini vermittelt worden war — für die humanistische, neulateinisch schreibende 
Manuskriptkultur der Gelehrtenwelt nichts Unübliches. Michelangelo, dessen 
sprichwörtlicher Stilzug der ‘terribilità’ stets mit dem Erhabenen in Verbindung 
gebracht worden ist, muß in den letzten 15 Jahren seines Lebens mit der Schrift 
Longins vertraut gewesen sein. Es ist naheliegend, auch das stilistische Wertungs-
gefälle zwischen Raffael und Michelangelo, das Vasari aufgrund der göttlichen 
Begabung (divinissimo ingegno) zu dessen Gunsten entschieden hatte, auf die 
Auseinandersetzungen um das Schöne und Sublime zu beziehen. Das Konzept des 
Erhabenen, das Longin in Abgrenzung zur hellenistischen Kunstauffassung kontu-
riert hatte, war leicht für eine Ästhetik der Abweichung, des Staunens, der Überra-
schung und des Neuen zu funktionalisieren, zumal sich der hinter Longins Begriff 
der Seelengröße verbergende platonische Einfluß als anschlußfähig für die neo-
platonisch-plotinische Orientierung manieristischer Kunstauffassung erwies. 
Kurz:  

_________________________________________________ 

28 Jules Brody: Boileau and Longinus. Genf 1958, 18. 
29 Vgl. dazu neben den beiden genannten Arbeiten von Weinberg (wie Anm. 11) die Bibliographie 

von Demetrio St. Marin: Bibliography of the ‘Essay on the Sublime’. Bari 1967. 
30 Vgl. Klaus Ley: „Das Erhabene als Element frühmoderner Bewußtseinsbildung. Zu den Anfän-

gen der neuzeitlichen Longin-Rezeption in der Rhetorik und Poetik des Cinquecento.“ In: Re-
naissance-Poetik. Hg. Heinrich F. Plett. Berlin, New York 1994, 241-259. 



 

 

40 Die Wiederentdeckung Longins — Boileau und die Folgen 

the hypsos was a versatile concept that could sanction very different artistic 
developments: from the grandiloguent style of the Baroque masters to the 
most daring technical experimentation of the school of Caravaggio.31 

 

3.1 Boileaus Longin Übertragung 1674 

Auch in Frankreich war ‘Longin’ in den gelehrten Auseinandersetzungen um die 
richtige Eloquenz bereits in der Zeit vor Boileau stets als Berufungsinstanz für 
eine „Rhetorik des Genies“ funktionalisiert worden. Longin erschien als geeigne-
ter Verbündeter im Plädoyer für einen Dichter, der sich das Recht herausnahm, 
mit Gattungsnormen zu spielen und die spitzfindige Kritik zu schockieren, vor-
ausgesetzt, sein Werk hatte die Kraft, in Erstaunen zu versetzen und etwas Neues 
zu bieten. Es bildete sich die Spannung zwischen einer „rhétorique scolaire“, die 
den antiken Musterautoren folgte, und einer „rhétorique adulte“, die davon befreit 
war, heraus. Die erhabene Dichtung ‘erhebt’ sich über die Normen, die durch die 
antiken Vorbilder gegeben waren. Was nach den schülerhaften Regeln ein ‘Fehler’ 
war, gereichte in der höheren Ordnung des Erhabenen, in der die Gewalt, die den 
Hörer ergreift, der ‘göttlichen’ Kraft des Genies und der Würde des Redners ent-
spricht, zur Tugend: 

Ce qui est ‘faute’ dans l’ordre scolaire devient vertu dans cet ordre supérieur 
où la puissance de l’effet sur l’auditeur répond à la force ‘divine’ du génie et 
du caractère chez l’orateur. (Was als ‘falsch’ gilt in den Schulregeln wird 
wertvoll in dieser höheren Ordnung, in der die Macht der Wirkung auf den 
Zuhörer Antwort ist auf die ‘göttliche’ Kraft der Begabung und der Fähig-
keiten beim Redner.)32 

Stets stand hinter solchen und ähnlichen Unterscheidungen der Exkurs Longins 
über Regel und Genie. Die von Longin geöffnete Unterscheidung konnte in den 
literarischen und literaturkritischen Auseinandersetzungen strategisch eingesetzt 
werden. Zum Beispiel bei MONTAIGNE, der seine Ansichten zur erhabenen Dich-
tung bei Gelegenheit einiger Gedanken „Über Cato den Jüngeren“ festhielt. Die 
Unterscheidung von mittelmäßiger und gelungener Dichtung erfolgt nach 
Maßgabe ihrer penetrierenden und entrückenden Wirkung — das ist longinisches 
Erbe: 

_________________________________________________ 

31 Gustavo Costa: „The Latin Translations of Longinus’s Perì hypsous in Renaissance Italy“. In: 
Acta conventus neo-latini bononiensis. Proceedings of the Fourth International Congress of 
Neo-Latin Studies (Bologna 26 August to 1 September 1979). Ed. R. J. Schoeck. Binghamton, 
N. Y. 1985, 224-238, hier: 229. 

32 Marc Fumaroli: „Rhétorique d’école et rhétorique adulte: remarques sur la réception européenne 
du traité ‘Du Sublime’ au XVIe et au XVIIe siècle“. In: Revue d’histoire littéraire de la 
France 86 (1986), H. 1 (Schwerpunktthema: Le Sublime), 33-51, hier: 44. 



 
 

 

Boileaus Longin Übertragung 1674 41 

Auf einer gewissen niedrigen Stufe läßt sie [= Poesie] sich nach Machart 
und Können beurteilen. Die gute aber, die übermäßige, die göttliche steht 
über den Regeln und der Vernunft. [...] Sie besticht unser Urteil nicht; sie 
reißt es hin und verheert es. [...] Von meiner ersten Kindheit an hat die 
Dichtkunst die Gewalt über mich gehabt, mich zu durchdringen und zu ent-
rücken.33 

 

3.1.1 Boileaus Art poétique und der Traité du Sublime — Norm und 
Subversion 

Die Vorgeschichte der modernen Longin-Rezeption bedarf noch genauerer philo-
logischer Erforschung und zusammenfassender Darstellung. Der Siegeszug des 
Erhabenen beginnt jedoch erst mit dem epochalen Datum 1674, als Nicolas Boi-
leau-Despréaux (1636-1711) der paradox erscheinende Coup gelingt, mit der Pu-
blikation von Art poétique  u n d  Traité du Sublime, ou du Merveilleux dans le 
Discours, Traduit du grec de Longin (Traktat über das Erhabene oder das Wun-
derbare in der Rede, aus dem Griechischen Longins übertragen) (vgl. Materia-
lienband M2: „Préface“ / „Vorwort“) die Charta der doctrine classique  u n d  zu-
gleich den Hebel zu ihrer Subversion vorzulegen. 

Um diese Einsicht nachvollziehen zu können, muß zunächst ein hartnäckiges Vor-
urteil beseitigt werden. Boileau wird meist mit seiner Art poétique ineinsgesetzt 
und diese auf eine normative Regelpoetik reduziert. Die Zeit zwischen 1660 und 
1690 gilt als ‘âge de raison’ und wird mit den poetologischen Schlagworten bon 
sens, clarté, raison, règles, noblesse und plaire verbunden. ‘Beauté’ wird dabei 
auf ‘vérité’ zurückgenommen und affektives sprachliches Potential zugunsten von 
klassizistischer ‘clarté’ möglichst neutralisiert. In älteren Darstellungen des 
Französischen Klassizismus kommt die Traité du Sublime überhaupt nicht vor. 
Eine solche Sicht auf Boileau war einerseits durch die Tradition der anti-
rhetorischen französischen Literaturgeschichtsschreibung verengt. Der Re-
zeptionshorizont war andererseits durch kartesianischen Reduktionismus in der 
Ästhetikhistorie geprägt. Beide Momente haben lange zu der unrechten Meinung 
geführt, „daß Boileau ein ästhetisches Äquivalent des cartesianischen Intellektua-
lismus bedeutet“.34 Letztlich wurde das geläufige Bild von Boileau aus einem 
einzigen Vers seiner Dichtkunst abgeleitet: 

_________________________________________________ 

33 Michel de Montaigne: „Über Cato den Jüngeren“. In: Ders.: Essais [frz. 11580]. Übers. Herbert 
Lüthy. Zürich 61985 (11953), 246-251, hier: 250. 

34 Benedetto Croce: Aesthetik als Wissenschaft vom Ausdruck und allgemeine Sprachwissenschaft. 
Theorie und Geschichte [ital. 1902]. Tübingen 1930 (= Ges. philos. Schriften in deutscher 
Übertragung, I 1), 213.  



 

 

42 Die Wiederentdeckung Longins — Boileau und die Folgen 

Aimez donc la Raison. (Lieben Sie also die Vernunft.)35 

Die Kopplung von raison und poésie, die der berühmte Halbvers der Art poétique 
suggeriert, hat sich seither wie eine „Sinnmaske“ (Stierle) über ihren Autor gelegt. 
Mit Blick auf die Übertragung Longins durch Boileau rief etwa der berühmte 
Komparatist Ernst Robert Curtius aus: „Es berührt grotesk, daß ein Magister wie 
Boileau seinen Namen bekannt gemacht hat.“ In der Tat ist es für einen, der wie 
Curtius Boileau einseitig für einen „beschränkte[n] Banause[n]“ hielt36, schwer 
vorstellbar, in diesem den Protagonisten produktions- und wirkungsästhetischer 
Neuerungen zu sehen. Die Orientierung an der „raison“ wird jedoch durch die Ka-
tegorie der sublimité unterlaufen und das kartesianische Erbe mit Longin hinter-
trieben. Vor allem anglo-amerikanische Studien, d.h. bezeichnenderweise For-
schungen, die sich nicht an die nationalkulturelle Kanonisierung des Französi-
schen Klassizismus bzw. des Zeitalters Ludwig XIV. gebunden fühlten, haben das 
Boileau-Bild seither longinisch neu akzentuiert und umgewertet. Die Auffassung, 
daß Boileau ein intransigenter Rationalist gewesen sei, hat mittlerweile eine ent-
scheidende Einschränkung erfahren, so daß dadurch „das Bild Boileaus zweifellos 
weniger prägnant und schwerer klassifizierbar, dafür aber komplexer und interes-
santer“ geworden ist.37 

 

3.1.2 sublimité 

Die beiden kritischen Hauptschriften Boileaus von 1674 verhalten sich „wie Aus-
grenzendes und Ausgegrenztes zueinander. Im Namen des Erhabenen vereinigen 
sich genau die Schattenseiten der menschlichen Natur, die die Ästhetik des Schö-
nen ins Abseits des Unzulässigen verbannt hatte.“38 Die Ausbildung der Ästhetik 
des Erhabenen war die Wiederkehr dessen, was aus der klassizistischen Poetik des 
Schönen verdrängt worden war. Boileaus Zeitgenossen haben seine französische 
Longin-Übertragung daher wie einen Originalbeitrag zur Dichtungslehre aufge-
nommen. Um es nochmals zugespitzt zu formulieren: Durch Boileau wurde 
‘Longin’ zum antiken Begründer der modernen Ästhetik. Seither überschneidet 
sich die Geschichte des Erhabenen mit derjenigen der Ästhetik der Moderne. 
Diese Einsicht, die auch dem eingangs gebotenen Pestalozzi-Zitat — freilich in 

_________________________________________________ 

35 Boileau: „L’Art poétique“ [1674]. In: Ders.: Œuvres complètes. Ed. Antoine Adam, Françoise 
Escal. Paris 1966 (= Bibliothèque de la Pléiade), chant I, 37, 158. Deutsche Übersetzung in: 
Ders.: L’Art poétique / Die Dichtkunst. Französisch und Deutsch. Übers. und hg. Ute und 
Heinz Ludwig Arnold. Stuttgart 1967). 

36 Curtius, Ernst Robert: Europäische Literatur und lateinisches Mittelalter [1948]. 10. Aufl. Bern, 
München 1984, 270 und 402 f. 

37 Erich Köhler: Klassik II. Hg. Henning Krauß. Stuttgart, Berlin, Köln, Mainz 1983 
(= Vorlesungen zur Geschichte der Französischen Literatur), 109 f. 

38 Winfried Wehle: „Vom Erhabenen oder Über die Kreativität des Kreatürlichen“. In: Frühauf-
klärung. Hg. Sebastian Neumeister. München 1994 (= Romanistisches Kolloqium, 6), 195-
240, hier: 201. 



 
 

 

Boileaus Longin Übertragung 1674 43 

Hinsicht auf ein wesentlich jüngeres Quellenmaterial — zugrundelag, hat Um-
berto Eco in dem einschlägigen Artikel einer italienischen Enzyklopädie so zu-
sammengefaßt: 

In tal senso la storia del S.[ublime] si confonde con quella dell’estetica mo-
derna. (In diesem Sinne vermischt sich die Geschichte des Erhabenen mit 
der der modernen Ästhetik.)39 

Das ‘Sublime’ steht bei Boileau gegen ‘règles’, ‘l’enthousiasme’ gegen ‘bon 
sens’, ‘génie’ gegen ‘raison’, und ‘beau désordre’ gegen ‘l’ordre’. Vor der Folie 
des oben erläuterten, älteren rhetorischen Schemas wird deutlich, daß Boileaus 
Doppelschlag sich in die erprobte Strategie einfügt, die durch die Spannung zwi-
schen einer normativen „rhétorique scolaire“ und einer ergänzenden, jene beiseite 
schiebenden „rhétorique adulte“ bereits angelegt war. An diese Rezeptionsvorgabe 
knüpft Boileau mit der Charakterisierung des Sublimen als der numinosen Aura 
des Diskurses an, wobei er die bei Longin angelegte Opposition zwischen ethi-
scher und pathetischer Redefunktion zur Dichotomie von Schönheit und Erhaben-
heit ausweitet. Boileau kündigt das rhetorische genus sublime der Dreistillehre auf 
und definiert im Anschluß an den Eingangsabschnitt bei Longin (1,4) das Erha-
bene als eine wirkungsästhetische Kraft, durch die der Rezipient ergriffen wird: 

Il faut donc sçavoir que par Sublime, Longin n’entend pas ce que les Ora-
teurs appellent le stile sublime: mais cet extraordinaire et ce merveilleux qui 
frape [!] dans le discours, et qui fait qu’un ouvrage enleve, ravit, transporte. 
[...] Il faut donc entendre par Sublime dans Longin, l’extraordinaire, le Sur-
prenant, et comme je l’ai traduit, le Merveilleux dans le discours. (Man muß 
nämlich wissen, daß Longin unter dem Erhabenen nicht das versteht, was 
die Redner die erhabene Schreibart nennen, sondern vielmehr jenes Außer-
ordentliche und Wunderbare, wodurch die Rede ergreift, und durch das ein 
Werk [uns] erhebt, mitreißt und rührt. [...] Man muß also unter dem Erhabe-
nen bei Longin das Außergewöhnliche, Überraschende, und, wie ich es 
übersetzt habe, das Wunderbare der Rede begreifen.)40 

Longin hatte neben dem schweigenden Aias insbesondere das ‘Fiat lux’ aus der 
Genesis zur Veranschaulichung der überwältigenden Wirkung des Erhabenen an-
geführt. Boileau fügt zur Präzisierung dieser performativen Kraft („force“) zwei 
weitere, später viel diskutierte Topoi hinzu, und zwar das „Qu’il mourût“ des al-
ten Horatius aus Corneilles Horace (1640; III 6, 1021) sowie das „Moy“ der Me-
dea aus Corneilles Médée (1635; I 5, 320). Beide Beispiele (s.u. Kap. 3.2) 
unterstreichen zum einen, daß lakonische Kürze im Ausdruck, d.h. „simplicité“, 

_________________________________________________ 

39 Umberto Eco: „Sublime“. In: Grande Dizionario Enciclopedico UTET. Bd. 17. Torino 1972, 
891 f. 

40 Boileau: „Traité du Sublime“ [1674]. In: Ders.: Œuvres complètes (wie Anm. 35), „Préface“, 
338 [Übers., C. Z.]. 



 

 

44 Die Wiederentdeckung Longins — Boileau und die Folgen 

die Kraft („sa force“) des Erhabenen zu steigern vermag. Boileau hebt an solchen 
‘treffenden’ Lakonismen vor allem die temporale Struktur hervor, mit der der Re-
zipient „tout à coup“ vom Erhabenen ergriffen werde. Zum anderen charakterisie-
ren beide Repliken ein erhabenes Menschenbild, das auf stoischem Heroismus 
und einsamer Selbstbehauptung aufbaut. 

Auf zwei Aspekte möchte ich bei Boileau besonders aufmerksam machen, und 
zwar auf die Verknüpfung von wirkungsästhetischer Intention und werkpoetischer 
Gestalt des Erhabenen sowie auf den negativen Modus der Darstellung, der dem 
Sublimen eignet. Auf die indirekte Weise, durch eine minimierende, aussparende 
oder negative Darstellung einen maximalen emotiven Effekt zu erreichen, war be-
reits mit Blick auf das erhabene Schweigen des Aias bei Longin hingewisen wor-
den. Dieser Aspekt wird für die moderne Disposition des Erhabenen tragend. 

Vergleicht man Longins Vorlage mit der Übertragung Boileaus, kommt man zu 
der signifikanten Feststellung, daß Boileau das dichotomische Schema des Ein-
gangsabschnitts noch stärker akzentuiert. Die Wahl des Vokabulars zielt im Traité 
du sublime darauf, Schönheit und Erhabenheit auch begrifflich zu separieren. Der 
Effekt plaire wird explizit als Folge von Schönheit („la beauté“) ausgewiesen und 
mit den Kriterien „finesse“ und „justesse“ verbunden. Die Affektstürme bezeich-
nenden Verben ravir, transporter, admirer, étonner, surprendre und enlever ste-
hen dagegen für die Wirkung von Erhabenheit („le Sublime“). In Boileaus Über-
setzung heißt die entsprechende Eingangspassage nun so: 

Car il [= le Sublime] ne persuade pas proprement, mais il ravit, il transporte, 
et produit en nous une certaine admiration mêlée d’étonnement et de sur-
prise, qui est toute autre chose que de plaire seulement, ou de persuader. 
Nous pouvons dire à l’égard de la persuasion, que pour l’ordinaire elle n’a 
sur nous qu’autant de puissance que nous voulons. Il n’en est pas ainsi du 
Sublime. Il donne au Discours une certaine vigueur noble, une force invi-
cible qui enleve l’ame de quiconque nous écoute. Il ne suffit pas d’un 
endroit ou deux dans un ouvrage, pour vous faire remarquer la finesse de 
l’Invention, la beauté de l’Economie, et de la Disposition; c’est avec peine 
que cette justesse se fait remarquer par toute la suitte mesme du Discours. 
Mais quand le Sublime vient à éclater où il faut [1674, 1675, 1682: Quand le 
sublime vient à paroistre où il faut], il renverse tout comme un [!] foudre, et 
presente d’abord toutes les forces de l’Orateur ramassées ensemble. (Denn 
es [=das Erhabene] überzeugt nicht im eigentlichen Sinne, sondern es 
entzückt, es rührt und ruft in uns eine gewisse Bewunderung, gepaart mit Er-
staunen und Überraschung, hervor, die etwas vollkommen anderes als nur 
gefallen oder überzeugen will. Wir können in bezug auf die Überzeugung 
sagen, daß sie gewöhnlich nur so viel Macht über uns hat, wie wir wollen. 
So verhält es sich nicht mit dem Erhabenen. Es gibt der Rede eine gewisse 
edle Stärke, eine unbesiegbare Kraft, die die Seele eines Jeden erhebt, der 
uns zuhört. Ein oder zwei Stellen in einem Werk reichen nicht aus, um sie 



 
 

 

Boileaus Longin Übertragung 1674 45 

auf die Eleganz der Phantasie, die Schönheit der Sparsamkeit und der 
Neigung aufmerksam zu machen; nur mit Mühe zeigt sich diese Reinheit im 
gesamten Verlauf der Rede. Aber wenn das Erhabene an der richtigen Stelle 
erstrahlt [1674, 1675, 1682: Wenn das Erhabene an der richtigen Stelle zum 
Vorschein kommt], kehrt es alles um wie ein [!] Blitz und zeigt alle Stärken 
des Redners zusammengenommen.)41 

Boileau hat die einschlägigen wirkungsästhetischen Bestimmungen, mit denen er 
das Sublime in der „Préface“ definiert, der Übersetzung dieser Eingangspassage, 
die durch ihren zweigliedrigen, Schönheit und Erhabenenheit dissoziierenden Auf-
bau besonders exponiert ist, entnommen. Im Gegensatz zu den Philologen seiner 
Zeit erfaßt Boileau, daß es Longin beim Erhabenen nicht nur um eine eine 
Stilhöhe im Rahmen rhetorischer genera dicendi ging, sondern vielmehr um das 
Gesamt einer literarischen Ausdrucksform. In der Préface hebt er daher besonders 
hervor, daß das Sublime nicht als bloßer ornatus („stile sublime“) verstanden wer-
den dürfe. Mit der Longin folgenden wirkungspoetischen Konturierung des Sub-
limen zielt Boileau auf das Ereignishafte der Dichtung, das nicht in Begriffen von 
Syntax, Semantik oder Stil definiert werden kann, sondern nur auf der performati-
ven Ebene eines Effekts. Mit der Absetzung des Sublimen von äußerlichem Ornat 
geht es Boileau zwar einerseits um die Abgrenzung von italienischem Barockstil 
und vom Stil christlicher Epik. Andererseits jedoch zielt die Einführung des lon-
ginischen Begriffsinstrumentariums in das poetologische Vokabular des Klassi-
zismus darauf, die Opakheit dichterischen Schaffens und eine damit verbundene 
energetische Sprachauffassung gegenüber rationalistischer Sprachkritik und nor-
mativem Dichtungsverständnis zu profilieren. Produktions- und wirkungsästhe-
tischer Aspekt sind aufeinander bezogen. Die Intensität erhabener Wirkung („qui 
frape“ [!]) kommt nur dadurch zustande, weil der poetische Akt selbst nach Auf-
fassung Boileaus letztlich einem Mysterium („mystère“) gleichkommt. Bei der 
Umschaltung der Dichtungskonzeption von imitatio (Nachahmung) auf poiesis 
(Schöpfung) kommt dem 33. Abschnitt der Traité, d.h. dem longinischen Exkurs 
über Regel und Genie, eine besondere Bedeutung zu. Der darin exponierte Begriff 
der dichterischen Unordnung bildet die werkpoetische Brücke zwischen den pro-
duktiven und rezeptiven Aspekten des Erhabenen. 

 

3.1.3 désordre 

Boileau selbst bewertete seine Longin-Übertragung als Fortsetzung und Ergän-
zung der Poetik. Zwischen beiden Texten bestehe nicht nur ein gewisser Zusam-
menhang, vielmehr entnehme der Art poétique dem Traité du Sublime gleich meh-
rere Lehrsätze:  

_________________________________________________ 

41 Boileau: „Traité du Sublime“ [1674]. In: Ders.: Œuvres complètes (wie Anm. 35), chap. I, 341 f. 



 

 

46 Die Wiederentdeckung Longins — Boileau und die Folgen 

J’ay fait originairement cette Traduction pour m’instruire, plûtôst que dans 
le dessein de la donner au Public. Mais j’ay creu qu’on ne seroit pas fâché 
de la voir ici à la suite de la Poetique, avec laquelle ce Traité a quelque rap-
port, et où j’ay mesme inseré plusieurs préceptes qui en sont tirés. 
(Ursprünglich habe ich diese Übersetzung angefertigt, um mich zu bilden, 
weniger in der Absicht, sie dem Publikum zu übergeben. Aber ich war der 
Meinung, daß man nicht böse wäre, sie hier im Anschluß an die Poetik zu 
finden, mit der das Traktat in gewisser Beziehung steht, in die ich selbst 
mehrere Lehrsätze daraus eingefügt habe.)42 

Dem 33. Abschnitt der Schrift Vom Erhabenen, von dem Ernst Robert Curtius 
irrtümlich unterstellt hatte, der Franzose habe ihn „nicht gelesen oder nicht ver-
standen“, entlehnt Boileau den Grundsatz, „daß die überragenden Naturen keines-
wegs frei von Fehlern sind“. Regelpoetische Kriterien wie Korrektheit („un dis-
cours si poli et si limé“, „eine so geschliffene und ausgefeilte Rede“), Schliff oder 
Eleganz („avec beaucoup d’élégance et d’agrément“, „mit viel Eleganz und An-
mut“) werden dem wirkungsästhetischen Grundsatz untergeordnet, daß sublime 
Dichtung so gewaltig mitreißen solle, wie Gewitter und Sturm („car au milieu de 
leur plus grande violence, durant qu’ils tonnent et foudroyent, pour ainsi dire“, 
„denn inmitten ihrer größten Gewalt, während sie donnern und vernichten, sozusa-
gen“). Der Tenor der entsprechenden Abschnitte wird von Boileau in der Kapitel-
überschrift „Si l’on doit préférer le médiocre parfait au sublime qui a quelques de-
fauts“43 („Ob man die mittelmäßige Perfektion dem Erhabenen, das einige Fehler 
hat, vorziehen muß“) zusammengefaßt. Die Antwort auf die rhetorische Frage, ob 
man mittelmäßige Perfektion dem Erhabenen, das einige Fehler habe, vorziehen 
solle, ist eindeutig. Mit Longin autorisiert Boileau die Ausnahmeregel, die den er-
habenen Dichter befugt, sich über die Regeln zu erheben. Im Unterschied zu den 
mittelmäßigen Autoren („ces petits Esprits“, „ce Rimeur furieux“, „un subtil Igno-
rant“), denen im übrigen Boileaus satirische Exekutionen im Art poétique gelten, 
ist der „sublime Ecrivain“ (chant IV, 113) über die Regeln erhaben. Diese Ausnah-
meregelung prägt in der Art poétique das Bild jenes idealen Kritikers („un 
Censeur solide et salutaire“, „ce parfait Censeur“), der den Rat gibt, die Gültigkeit 
der Regeln zu mißachten („sort des regles prescrites“) und sie zu durchbrechen („à 
franchir leurs limites“): 

_________________________________________________ 

42 Boileau: „Au Lecteur“ [Vorwort zur Werkausgabe von 1674]. In: Ders.: Œuvres complètes (wie 
Anm. 35), 856. 

43 Boileau: „Traité du Sublime“ [1674]. In: Ders.: Œuvres complètes (wie Anm. 35), chap. XXVII, 
386 f. Kapitelzählung und -überschriften älterer Übersetzungen, die auf die griechisch-lateini-
sche Edition des franzöischen Gelehrten Tanneguy Le Fèvre (Saumur 1663) zurückgehen, 
weichen von heutigen Ausgaben ab. Das 27. Kapitel der Boileau-Übertragung entspricht den 
Abschnitten 33 ff. der in Anm. 19 zitierten Ausgabe Brandts. 



 
 

 

Boileaus Longin Übertragung 1674 47 

C’est luy qui vous dira, par quel transport heureux, 
Quelquefois dans sa course un esprit vigoureux 
Trop resserré par l’art, sort des regles prescrites, 
Et de l’Art mesme apprend à franchir leurs limites.44 

Die dichterische Gestalt, die durch die poetologische Lizenz geformt wird, heißt 
„beau desordre“. Im Gegensatz zur syllogistischen Ordnung der Vernunft ent-
spricht die ‘schöne Unordnung’ der Ordnung der begeisterten Einbildungskraft. 
Mit dem Begriff ‘beau désordre’ schert Boileau aus dem klassizistischen System 
des poetologischen Diskurses, der auf raison hin zentriert ist, aus. Die ‘schöne 
Unordnung’ ist die ästhetische Form, die sich das Individuum gibt. Sie ist weder 
auf einen universalistischen noch auf einen konventionalistischen Schönheits-
begriff, sondern einzig auf das génie des einzelnen Dichters ausgerichtet. 

Schon unser Zitat aus Montaignes Essais (s.o. Kap. 3.1), die gemeinhin als frühes 
Zeugnis auf dem Weg zu einem empirischen Ich gelten, hatte den Zusammenhang 
von Erhabenheit, Subjektivität und individueller Form suggeriert. Das ästhetische 
Problem der unergründbaren Kunstfertigkeit des schöpferischen Genies war im 
französischen Raum bereits im 17. Jahrhundert ausführlich behandelt worden. Es 
war durch die Longin-Rezeption zwar nicht ‘gelöst’, die Fragestellung jedoch war 
durch sie legitimiert worden. Erst 100 Jahre später sollte Immanuel Kant das 
‘Genie’ in der Kritik der Urteilskraft (1790) auf den Begriff bringen und es als das 
„Unnennbare“ (KU, § 49, A 197) bezeichnen, womit „die Natur der Kunst die Re-
gel gibt“ (KU, § 46, A 179). Wir werden noch sehen, daß jenes ‘Unnennbare’, auf 
das Kant rekurriert, zum Syndrom des Erhabenen gehört. Gegenüber dem Schö-
nen, dessen Formensprache in der Frühen Neuzeit durch Antiken-imitatio kanoni-
siert und kartesianische raison vielfach normiert war, bietet das Erhabene den 
kategorialen Rahmen, produktions-, werk- und wirkungsästhetische Bedürfnisse 
moderner Subjektivität zu kodieren. 

Das poetische Mittel des ‘beau désordre’ bildet insbesondere das von wirkungs-
ästhetischer Seite her determinierte Strukturgeheimnis der Ode. Energetische 
Sprachauffassung („éclat“, „énergie“), sublime Form („stile impetueux“, „hazard“, 
„beau desordre“), erhebender Gehalt („vol ambitieux“, „commerce avec les 
Dieux“) und erhabener Effekt („effet de l’art“) sind bei dieser Gedichtart komple-
mentär aufeinander bezogen. In der Art poétique heißt es: 

_________________________________________________ 

44 Boileau: „L’Art Poétique“ [1674]. In: Ders.: Œuvres complètes (wie Anm. 35), chant IV, 77-80, 
182. Im Erstdruck von 1674 und in den Auflagen von 1675 bis 1682 heißt es statt „à franchir 
leurs [des règles] limites“ unspezifischer „à franchir les limites“. — Übersetzung: „Er wird 
euch sagen, in welch glücklicher Begeisterung manches Mal ein kraftvoller Geist, der in sei-
nen Gedanken von den Vorschriften der Kunst beengt ist, diese Regeln mißachtet und von der 
Kunst selbst lernt, die Grenzen zu durchbrechen“ (Boileau: L’Art poétique / Die Dichtkunst, 
wie Anm. 35, 71). 



 

 

48 Die Wiederentdeckung Longins — Boileau und die Folgen 

L’Ode avec plus d’éclat, et non moins d’énergie 
Elevant jusqu’au Ciel son vol ambitieux, 
Entretient dans ses vers commerce avec les Dieux. 
[...] 
Son stile impetueux souvent marche au hazard. 
Chez elle un beau desordre est un effet de l’art.45 

Der Begriff ‘beau désordre’ verbindet Zufall, Unordnung und Kunsteffekt, d.h. er 
bringt jene Kategorien ins Spiel, die heute zu literarischen Prinzipien eines 
‘offenen Kunstwerks’ (Umberto Eco) avanciert sind. Obwohl Boileau also mit der 
Priorisierung von ‘beau désordre’ einen „Umbruch zur Moderne“ einleitet, ist sein 
Begriff meines Wissens bisher nicht Gegenstand einer einläßlicheren Studie ge-
worden. Auf den zuletzt zitierten Vers, der das Stichwort zu einer 
„zukunftsweisenden Rechtfertigung des beau désordre“46 gibt, kommt Boileau im 
Zusammenhang mit der ‘Querelle des Anciens et des Modernes’ nochmals zurück. 
Die Partei der Modernen hatte versuchte, die Dichtung der Alten u.a. dadurch ab-
zuwerten, daß sie insbesondere der Epik Homers und der Lyrik Pindars Fehlerhaf-
tigkeit („défauts des anciens Auteurs“) vorwarf. Mit Hilfe Longins kann die Partei 
der Antikenfreunde den Spieß umdrehen. In einem Discours sur L’Ode (1693) 
verteidigt Boileau die kühnen Freiheiten („ces nobles hardiesses“), die Pindar sich 
herausgenommen habe, stellt die paganen Verse der Erhabenheit christlicher 
Psalmen gleich und erinnert an das zitierte Verspaar der Art poétique, in der das 
Formprinzip solcher Dichtung herausgestellt worden war. Den Begriff lyrischer 
Unordnung, der jede Regelpoetik auf den Kopf stellen muß, kommentiert er nun 
dahingehend, daß die Regel, sich nicht um Regeln zu scheren, ein Mysterium der 
Kunst sei: 

Ce precepte effectivement qui donne pour regle de ne point garder quelque-
fois de regles, est un mystere de l’Art. (Diese Regel in der Tat, die 
vorschreibt manchmal keine Regeln zu beachten, ist ein Mysterium der 
Kunst.)47 

Der willkürliche Stil schöner Unordnung bildet das formale Analogon zur Katego-
rie des Erhabenen, die Boileau mit Hilfe Longins konturiert. Der pindarisierende 

_________________________________________________ 

45 Boileau: „L’Art Poétique“ [1674]. In: Ders.: Œuvres complètes (wie Anm. 35), chant II, 58-60 
und 71-72, 164 — Übersetzung: „Die prächtigere, doch nicht minder empfindungsvolle Ode 
steigt in ihrem hochstrebenden Fluge bis zum Himmel auf und pflegt in ihren Versen Umgang 
mit den Göttern. [...] Ihr Stil ist lebhaft, sein Fortgang meist dem Zufall überlassen; be-
glückend zu begeistern, ist jedoch eine Absicht der Kunst“ (Boileau: L’Art poétique / Die 
Dichtkunst, wie Anm. 35, 27). 

46 Beide Wertungen folgen: Forschungsgruppe Poetik und Hermeneutik: „Erste Sitzung. Zur 
Theorie der Lyrik im 18. Jahrhundert“. In: Immanente Ästhetik — Ästhetische Reflexion. 
Lyrik als Paradigma der Moderne. Hg. Wolfgang Iser. München 1966 (= Poetik und Herme-
neutik, 2), 395-418, hier: 412 (Diskussionsbeitrag: Wolfgang Preisendanz) und 401 
(Diskussionsbeitrag: Hans Robert Jauß). 

47 Boileau: „Discours sur l’Ode“ [1693]. In: Œuvres complètes (wie Anm. 35), 227-229, hier: 227. 



 
 

 

Boileaus Longin Übertragung 1674 49 

Stil der Ode zielt auf eine Wirkung, die nur das Erhabene hervorbringt: Rührung, 
Erschütterung und Erhitzung der Phantasie. Kurz: Bei der ‘beau désordre’ ist man 
mehr vom Dämon der Dichtung hingerissen als von der Vernunft geleitet: 

plûtost entraîné du Demon de la Poësie, que guidé par la raison. (eher vom 
Dämon der Poesie hingerissen als von der Vernunft geleitet.) (ebd., 228) 

Das gilt für den Dichter und seinen Leser gleichermaßen. Denn der Enthusiasmus 
des einen ist der Ergriffenheit des anderen komplementär. Die Kopplung von rai-
son und poésie, die der berühmte Halbvers der Art poétique mit dem Ratschlag 
„Aimez donc la Raison“ nahelegte, wird durch die Kategorien ‘beau désordre’ und 
‘sublimité’ unterlaufen. Mit Blick auf diese neuen Ansätze „würde man nicht an-
stehen, schon hier von Anfängen der zur Diskussion stehenden Modernität zu 
sprechen, wenn diese Anfänge in Frankreich paradoxerweise nicht ausgerechnet 
mit dem Namen Boileau“48 verbunden wären. Die systematische Rekonstruktion 
des Erhabenen im Werke Boileaus hat ihn von der ‘Sinnmaske’ klassizistischer 
Doktrin befreit und reiht ihn ein in jenen Prozeß, aus dem die Wertung der 
Sekundärliteratur glaubte, ihn ausgrenzen zu müssen. 

 

3.1.4 Das ‘je ne sais quoi’ des Erhabenen 

Die komplementär aufeinander bezogenen Begriffe Genie („génie“), schöne Un-
ordnung („beau désordre“) und Erhabenheit („sublimité“), die Boileau in produk-
tions-, werk- und wirkungsästhetischer Hinsicht mit der antiken, freilich noch 
‘unklassierten’ Autorität Longins zu legitimieren trachtet, unterminieren die nor-
mative Regelpoetik einer ‘doctrine classique’. Sie öffnen Literatur und Künste für 
jenen unaussprechlichen Rest, der nicht dargestellt, gleichwohl aber im Kunst-
genuß präsent ist und in ästhetischer Rede modo negativo umstellt und angespielt 
wird. Auch neuere und neueste Kunsttheorien haben stets versucht, den ereignis-
haften Kern ästhetischer Erfahrung zu umschreiben. Walter Benjamin spricht von 
der ‘Aura des Kunstwerks’, die sich entgegen seiner Erwartung auch im Zeitalter 
der mechanischen Reproduktion von Kunstwerken nicht verflüchtigt hat, Karl 
Heinz Bohrer versucht in immer neuen Anläufen, mit Begriffen wie ‘Schrecken’, 
‘Plötzlichkeit’, ‘Vagheit’ das Erhabene als das ungelöste Problem der modernen 
Ästhetik einzuholen, George Steiner hat kürzlich für die Erfahrung, daß ‘Große 
Kunst’ mit einer berückenden und bezaubernden „Aura des Schreckens“ umgeben 
sei, den religiösen Begriff der ‘Realpräsenz’ rehabilitiert. Die Beispiele, die sich 
vermehren ließen, mögen belegen, daß mit der Kategorie des Erhabenen und fa-
milienähnlichen Begriffen ein magisch-anthropologischer Rest im ästhetischen Er-

_________________________________________________ 

48 Forschungsgruppe Poetik und Hermeneutik (wie Anm. 46), 413 (Diskussionsbeitrag: Hans 
Robert Jauß). 



 

 

50 Die Wiederentdeckung Longins — Boileau und die Folgen 

leben umschrieben bzw. ‘kodiert’ wird, der sich hartnäckig rationaler Verendli-
chung oder kulturwissenschaftlicher Kontextualisierung zu entziehen scheint. 

Im Kontext mit Seelengröße hatte Longin diesen semantischen Grundzug des Er-
habenen, d.h. dessen bloß negativ mögliche Darstellung, mit einem Beispiel aus 
der ‘Sprache des Unaussprechlichen’ (Max Kommerell) illustriert und das 
Schweigen des Aias in der ‘Totenbeschwörung’ der Odyssee als „erhabener als 
alles, was Rede wird“ (9,2) bezeichnet. Für diesen negativen Darstellungsmodus, 
der durch Verknappung, Aussparung und gänzliche Reduktion auf ein Undarstell-
bares hindeutet, greift Boileau in seiner Longin-Übertragung auf den Begriff des 
‘je ne sais quoi’ zurück. Die fragliche Passage heißt in Boileaus Übersetzung: 

Car ce silence a je ne sçai quoy de plus grand que tout ce qu’il auroit pû dire. 
(Denn dieses Schweigen hat das gewisse Etwas, das größer ist als alles, was 
es hätte sagen können.)49 

Die Begriffe ‘sublimité’, ‘beau désordre’ und ‘je ne sais quoi’ sind im poetologi-
schen Œuvre Boileaus aufeinander bezogen und eng miteinander verzahnt. Mag es 
auch dem sinnmaskierenden Vorurteil, Boileau sei ein Poetiker der raison gewe-
sen, widersprechen: In seinen kritischen Beiträgen ist zugleich auch diese andere 
Seite präsent, die ihn in jene Ästhetikgeschichte des Unbegreiflichen einfügt, die 
seit altersher um den Topos nescio quid versammelt ist. Gezielt wird damit auf 
eine Dimension, die im Rezeptionsakt präsent, jedoch begrifflich nicht vollständig 
expliziert werden kann. Das gelungene Werk, würde man heute wohl sagen, sei 
‘irgendwie’ großartig. Der Franzose meint ähnliches, drückt sich jedoch gewähl-
ter, d.h. im Rahmen der traditionellen, aus der Antike herrührenden, poetologi-
schen Fachsprache aus. Dem gelungenen Werk, schreibt Boileau 1701 
rückblickend, eigne ein „je ne scay [!] quoy, qu’on peut beaucoup mieux sentir, 
que dire.“50 Ausführlicher hatte Boileau darüber in den Réflexions critiques sur 
quelques passages du rheteur Longin (1694) nachgedacht als er sich mit einigen 
Kritikern seiner Position auseinandersetzte. Das ‘je ne sais quoi’ wird gefühlt und 
widersteht der Verbalisierung. Man kann es nicht begrifflich explizieren oder etwa 
einem Dritten wortreich beweisen. Boileau zielt hier auf eine Dimension ästheti-
scher Wahrnehmung, die quer steht zu rationalem Erfassen. Im Kern entzieht sich 
Ästhetik dem ‘Diskurs’ — das macht sie gleichermaßen unentbehrlich wie erha-
benheitsnah. Für Boileau ist das „je ne sçay quoy de sublime“ nichts, „qui se 
prouve et qui se demonstre“. Es ist nichts, was sich als leidenschaftliche Ergrif-
fenheit des Rezipienten beschreiben lasse. Der eigentümlich numinose Schauer 
des Erhabenen ist vielmehr der Akt des Ergriffenwerdens selbst, „qui se fait sen-

_________________________________________________ 

49 Boileau: „Traité du Sublime“. In: Ders.: Œuvres complètes (wie Anm. 35), chap. VII, 351. 
 
50 Boileau: „Préface“ [zur Werkausgabe von 1701]. In: Ders.: Œuvres complètes (wie Anm. 35), 1-

6, hier: 1. 



 
 

 

Boileaus Longin Übertragung 1674 51 

tir“.51 Die Fühlbarmachung ist der Nerv des Erhabenen, der Boileau mit Kant 
verbindet. 

Daß im Rezeptionsakt eines Kunstwerks eine Kraft am Werke sei, die sich fühlbar 
mache, hatte Boileau bereits vor seiner näheren Beschäftigung mit dem Erhabe-
nen, d.h. zu einem sehr frühen Zeitpunkt seiner literarischen und literaturkriti-
schen Arbeit, zu fixieren versucht. Die longinische Terminologie stand ihm da-
mals noch nicht zur Verfügung. Boileau ist bei dieser frühen Beschreibung der 
besonderen Wirkung eines gelungenen Kunstwerks noch auf Anleihen bei dem 
Vokabular des Schönen angewiesen. Man sieht jedoch deutlich, wie Boileau um 
Worte dafür ringt, um eine besondere ‘Schönheit’ zu bezeichnen, die sich über das 
bloß Schöne erhebt. Als Differenz macht Boileau die unmittelbare Intensität eines 
Gefühls („sentir“) geltend, die dem bloß Schönen abgehe und die nicht durch be-
lehrende Explikation („prouver“) eingeholt werden könne: 

Ces sortes de beautés sont de celles qu’il faut sentir, et qui ne se prouvent 
point. C’est ce je ne sai [!] quoi qui nous charme, et sans lequel la beauté 
même n’auroit ni grace ni beauté. (Diese Arten von Schönheit sind 
diejenigen, die man fühlen muß und die nicht bewiesen werden können. Es 
ist dieses gewisse Etwas, das uns entzückt und ohne das die Schönheit selbst 
weder Reiz noch Schönheit hätte.)52 

Den Begriff des Sublimen spart Boileau zu diesem frühen Zeitpunkt zur Bezeich-
nung der unbenennbaren Aura, die zum Schönen erst hinzutreten müsse, um ihm 
Glanz zu verleihen, noch aus. Doch belegt der Hinweis auf die performative Kraft 
(„force“) der Rede im Kontext des Zitats die Verbindung mit dem Erhabenen, des-
sen spätere Definitionen stets die eigentümliche Vehemenz sublimer Rede („une 
certaine force énergique“) in den Vordergrund stellen.  

Voicy donc comme je croy qu’on le [= le sublime] peut défenir: „Le Sub-
lime est une certaine force de discours, propre à eslever et à ravir l’Ame.“ 
(Hier nun wie ich glaube, daß es [=das Erhabene] definiert werden kann: 
„Das Erhabene ist eine gewisse Stärke der Rede, geeignet die Seele zu 
erheben und zu entzücken.“)53 

 

_________________________________________________ 

51 Boileau: „Réflexions critiques sur quelques passages du rheteur Longin“ [I-IX, entst. 1692/94, 
gedr. 1694; X-XII, entst. nach 1710, gedr. postum 1713]. In: Ders.: Œuvres complètes (wie 
Anm. 35), hier: Réflexion X, 550 und 546. 

52 Boileau: „Dissertation sur Joconde“ [1669]. In: Ders.: Œuvres complètes (wie Anm. 35), hier: 
316. 

53 Boileau: „Réflexions critiques [...]“. In: Ders.: Œuvres complètes (wie Anm. 35), Réflexion XII, 
562. 



 

 

52 Die Wiederentdeckung Longins — Boileau und die Folgen 

3.2 Die Emotionalisierung der Poetik in Frankreich im An-
schluß an Boileau 

Die Disposition des Erhabenen durch Boileau führt generell zu einem Paradig-
menwechsel in der literatur- und kunstkritischen Diskussion. Umgeschaltet wird 
von Werkpoetik auf Wirkungsästhetik. War bis dahin das Vorbild Aristotelischer 
Katharsis alleinige Orientierungsmarke wirkungsästhetischer Reflexion, insofern 
die Kunstproduktion die Leidenschaften moralisch reinigen, läutern oder tempe-
rieren bzw. abhärten sollte, macht sich longinischer Einfluß nun überall dort gel-
tend, wo energetische Sprachauffassung in den Vordergrund tritt und auf Affekt-
erregung schlechthin gesetzt wird. Im 18. Jahrhundert kann generell von einer 
Emotionalisierung der Kunsttheorie gesprochen werden. Die überfallartige Ereig-
nisstruktur des ‘je ne sais quoi’ bei Dominique Bouhours (1628-1702), das Pro-
blem der unergründbaren Kunstfertigkeit des schöpferischen Genies bei René Ra-
pin (1621-1687), die pathetische Dimension der Dichtung bei Fénelon (1615-
1715) sowie der emotionalistische Neuansatz bei Jean Baptiste Dubos (1670-
1742) greifen auf die longinische Disposition des Erhabenen durch Boileau zu-
rück. Stets ähnelt die Argumentation dem frühen Boileau, insofern Schönheit al-
lein nicht genügt, um auf den Betrachter zu wirken. Immer muß zum Schönen 
noch etwas hinzukommen, um den Rezipienten zu rühren. Eine erhabene Dich-
tung, die auf Pathos beruht, tritt einer bloß schönen Dichtung, die Wahrheit dar-
stellt, gegenüber. Die Konstellation einer solchen ‘doppelten Ästhetik’, die mo-
dellartig der französische Klassizismus und dessen gegenläufige Supplemente 
(„sublimité“, „désordre“, „je ne sais quoi“) ausgebildet hat, wird von Fénelon in 
folgenden Satz gefaßt: 

Le beau qui n’est que beau [...], n’est beau qu’à demi: il faut qu’il exprime 
les passions pour les inspirer; il faut qu’il s’empare du cœur pour les tourner 
vers le but légitime d’un poème. (Das Schöne, das nur schön ist [...], ist nur 
zur Hälfte schön: es muß die Leidenschaften ausdrücken, um sie zu 
inspirieren; es muß das Herz erobern, um ihnen das wahre Ziel eines 
Gedichtes zu zeigen.)54 

Der Satz hält den Sachverhalt fest, daß die Disziplin der Ästhetik sich nicht in der 
Philosophie des Schönen erschöpft, sondern daß diese Kallistik vielmehr bloß ihre 
mindere Hälfte ausmacht. Die Beschreibung von Dynamik, Intensität und Tempo 
ästhetischer Wahrnehmung ist dagegen um das einschlägige Vokabular aus der 
Wirkungsästhetik des Erhabenen angeordnet. Im Zentrum des sublimen Diskurses 
stehen Verben wie ‘sentir’, ‘frapper’, ‘toucher’, ‘surprendre’, ‘emporter le cœur’ 
oder ‘choquer’. Ästhetische Wahrnehmung gleicht einem plötzlich eintretenden 

_________________________________________________ 

54 François de Salignac de la Mothe-Fénelon: Lettre à l’Académie [entst. 1714; gedr. postum 
1716]. Ed. Ernesta Caldarini. Genève 1970, bes. 62-88 („V. Projet de poétique“), hier: 88. 



 
 

 

Die Emotionalisierung der Poetik in Frankreich im Anschluß an Boileau 53 

Ereignis. Alles geschieht extrem schnell, blitzartig und im Nu. Kaum weiß einer, 
wie ihm geschieht.55 
Ein Fazit des emotionalistischen Neuansatzes zieht JEAN BAPTISTE DUBOS in den 
Réflexions critiques sur la Poësie et sur la Peinture (1719). Sie bieten die „erste 
Ästhetik des Sentimentalismus“ (Alfred Baeumler). Bis 1770 erleben die 
Réflexions critiques sieben Auflagen. Sie werden 1760/61 ins Deutsche übersetzt. 
Dubos verbindet in seinem Werk die supplementierende Logik des Klassizismus, 
wie sie von Boileau herausgearbeitet worden war, mit den epistemologischen 
Grundlagen des Empirismus, die Dubos bei John Locke kennengelernt hatte. Mit 
der wirkungsästhetischen Akzentuierung des Erhabenen leitet Dubos seine Aus-
führungen zum Genie ein, die den zweiten Teil des Werks eröffnen. Das Schöne 
und Erhabene werden durch die inzwischen topisch gewordene syntaktische 
Struktur „Il ne suffit pas [...] il faut encore“ dissoziiert. Es reiche nicht aus, daß 
Dichtung bzw. Malerei schön, regelmäßig und geschliffen seien, vielmehr müßten 
beide Künste das Herz des Rezipienten bewegen, rühren und aufregen. Die Unter-
scheidung, das ist ihre strategische Funktion, dient poetologischer Hierarchisie-
rung. Gegenüber der pathetischen Kraft des Erhabenen scheint das Schöne zwar 
als gefällig, es droht jedoch stets kalt, nichtssagend und langweilig zu sein. Dubos 
schreibt: 

Le sublime de la Poësie & de la Peinture est de toucher & de plaire, comme 
celui de l’éloquence est de persuader. Il ne suffit pas que vos vers soient 
beaux, dit Horace en style de Législateur, pour donner plus de poids à la 
décision; il faut encore que ces vers puissent remuer les cœurs, & qu’ils 
soient capable d’y faire naître les sentimens qu’ils prétendent exiter. [...] Un 
poëme, ainsi qu’un tableau, ne sçauroit produire cet effet, s’il n’a pas 
d’autre mérite que la régularité & l’élégance de l’exécution. Le tableau le 
mieux peint, comme le poëme le mieux distribué & le plus exactement écrit, 
peuvent être des ouvrages froids & ennuyeux. (Das Erhabene der Poesie und 
der Malerei ist, zu berühren und zu gefallen, wie es das der Redekunst ist, zu 
überzeugen. Es reicht nicht aus, daß Ihre Verse schön sind, sagt Horaz im 
Stil des Gesetzgebers, um der Entscheidung mehr Gewicht zu verleihen; die 
Verse müssen außerdem die Herzen bewegen können und in der Lage sein, 
dort die Gefühle hervorzurufen, die sie vorgeben zu erwecken. [...] Ein 
Gedicht könnte ebenso wie ein Gemälde diese Wirkung nicht erzielen, wenn 
es nichts anderes aufzuweisen hat als Ordung und Eleganz in der 
Ausführung. Auch das am vortrefflichsten gemalte Gemälde ebenso wie das 

_________________________________________________ 

55 Die Beispiele folgen mehr oder weniger willkürlich Dominique Bouhours: Les entretiens 
d’Ariste et d’Eugene. Paris 1671, „avec une extrème vîtesse“, 244; „si promptement, 243; „à 
une premiere veûë“, 247; „en un instant“, 250; „le plus court de tous les momens [!], si j’ose 
parler ainsi, c’est celuy dans lequel le je ne sçay quoy fait son effet“, 244. 



 

 

54 Die Wiederentdeckung Longins — Boileau und die Folgen 

am besten komponierte und am genauesten geschriebene Gedicht können 
kalte und langweilige Werke sein.)56  

Genau besehen enthält das Zitat gleich zwei Unterscheidungen. Einerseits disso-
ziiert Dubos das Schöne und Erhabene, wobei er dem Muster folgt, das wir erst-
mals bei Longin im Exkurs über Regel und Genie kennengelernt hatten. Anderer-
seits separiert er die Redekunst durch das Persuasionskriterium („persuader“) von 
den ‘schönen Künsten’ Dichtung und Malerei, deren wirkungspoetische Parameter 
mit „toucher“ bzw. „plaire“ umschrieben werden. „Plaire“ markiert dabei die Wir-
kung des Schönen, „toucher“ die des Erhabenen. Genau genommen müßte man 
daher duplizierend von den ‘schönen und erhabenen Künsten’ sprechen. Mit 
dieser Abspaltung reduziert Dubos das Schema der rhetorischen Dreistillehre 
(genus sublime: movere = „toucher“; genus medium: delectare = „plaire“; genus 
humile: probare = „persuader“) auf eine doppelte Ästhetik. Der Begründer des 
modernen Systems der Künste, CHARLES BATTEUX (1713-1780), wird die von 
Dubos vollzogene Abtrennung der Rhetorik von der Ästhetik übernehmen. Die 
ästhetischen – will sagen: schönen und erhabenen Künste (Musik, Dichtung, Ma-
lerei, Plastik, Tanz) – erhalten einen neuen kategorialen Status gegenüber den 
nützlichen Künsten, die wie Rhetorik (oder Architektur) mit dem Vergnügen den 
Nutzen verbinden. Das Horazische Dichtungsverständnis von prodesse und de-
lectare (Horaz, ars poetica 333) bleibt seit Dubos aus der Ästhetik ausgeschlossen. 

Die Ästhetik ‘befreit’ sich zwar von der Rhetorik und hört auf ‘nützlich’, d.h. 
‘Magd der Philosophie’ oder ‘verborgene Theologie’, zu sein. Sie behält jedoch 
das Arsenal rhetorischer Affektenlehre bei, und zwar vor allem zur Bestimmung 
des Erhabenen. Das Schöne wird von Dubos in dem neu disponierten ästhetischen 
Doppelrahmen wesentlich als Form (‘régularité’, ‘élégance de l’exécution’) be-
griffen, von der der Reiz eines ‘plaire’ ausgeht. Das Erhabene dagegen ist die ei-
gentliche wirkungsästhetische Kategorie. Sie wird energetisch als Macht bzw. Ge-
walt (frz.: ‘puissance’ — „que ces vers puissent remuer les cœurs“) aufgefaßt und 
durch einen ästhetischen Effekt (‘toucher’, ‘remuer les cœurs’, ‘exiter’) definiert. 

Mit der Wirkung des Erhabenen kann sich das Sujet des Heroismus verbinden. 
Die Bewunderung eines Helden gehörte seit Corneille zum Affektrepertoire der 
Tragödie. Stoische Willensheroen wie der ältere Horace, der dem Boten die Nach-
richt, drei seiner vier Söhne seien in der Schlacht gefallen, mit der Aussage quit-
tiert, für die Ehre sei es besser gewesen, daß auch der vierte gestorben wäre 
(„Qu’il morût“), oder autonome Monster wie Medea, die auf die Frage ihrer 
Amme, was ihr nach dem Tode ihres Mannes und ihrer beiden Kinder bliebe, ein 
erhabenes ‘Ich mir selbst’ („Moi“) entgegnet — solche dramatis personae kom-
men in Mode. Dabei wechselt im Laufe des Jahrhunderts das moralische Vorzei-

_________________________________________________ 

56 Jean Baptiste Dubos: Réflexions critiques sur la Poësie et sur la Peinture [1719]. 3 parties. 
Septième Édition. Paris 1770 [Reprint Genève 1967], seconde partie, sect. I, 1-13 („Du Génie 
en général“), hier: 1 f. [Originalpag.]  



 
 

 

Die Emotionalisierung der Poetik in Frankreich im Anschluß an Boileau 55 

chen. Der bewunderte Held wird dem faszinierenden Bösewicht Platz machen, da 
man feststellt, daß es für die Größe der zu bewundernden Willensenergie uner-
heblich ist, ob diese zu guten oder zu schlechten Taten gelenkt wird. Der gemein-
same Nenner aller Figuren freilich ist Autonomie, mag diese sich zunächst auf der 
Bühne auch noch antik maskieren oder drapieren. 

Gegenüber dem Niveau der Diskussion in der Gedankenschmiede der Querelle des 
Anciens et des Modernes am Ende des 17. Jahrhunderts fallen die französischen 
Beiträge zur Begriffsgeschichte des Erhabenen im 18. Jahrhundert ab. Die große 
Ausnahme bildet jedoch DIDEROT. In seinen einschlägigen Schriften werden sich 
der von Boileau geknüpfte Longin- mit dem englischen Strang, namentlich der 
von Burke kommenden Vorgaben, überkreuzen. Für den französischen Parla-
mentsadvokaten SILVAIN, von dem wir nur dessen 1708 entstandenen Traité du 
sublime kennen, stellt sich im Rückgriff auf das heroische Menschenbild der Tra-
gödien Corneilles die Frage des Erhabenen auf dem Feld der Moral. Er hebt her-
vor, daß das Sublime dem Menschen seine Größe („grandeur“) fühlen läßt.57 In 
der Pariser Encyclopédie wird die ereignishafte Wirkungsintensität des Sublimen 
auf die admirative Identifikation mit dem Willensheroismus klassizistischer Tra-
gödienhelden zurückgenommen. Das Sublime wird wie bei Silvain als etwas auf-
gefaßt, „qui nous élève au-dessus de ce que nous étions“. Auch der Supplement-
Band übernimmt die Ausrichtung des Sublimen an der heroisch-erhabenen 
„grandeur“ der tragédie classique. Neben den Helden Corneilles ist zwischenzeit-
lich jedoch auch Shakespeares Macbeth exempelwürdig geworden, insbesondere 
das Pathos gegen Ende von IV,3 (MALCOLM. Ertrag es wie ein Mann. / MACDUFF. 
Das will ich auch; / Doch ebenso muß wie ein Mann ich’s fühlen.)58. Interessant 
ist, daß hier eine traditionelle Pathos-Szene herausgegriffen wird, in der die Lei-
densfähigkeit des Helden auf die Probe gestellt wird. Entgegen der im 18. Jahr-
hundert beobachtbaren Blickwendung vom bewunderungswürdigen Helden zum 
viel interessanteren Schuft, durch die gerade Erzbösewichter wie Richard III. und 
Macbeth selbst als Bühnenfiguren attraktiv werden, orientiert sich der Geschmack 
der Encyclopédie-Autoren offenbar an konservativen, d.h. klassizistischen Vorbil-
dern. Demgegenüber verweist jedoch die Einordnung des Lemmas ‘Sublime’ in 
das System menschlichen Wissens auf eine bemerkenswerte Verschiebung. Die 
Encyclopédie hatte das Stichwort 1765 noch der Beredsamkeit („Art. orat.“) zuge-
schlagen, ihr Supplement verortet es dagegen 1777 im Kontext der ‘schönen Wis-
senschaften’ („Belles Lettres“). Die Taxonomie von Dubos, die wir durch Inter-

_________________________________________________ 

57 Silvain: Traité du sublime [entst. 1708]. Paris 1732 [Neudruck Genf 1971], livre I, chap. II, 14. 
58 Louis Chevalier de Jaucourt: „Sublime“. In: Encyclopédie, ou Dictionnaire raisonné des scien-

ces, des arts et des métiers, par une société de gens de lettres. Mis en ordre & publié par Di-
derot et d’Alembert. 17 vols. Paris, Neuchastel 1751-1765, XV (1765), 566-570, hier: 566; 
Jean-François Marmontel: „Sublime“. In: Supplément à l’Encyclopédie ou Dictionnaire rai-
sonné des sciences, des arts et des métiers, par une société de gens de lettres. Mis en ordre et 
publié par M.***. 4 vols. Amsterdam 1776-1777, hier: IV (1777), 833-844. 



 

 

56 Die Wiederentdeckung Longins — Boileau und die Folgen 

pretation erst erschließen mußten, ist innerhalb eines halben Jahrhunderts zur 
‘offiziellen’ Ordnung des Wissens kanonisiert worden. 



 
 

 

Die Emotionalisierung der Poetik in Frankreich im Anschluß an Boileau 57 

Übungsaufgaben zum 3. Kapitel 

1. Vergleichen Sie Boileaus Definition des Erhabenen aus der Préface zur 
Longin- Übersetzung mit seiner Übertragung von Long. 1,4. Erstellen 
Sie eine zweispaltige Tabelle und versuchen Sie darin, produktions-, 
werk- und wirkungsästhetische Kriterien für Schönheit und Erhabenheit 
zuzuordnen. 

b e a u t é  s u b l i m i t é  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

 





4 Der negative Grund des Erhabenen — die engli-
sche Entwicklung bis Burke und die Folgen 

Die von Boileau wirkungsästhetisch profilierte Definition mit ihren werk- („beau 
désordre“) und produktionspoetischen („enthousiasme“, „génie“) Implikationen, 
prägt die Entwicklung des Erhabenen bis zu deren Inversion bei Immanuel Kant 
auch in anderen Ländern des westeuropäischen Literaturensembles. Sowohl die 
englische ‘Entdeckung’ des Erhabenen der Natur bei John Dennis als auch die 
Poetik des Wunderbaren bei Bodmer und Breitinger im deutschsprachigen Raum 
schließen unmittelbar an die Vorgaben Boileaus an. Gegenüber der Moralisierung 
in Frankreich, wo Heroismus und Bewunderung die pathetische Kraft des Erhabe-
nen ethisch rahmen, vollzieht sich die weitere Disponierung des Erhabenen in 
England jedoch ethisch indifferenter. Die Begriffsentwicklung in England akzen-
tuiert vor allem das Paradox des Erhabenen, daß das Schreckliche schön erscheint 
und das Abstoßende anziehend wirkt. Unter dem Mantel des Erhabenen findet das 
Nichtmehrschöne – das Entsetzliche, Schreckliche und Häßliche – Einlaß in die 
Ästhetik. 

 

4.1 John Dennis — die Geburt der Natur aus dem Geiste 
der Rhetorik 

John Dennis (1657-1742) stellt in seinen literaturkritischen Schriften „Terrour“ [!] 
und „Horrour“ [!] erstmals ins Zentrum des Erhabenen. Spötter haben ihm das mit 
dem Spitznamen „Sir Tremendous Longinus“ (Alexander Pope) gelohnt, womit 
zugleich der entscheidende Einfluß benannt ist, unter dem Dennis’ Fassung des 
Erhabenen steht. Er konturiert das Erhabene im legitimierenden Rückgriff auf 
Longin sowie unter Berufung auf den Bildgehalt von Miltons Paradise Lost 
(1667). Dabei separiert er das Erhabene in systematischer Absicht vom bloß 
Schönen.  

Die Dichotomisierung der ästhetischen Kategorien in Dennis’ literaturtheoreti-
schem Hauptwerk The Grounds of Criticism in Poetry (1704) ist freilich präfigu-
riert durch die Erfahrung des Gegensatzes zweier Wahrnehmungsformen, die ihn 
1688 auf seiner ‘Kavalierstour’ nach Italien während der Überquerung der Alpen 
ergriffen hatten. Der Anblick der alpinen Hochgebirgslandschaft, der sich ihm auf 
dem Weg zum Mont Cenis eröffnete, erweckt in ihm die noch niemals verspürte 
Gefühlsmischung angenehmen Grauens. In einem tagebuchartigen Brief (vgl. Ma-
terialienband M3) hält er fest: 



 

 

58 Der negative Grund des Erhabenen — die englische Entwicklung bis Burke und die Folgen 

a delightful Horrour, a terrible Joy, and at the same time, that I was infini-
tely pleas’d, I trembled.59 

Diese Briefstelle ist seit ihrer ‘Entdeckung’ in der Forschungsliteratur stets als ein 
besonderer Einschnitt in der Geschichte der Naturwahrnehmung gewertet worden, 
weil sie die Grenze für die sog. präromantische Naturästhetik von Rousseau an 
den Anfang des 18. Jahrhunderts zurückschob. In seiner Mont-Cenis-Epistel habe 
Dennis „a new aesthetic experience“60 ausgedrückt. An dieser Wertung hat sich 
seither nichts geändert. Von der entscheidenden Alpenetappe ist ein briefliches 
Reisejournal mit Datum vom 25. Okt. 1688 überliefert, das Dennis unmittelbar 
nach seiner Überquerung in Turin für einen daheimgebliebenen Interessenten an-
gefertigt hat. Wir kennen den Adressaten nicht. Sein Profil können wir nur aus der 
Erwartungshaltung rekonstruieren, die Dennis beim impliziten Leser seines Briefs 
in der Einleitungsformel voraussetzt:  

I have here sent you a Journal of my Journey from Lyons hither, in which 
you will find that account of the Alpes, which you so earnestly desired of 
me, before I came out of England. I have taken no notice of the towns in Sa-
voy; nor so much as the Rock of Montmelian, but have confin’d my self to a 
Subject which you seem’d to affect so much. 

Das Reisejournal gibt insgesamt zwei kurze Landschaftsschilderungen, und zwar 
jene vom Abstieg vom Mont Aiguebellette am 21. Oktober, der die beiden bereits 
zitierten Oxymora entnommen sind, sowie eine weitere vom 24. Oktober, die den 
Eindruck auf der Paßhöhe des Mont Cenis’ selbst festhält. Die zweite Schilderung 
ist nicht nur umfangreicher, sondern gegenüber der ersten auch auf Steigerung hin 
angelegt. Die oxymorale Affektmischung, die Dennis am 21. Oktober erfährt, ist 
noch auf das malerische clair/obscur einer Gebirgslandschaft angelegt, in der 
„horrid Prospect“ und „Smooth and Beautiful [...] face“ einander abwechseln und 
durch den Kontrast in ihrer Wirkung sich steigern. Sorgfältig wird eine Szene der 
Gegensätze komponiert, in der die Eindrücke von „fruitful Vallies“ und 
„Destruction“ voneinander abstechen, so daß Dennis sagen kann: „In the very 
same place Nature was seen Severe and Wanton.“ Dieser landschaftlichen Kon-
trastkonstruktion antwortet die affektive Kontrastharmonie des angenehmen 
Schreckens.  

_________________________________________________ 

59 John Dennis: „Letter describing his crossing the Alps, dated from Turin, Oct. 25, 1688“ [gedr. 
1693]. In: Ders.: The critical works. Ed. Edward Niles Hooker. 2 vols. [zuerst 1939/43]. Bal-
timore 31967, vol. II, 380-382. Publiziert worden ist der Brief viereinhalb Jahre nach seiner 
Abfassung in Dennis’ Miscellanies in Verse and Prose 1693, so daß sich 
‘Authentizitätsfragen’, wie bei Petrarcas berühmter Mont-Ventoux-Epistel (Ep. Fam. IV. 1: 
datiert 1336, verfaßt 1353), erübrigen. 

60 Marjorie Hope Nicolson: „Sublime in External Nature“. In: Dictionary of the History of Ideas. 
Studies of Selected Pivotel Ideas. 4 vols, Index. New York 1973, vol. IV, 333-337, hier: 334. 



 
 

 

John Dennis — die Geburt der Natur aus dem Geiste der Rhetorik 59 

Dagegen herrschen in Hinsicht auf die Paßhöhe, die am 24. Oktober überschritten 
wird, negative Bezeichnungen vor, sofern die Gegend überhaupt dem Leser in ge-
genständlicher Hinsicht zur Anschauung gebracht wird. Denn einerseits verwei-
gert Dennis die Landschaftsbeschreibung mit einem Unsagbarkeitstopos. Genauer: 
Dennis stellt eine bemerkenswerte epistemologische Reflexionen darüber an, wie 
neuartige Eindrücke, insbesondere der erlebte Wahrnehmungsschrecken, begriffen 
und sprachlich formuliert werden könnten. Die Beschreibung der Schönheit Roms 
oder Neapels wäre leicht, doch unmöglich die sprachliche Darstellung der Erha-
benheit des Gebirges, das doch kaum von der sinnlichen Wahrnehmung erfaßt 
werden könne. Andererseits geht der Text dort, wo die Schilderung „of the Top: I 
mean only the Plain, thro which we afterwards pass’d“ gestisch durch einen Dop-
pelpunkt annonciert wird, in eine Reflexion über. Statt eine Landschaftsbeschrei-
bung zu geben, stellt Dennis den Leser vor zwei alternative christliche Kosmogo-
nien. Erst in dieser Rahmung findet Dennis Worte für das, was er sieht und was er 
empfindet. Der einleitende Unsagbarkeitstopos und die doppelte kosmogonische 
Rahmung sind komplementär aufeinander bezogen. Nur innerhalb eines solchen 
theoretischen Rahmens sind die visuellen Wahrnehmungen in Worte zu fassen. 
Und zwar greift Dennis zwei zu seiner Zeit alternativ diskutierte erdgeschichtliche 
Entwürfe auf. Der Optimismus der schöpfungstheologischen Design-Auffassung 
und der Pessimismus der heilstheologischen Decay-Auffassung werden von Den-
nis in seinem Reisejournal nacheinander imaginiert, um den visuellen Eindruck, 
der sich ihm auf der Paßhöhe aufdrängt, dem daheimgebliebenen Adressaten mit-
teilen zu können. Ohne diese theoretische Rahmung der Wahrnehmung bliebe sie 
sprachlos. 

Zum Verständnis der beiden alternativen christlichen Kosmogonien muß ich etwas 
ausholen: Das Design-Argument bezieht sich auf einen teleologischen Gottesbe-
weis, der besagt, daß wir an der Schöpfung Gott erkennen und ablesen können. 
Nicht nur die Offenbarung, sondern die Welt selbst verkündet „durch ihre wohl-
geordnete Wandelbarkeit [...] und die wunderbare Formschönheit alles Sichtbaren, 
sowohl, daß sie geschaffen ist, als auch, daß nur der unsagbar und unfaßlich große 
[...] Gott sie geschaffen haben kann.“ Obwohl Augustinus in diesem Zitat das De-
sign-Argument der Schöpfungstheologie präzise zusammenfaßt, räumt der Kir-
chenvater ihr insgesamt keineswegs den Vorrag zu. Er ist vielmehr ein ausgespro-
chener Vertreter einer Heilstheologie, die mit dem Decay-Argument einer der 
Sünde verfallenen Welt verbunden ist. Auch Luther lehnt im Kontext der Erbsün-
delehre die Naturtheologie ab, wenn er festhält, daß keine Vernunft, die 
„Schöpfung Gottes begreifen und verstehen“61 könne. Bei Calvinisten und Angli-
kanern dagegen herrscht das Design-Argument vor. Insbesondere im Zuge der 
‘New Science’ verschiebt sich die Gewichtung zwischen dem ‘Buch der Bücher’, 

_________________________________________________ 

61 Die beiden Passagen von Augustinus (Gottesstaat XI 4) und Martin Luther („Tischreden“. In: 
Ders.: Weimarer Ausgabe, Bd. 3, 426) werden zitiert nach: Ruth Groh, Dieter Groh: Weltbild 
und Naturaneignung. Zur Kulturgeschichte der Natur [1]. Frankfurt am Main 1991, 22 und 
27. 



 

 

60 Der negative Grund des Erhabenen — die englische Entwicklung bis Burke und die Folgen 

d.h. der Offenbarung, und dem ‘Buch der Natur’. Mit schöpfungstheologischem 
Blick hatte etwa schon der Züricher Gelehrte Conrad Gesner im 16. Jahrhundert 
angesichts des Weltalls „etwas Höheres, ja das höchste Wesen selbst begreifen“ 
gelernt und angesichts des Gebirges sich „zur Betrachtung des erhabenen Baumei-
sters“ hinreißen lassen.62 

Bei Dennis lautet nun die erste erdgeschichtliche Option: „If these Hills were first 
made with the world, as has been a long time thought [...].“ Das ist schöpfungs-
theologisches Design-Argument. Hier greift Dennis die physikotheologische 
Lehre der Cambridger Platonisten auf, die von der Schönheit, Wohleingerichtet-
heit und Nützlichkeit der Welt auf Gott als ihren Schöpfer schließt und so ver-
sucht, die sich etablierenden Naturwissenschaften mit der Theologie zu harmoni-
sieren. Die zweite Option dagegen lautet: „But if these Mountains were not a 
Creation, but form’d by universal Destruction [....].“ Das ist heilstheologisches 
Decay-Argument. Die ‘häßliche’ Konfusion des Gebirges ist Resultat des Sünden-
falls. Hier zielt Dennis auf die Kosmogonie, die Thomas Burnet (1635-1715) in 
seiner Theoria Sacra Telluris nur wenige Jahre zuvor 1681 veröffentlicht hatte. 
Sie besagt, daß Gott die Welt zwar in schöner und regelmäßiger Gestalt erschaffen 
habe, ihr heutiges häßliches und formloses Aussehen jedoch als Folge der Sintflut 
eingetreten sei. Nicht Gott, sondern der sündige Mensch ist Schuld an der Formlo-
sigkeit der Welt. An Bergen z.B. gebe es nichts, „that is referrable to any design 
[...].“ Kurz: „There is nothing in Nature more shapeless and illfigur’d than an old 
Rock or a Mountain.“63 Doch ähnlich wie in der physikotheologischen Wendung 
das häßliche Detail im schönen Gesamt der Schöpfung relativiert wird, zielt auch 
Burnets Kosmogonie auf einen zweitaktigen Rezeptionsakt, denn die Aussicht auf 
die gegenwärtige Ungestalt mahnt an die vormalige, d.h. vorsintflutliche 
Vollkommenheit. Im Unterschied etwa zu seinem Namensvetter Gilbert Burnet 
(1643-1715), dem Bischof von Salisbury, der 1685 auf einer Reise durch das Ge-
birge nur sieht, wie alles „verwirret und vermenget“64 daliegt, kann Thomas Bur-
net einen reflexiven Schritt weitergehen und angesichts solcher Aussichten fest-
halten: „There is something august and stately in the Air of these things, that in-
spires the mind with great thoughts and passions.“ Statt Unlust zu empfinden, 
werde das Gemüt des Betrachters „into a pleasing kind of stupor and admiration“ 
geworfen. Das Gebirge erinnere als Ruine der Sintflut an die vormalige paradiesi-
sche Schöpfung, „as from old Temples and brooken Amphitheatres of the Romans 
we collect the greatness of that people“ (The Sacred Theory of the Earth, 110). 

_________________________________________________ 

62 Conrad Gesner: De lacte et operibus lactariis. Zürich 1541, hier: Vorwort; Übers. zit. nach 
Richard Weiß: Die Entstehung der Alpen. Frauenfeld 1934, 1 f. 

63 Thomas Burnet: The Sacred Theory of the Earth [21691]. Ed. B. Willey. London 1965, chap. XI 
(„Concerning the Mountains of the Earth, their Greatness and irregular Form“), 109-118, hier: 
112. 

64 Gilbert Burnet: Durch die Schweitz/ Italien/ auch einige Oerter Deutschlandes und Franck-
reichs vor wenig Jahren getahne Reise [engl. 1686]. Leipzig 1693, 35. 



 
 

 

John Dennis — die Geburt der Natur aus dem Geiste der Rhetorik 61 

Die Erhabenheit des Gebirges und die Poetik der Ruine entspringen in der Kos-
mogonie Burnets dem gleichen sentimentalischen Impuls. 

Dennis’ Alpenschilderung vom 24. Oktober greift beide Modi der Positivierung 
formloser Gebirgsnatur auf. Ausgespielt wird zunächst das physikotheologische 
Design-Argument und anschließend Burnets Decay-Entwurf. Die pysikotheologi-
sche Positivierung des Negativen, daß die Berge nämlich nur zum Zwecke der 
Einhegung Italiens aufgetürmt worden seien, faßt Dennis im ersten Szenario 
sprachlich in ein Homonym. Der häßliche Berg — ‘mount’ — wird zum nützli-
chen Damm — ‘mound’: „and Nature design’d them [= these Hills bzw. these 
Mountains] only as a Mound to inclose her Garden Italy.“ Auf die physikotheolo-
gische Wendung antwortet eine Affektmischung, die Dennis als „transporting 
Pleasures [...] mingled with horrours, and [...] despair“ umschreibt. Die Auffas-
sung Burnets macht sich Dennis hingegen dadurch zu eigen, daß statt ‘Design’ im 
zweiten Szenario „Destruction“ in den Vordergrund tritt, jedoch in einer solchen 
Weise, daß die gegenwärtige Zerstörung das Gedächtnis für die vormalige Schöp-
fung wach hält: „these Ruines of the old World [are] the greatest wonders of the 
New.“ Um seine Empfindung ausdrücken zu können, muß Dennis zu einem 
Vergleich greifen, der den visuellen Eindruck in eine musikalische Dissonanz 
faßt, „in which Horrour can be joyn’d with Harmony“. 

Bis jetzt habe ich die Mont-Cenis-Epistel von John Dennis im wesentlichen auf 
einer religionsgeschichtlichen Linie zu interpretieren versucht. Scheinen die 
theologischen Problemfragen auch im einzelnen verwirrend zu sein, erkennen wir 
doch bestimmte Aspekte, die wir im Zusammenhang mit dem Erhabenen bereits 
behandelt haben, wieder, z.B. Erhebung, Größe, starker, rührender Affekt und 
Formlosigkeit. Jetzt gehe ich einen Schritt weiter und arbeite den longinischen 
Subtext heraus, der nicht nur einige bisher unthematisch gebliebene Begriffe de-
terminiert, sondern der darüber hinaus die Ordnung der Landschaftsbeschreibung 
vom 24. Oktober insgesamt strukturiert. 

Warum leitet Dennis diesen Teil des Reisejournals überhaupt mit einem Unsag-
barkeitstopos ein und warum wünscht er sich ‘Kraft’ am Beginn dieser Passage, 
die er brauche, die Überquerung zu schildern? „And here I wish I had force to do 
right to this renown’d Passage of the Alpes.“ „Force“ verweist auf die ‘vis orato-
ris’, die in der Rhetorik als Voraussetzung zur Redefunktion des ‘movere’, d.h. 
zur Erregung von Pathos im ‘genus sublime’ fungiert. Unsagbarkeitstopos, mit 
dem Dennis seine Schilderung einleitet, und Hyperbel, mit der er sie schließt, ge-
hören ebenfalls zur pathetischen Rede des genus sublime. Dennis schematisiert 
die Wahrnehmung der außerordentlichen Landschaft mit Hilfe jener Kategorien, 
die ihm die Rhetorik seiner Zeit, genauer: Boileaus Longin-Rezeption, an die 
Hand gab. Die Natur, die, als ‘natura naturans’ verstanden, solche formlose Land-
schaft wie auf dem Mont Cenis hervorgebracht hat, erscheint Dennis in einer 
Überlegung, in der er die ‘negative Lust’ seines Gefühlseindrucks zu begreifen 
versucht, einem Dichter vergleichbar: „we may well say of her [= Nature] what 



 

 

62 Der negative Grund des Erhabenen — die englische Entwicklung bis Burke und die Folgen 

some affirm of great Wits, that her careless, irregular and boldest Strokes are most 
admirable.“ Interpreten, die eher am ‘Geist’ des Reisejournals und weniger an 
dessen Textur interessiert sind, haben die wilden, kühnen Gebirgsformen, die 
Dennis hier beschreibt, sogar ausdrücklich mit einem „Geniestreich der Natur“65 
verglichen. Sie haben sich jedoch über den Bildspender solchen Diskurses keine 
Rechenschaft abgelegt. Es sind die auf Longin (33-36) fußende Odenpoetik und 
Erhabenheitsästhetik Boileaus, die Dennis hier aufgreift. Was nämlich einen 
„sublime Ecrivain“ gegenüber einem nur mittelmäßigen Schriftsteller auszeichnet, 
ist jene poetische Ausnahmeregel, die Boileau als „beau désordre“ bezeichnet 
hatte. Die „schöne Unordnung“ erlaubte es Boileau, aus dem auf raison hin zen-
trierten klassizistischen Diskurs auszubrechen und statt auf universal geltende 
Regeln auf die unergründbare Kunstfertigkeit, d.h. das ‘génie’, des einzelnen 
Dichters zu zielen.  

Die produktions-, werk- und wirkungspoetische Konstellation aus Boileaus Oden-
diskurs, d.h. „génie“, „désordre“, „mouvement“, dient Dennis als Schema seiner 
Naturerfahrung: Die Neubewertung des formlosen bzw. häßlichen Land-
schaftstyps, jene „careless, irregular and boldest Strokes“, vollzieht sich am Raster 
der Boileau-Longinschen Vorgaben. Das rhetorisch Erhabene schematisiert das 
Naturerhabene. 

John Dennis’ Mont-Cenis-Passage ist in der Forschung immer wieder als Königs-
beleg dafür genommen worden, daß: „In England a ‘natural Sublime’ preceded the 
‘rhetorical Sublime.’“66 Die in der einschlägigen Forschung eingerissene Unter-
scheidung eines ‘Rhetorisch-Erhabenen’ von einem ‘Natur-Erhabenen’ entbehrt 
aber jeder Grundlage und sollte revidiert werden, da dadurch der literatur- und 
kulturhistorische Zusammenhang auseinandergerissen und die europäische Poetik- 
und Ästhetikgeschichte in eine französische und englische Entwicklungslinie zer-
schnitten werden. Für eine Epoche, die im ‘Buch der Natur’ las, ist eine solche 
Scheidung unangemessen. Die eingerissene Gegenüberstellung von „rhetorical 
Sublime“ und „natural Sublime“ übersieht, daß Longin selbst an die Dichotomi-
sierung schöner und erhabener Rede (1,4) eine Topik entgegengesetzter Land-
schaftstypen ausdrücklich mitangeschlossen hatte (35,4). Wie bei Dennis gelingt 
wenig später auch bei SHAFTESBURY (1671-1713) die Bewältigung der neuen, 
‘sentimentalischen’ Gefühlsmischung angenehmen Grauens durch rhetorische 
Rahmung: Shaftesbury mißt 1709 im Anschluß an die rhetorische Dreistillehre 
und analog zum Modussystem der bildenden Künste der wilden Natur den höch-

_________________________________________________ 

65 Groh, Groh: Weltbild und Naturaneignung (wie Anm. 51), 128. 
66 Nicolson: „Sublime in External Nature“ (wie Anm. 50). Die Unterscheidung geht zurück auf: 

Ronald S. Crane: „[Rez.] Samuel H. Monk: The Sublime (1935)“. In: Philological Quarterly 
15 (1936), 165-167; Frederick Staver: „‘Sublime’ as Applied to Nature“. In: Modern Lan-
guage Notes 70 (1955), 484-487. Zuletzt wieder: Christian Begemann: „Erhabene Natur. Zur 
Übertragung des Begriffs des Erhabenen auf Gegenstände der äußeren Natur in den deutschen 
Kunsttheorien des 18. Jahrhunderts“. In: DVjs 58 (1984), 74-110. 



 
 

 

John Dennis — die Geburt der Natur aus dem Geiste der Rhetorik 63 

sten Rang unter den Landschaftstypen zu. Die „awful beauties“ („fürchterliche 
Schönheiten“), mit denen die Wildheit gefällt, wird von ihm ausdrücklich mit dem 
Begriff „the sublime“ („dem Erhabenen“) belegt. 67 Gegenüber der Annahme, daß 
der Begriff des Erhabenen im Laufe des 18. Jahrhunderts auf Gegenstände der 
äußeren Natur hätte ‘übertragen’ werden müssen, soll festgehalten werden, daß es 
sich tatsächlich genau umgekehrt verhält. Die rhetorischen Begriffe sind früh da-
bei, die Wahrnehmung des Gegenstands ‘Natur’ überhaupt erst zu modellieren. 
Die Entstehung der ästhetischen Naturerfahrung am Ende des 17., Anfang des 18. 
Jahrhunderts ist durch Rhetorik vermittelt. 

Der von Dennis an entscheidener Stelle eingeführte Vergleich zwischen der 
Schöpfungskraft der Natur und derjenigen von „great Wits“ belegt die Über-
schneidung rhetorischer und naturbezogener Begriffsbildung. Und zwar auf pro-
duktionspoetischer Ebene, insofern der Vergleich von ‘Nature’ und ‘Wit’ als ter-
tium comparationis ‘poiesis’, d.h. Schöpfungskraft bzw. Genie, voraussetzt, und 
auf werkpoetischer Ebene, auf der die bewunderungswürdige Unform der Natur 
mit der schönen Unordnung einer erhabenen Ode assoziiert wird. Und auch auf 
der Ebene der Wirkungspoetik, der wir uns jetzt zuwenden. Die „careless, irregular 
and boldest Strokes“, mit der die Natur ihren „Garden Italy“ umfriedet hat, wer-
den von Dennis auch in Hinsicht auf die Wirkung reflektiert. Er bringt die beiden 
Landschaftstypen Italy und Alpes mit zwei unterschiedlichen Affektformen zu-
sammen: to please und to move, d.h. er dissoziiert die Landschaftstypen nach 
Maßgabe der zwei rhetorische Persuasionsformen delectare und movere, die in 
eine affektive Hierarchie gebracht werden: „Yet she [= Nature] moves us less, 
were she studies to please us more.“ Wirkungspoetisch betrachtet birgt die wilde 
‘Natur’ der Alpen die stärkere affektive Kraft als der gestaltete Landschaftsgarten 
Italiens. Auch hier formuliert Dennis in den Spuren von Boileaus Longin-Übertra-
gung, namentlich der Schönheit und Erhabenheit dissoziierenden Eingangspassage 
(1,4). Wir verstehen jetzt, warum Dennis die „careless, irregular and boldest Stro-
kes“ der Natur wirkungspoetisch als „most admirable“ ausgezeichnet hatte: 
„admiration“ ist eine der Rezeptionsweisen, die auf das Erhabene antwortet, zu-
mal „Stroke“ im Englischen nicht nur den Schlag, namentlich den Blitzschlag, 
und den Stoß, sondern auch den Federstrich bezeichnet. Die Kraft, die sich Dennis 
eingangs der Beschreibung der Mont-Cenis-Überquerung wünschte, sind jene 
„forces“, die der erhabene Redner verdichten muß, um den Eindruck zu erwecken, 
den der Leser in England von dem Brief über einen Gegenstand, „which [...] 
seem’d to affect so much“, erwartet hatte. 

Die Teilungen, mit denen Longin die Landschaft typisiert hatte, sind in der Ästhe-
tik des 18. Jahrhunderts so topisch, daß intertextuelle Bezüge kaum mehr entwirrt 

_________________________________________________ 

67 Shaftesbury: „The Moralists“ [1709]. In: Ders.: Characteristics of Men, Manners, Opinions and 
Times [1711]. Ed. John M. Robertson. 2 vols. London 1900 (Neudruck Gloucester 1963), 
Vol. II, sect. III, ii und i, 124. Die deutschen Begriffe in () nach: Die Sittenlehrer. Übers. Jo-
hann Joachim Spalding. Berlin 1745, 229 f. 



 

 

64 Der negative Grund des Erhabenen — die englische Entwicklung bis Burke und die Folgen 

werden können: Immanuel Kant z.B. läßt in den vorkritischen Beobachtungen 
über das Gefühl des Schönen und Erhabenen (1764) (vgl. Materialienband M7) 
den „Anblick eines Gebirges“ ein „Wohlgefallen, aber mit Grausen“ erregen, „die 
Aussicht auf blumenreiche Wiesen, Täler mit schlängelnden Bächen“ hingegen 
ruft eine „angenehme Empfindung, die aber fröhlich und lächelnd ist“, hervor. 
Locus terribilis und locus amoenus werden mit der Dichotomie von Schönheit und 
Erhabenheit koordiniert. Bei Dennis kontrastiert die neue Erfahrung angenehmen 
Schreckens angesichts erhabener Natur mit dem vertrauten Vergnügen am Schö-
nen. Der alte physikotheologische Vergleich, der dem Italienreisenden die 
gefährliche Durchquerung der Alpen versüßen sollte, daß dieser unordentliche Ge-
birgsklotz eine Mauer bilde, um den Garten Oberitaliens vor kalten Nordwinden 
zu schützen, wird von Dennis systematisch in die von Longin vorgegebene Oppo-
sitionsstruktur eingefügt. Dennis setzt dem Garten Italiens („Garden Italy“) die 
Alpen („the Alps“) entgegen und wägt dabei das alte, vertraute Vergnügen gegen 
die neue, ungewöhnliche Erschütterung ab. Altes und neues Landschaftsideal, 
traditionelles und modernes Empfinden stehen gegeneinander.  

I am delighted [...] at the prospect of Hills and Valleys, of flowry Meads and 
murmuring Streams, yet it is a delight that is consistent with Reason, a de-
light that improves Meditation. But transporting Pleasures follow’d the sight 
of the Alpes, and what unusual transports think you were those, that were 
mingled with horrours, and sometimes almost with despair? 

Auf deskriptiver Ebene setzt Dennis die vermischte Empfindung rührender Erha-
benheit angesichts gewaltiger Naturerscheinungen der Schönheit amöner Kultur-
landschaft entgegen, die den Verstand erfreut. Den Vergleich beider Landschafts-
stile, die in Hinsicht auf ihre Wirkung mit dem genus sublime und humile bzw. 
deren Redefunktionen von movere und delectare parallelisiert werden, schließt 
Dennis mit der bereits zitierten Folgerung ab, daß Natur „moves us less, where she 
studies to please us more.“ 

Das Modell der 1688 fixierten Gegensätze liegt Dennis’ späterer Literaturkritik 
zugrunde. Das der Longin-Rezeption geschuldete zweistellige, Schönheit und Er-
habenheit separierende Muster wird weiter ausgebaut und auch begrifflich gesi-
chert. Die Dichotomisierung der Poetologie betreibt Dennis vor allem mit dem 
Scheidemittel des Schreckens, d.h. dem in seinen Augen stärksten Affekt. Soll 
große Dichtung enthusiastisch wirken, muß sie sich des Schreckens bedienen, der 
die besondere Dignität des Erhabenen begründet: 



 
 

 

John Dennis — die Geburt der Natur aus dem Geiste der Rhetorik 65 

But to return to Terror, we may plainly see by the [...] Examples of Lon-
ginus, that this Enthusiastick [!] Terror contributes extremely to the Sub-
lime.68 

In Grounds of Criticism (1704) führt Dennis in die englische Literaturkritik eine 
Reihe von wirkungsästhetisch begründeten Juxtapositionen ein, z.B. „less Poetry“ 
und „greater Poetry“, „less Passion“ und „great Passion“, „Vulgar Passion“ und 
„Enthusiastick Passion“ bzw. kurz „Passion“ und „Enthusiasm“. Dementspre-
chend bietet er auch zwei unterschiedliche Erklärungen des Vergnügens an 
schrecklichen Gegenständen an, und zwar ein intellektualistisches Modell, das 
seinen Witz aus dem Vergleich zwischen Sujet und Nachahmung schlägt, sowie 
ein emotionalistisches, das auf der vergegenwärtigenden Kraft von „Enthusiastick 
Terror“ beruht. Um diese überragende Wirkung zu erzielen, muß der Künstler 
versuchen, dem Rezipienten das Bewußtsein der Kunstdifferenz zu rauben. Die 
Vergegenwärtigung stellt uns das Sujet unmittelbar vor Augen und tilgt jedes Be-
wußtsein, „that we are secure from their Objects“ (I, 362). Der rauschähnliche 
Zustand des enthusiastischen Schreckens grenzt an Pathologisches — und genau 
darin besteht nach Dennis sein sublimer Reiz:  

For the warmer the Imagination is, the less able we are to reflect, and conse-
quently the things are the most present to us of which we draw the Images; 
and therefore when the Imagination is so infam’d, as to render the soul ut-
terly incapable of reflecting, there is no difference between the Imagination 
and the Things themselves; as we may see, for example, by Men in raging 
Fevers. (I, 363) 

Die erhabene Wirkung wird von Dennis als ein doppelter Schwellenwert imagi-
niert, und zwar als Kollaps der Kunstdifferenz, d.h. der Unterscheidung zwischen 
Kunst und Leben, und als Verlust rationaler Kontrolle, d.h. als Außersichsein 
(ekstasis).  

Da weder die Gefühlsdissonanz ‘delightful Horrour’, die das Reisejournal fest-
hielt, noch die Intensität ‘Enthusiastick Terror’, die das literaturkritische Grund-
werk fixiert, im Koordinatensystem des Schönen zu situieren sind, tritt das Erha-
benen als zweite, gleichrangige Kategorie der Ästhetik hervor. Ein solches, bipo-
lares System faßte Dennis selbst ins Auge als er rückblickend ein Verspaar aus der 
Ars Poetica des Horaz (Hor. ars 99-100) so aufgreift, daß mit Hilfe der antiken 
Begriffsvorgaben die intendierte Verdoppelung der Ästhetik formulierbar wird. 
Wie man heute an bestimmte Theorievorgaben ‘anschlußfähig’ sein sollte, mußte 
man vor dreihundert Jahren an rhetorisches und poetologisches Vokabular der 
Antike anknüpfen, um eigene Gedanken formulieren, legitimieren und autorisie-
ren zu können. Horazens Unterscheidung von „pulchrum“ und „dulce“ war bereits 

_________________________________________________ 

68 John Dennis: „The Grounds of Criticism in Poetry“ [1704]. In: Ders.: The critical works (wie 
Anm. 59), I, 324-373, hier: 361 (Übers., C. Z.). 



 

 

66 Der negative Grund des Erhabenen — die englische Entwicklung bis Burke und die Folgen 

zuvor im französischen Raum aufgegriffen worden, um die oben dargelegte Span-
nung von Regel und Genie bzw. fehlerfreier und wirkungsvoller Dichtung zu be-
zeichnen. Was immer auch die Unterscheidung zwischen „pulchrum“ und „dulce“ 
zur Zeit des Horaz bedeutet haben mag, die Poetologen im späten 17. Jahrhundert 
hatten sie aufgegriffen, um die von Boileau 1674 ins Spiel gebrachte Differenz 
zwischen dem „médiocre parfait“ und dem „sublime qui à quelques défauts“ zu 
strukturieren. Auch Dennis kodiert mit Horaz die Bipolarität seines Modells. Zu-
sammenfassend heißt es bei ihm: 

After all, the pulchrum in Poetry moves as certainly as the dulce, but the 
first moves the Enthusiastick Passions, as the latter does the vulgar ones.69 

 

4.2 Joseph Addison — Weite und Schrecken des Ozeans 

Den bei Burnet, Dennis oder Shaftesbury abzulesenden neuen ästhetischen Erfah-
rungen in Hinsicht auf das Erhabene fügt Joseph Addison (1672-1719) inhaltlich 
eigentlich nichts hinzu. Er bündelt aber die neuen Tendenzen, macht sie in der 
moralischen Wochenschrift The Spectator bekannt, trennt das Erhabene vom 
Schönen und initiiert für die Kategorie des Erhabenen eine Binnendifferenzierung, 
die Schule machen sollte. Auch bei Addison ist das ‘Naturgefühl’ geprägt von den 
Eindrücken, die sich ihm während einer mehrjährigen ‘Grand Tour’ (1699-1703) 
aufgedrängt hatten. Im Unterschied zu Dennis wählt Addison für den Hinweg 
nach Italien nicht den Landweg mit der Überquerung des Mont Cenis, sondern den 
Seeweg von Nizza nach Genua. Der Sturm, in den er hier gerät, konfrontiert ihn 
mit einer Dynamik, die er später in der Beschreibung der vermischten Empfindung 
„agreeable Horrour“ auf den Begriff zu bringen versucht hat. Der Rückweg von 
Italien führt über Ripaille am Südufer des Genfer Sees, von wo sich Addison die 
Fernsicht auf den Mont Blanc öffnet, die ihn mit „an agreeable kind of horror“ er-
füllt. Die beiden verschiedenen Eindrücke hinterlassen die Erinnerung an Bedrük-
kung und Gefahr einerseits, Größe und Erweiterung andererseits, wodurch das 
Erhabene bei Addison auf unterschiedliche Weise moduliert wird, und zwar in dy-
namischer und mathematischer Hinsicht (um gleich die termini technici aufzugrei-
fen, die Kant 1790 dafür finden wird). 

Die Erfahrungen finden Eingang in eine Serie von elf Spectator-Artikeln 
(Nummern 411 bis 421 im Juli 1712), die unter dem Titel Essays On the Plea-
sures of Imagination bekannt geworden sind. Die darin gebotene Theorie der Ein-
bildungskraft (Nummer 411) soll hier nur insoweit interessieren, als Addison der 
„imagination“ zum einen hohen psychohygienischen Nutzen zuschreibt. Sie ver-
treibt Kummer und Schwermut, kurz: Melancholie. Solche kathartische Funk-

_________________________________________________ 

69 John Dennis: „Letter ‘To Mr. ***.’ Dated Oct. 1, 1717“ [gedr. 1721]. In: Ders.: The critical 
works (wie Anm. 59), II, 401 f. 



 
 

 

Joseph Addison — Weite und Schrecken des Ozeans 67 

tionszuweisung ist damals ubiquitär und beruht auf der anthropologischen Vor-
stellung, daß der Mensch von ‘Natur’ aus unruhig ist und das Bedürfnis hat, dem 
sensuellen Vakuum von „ennuie“, „spleen“ und „Langeweile“ zu entkommen, und 
zwar: koste es, was es wolle: Für Dennis bot der „languishing State of Indif-
ference“ den Ausgangspunkt, die Erregung von „passion“ als oberstes Kunstziel 
zu deklarieren. Für Dubos war die Unruhe stürmischer, selbst schmerzlicher Lei-
denschaften allemal angenehmer als die „Martern“ der Langeweile. Zum anderen 
unterscheidet Addison primäre und sekundäre „Pleasures of the Imagination“: 
erstere rühren von Dingen her, die unmittelbar vor Augen stehen, letztere von den 
Vorstellungen solcher Dinge, mögen diese abwesend oder fiktiv sein. Die Unter-
scheidung, die auf ähnliche Weise auch bei Dennis oder Dubos formuliert wird, 
öffnet die Option für ein energetisches Verständnis von Kunst, kraft Vergegen-
wärtigung genau diese Differenz zu tilgen. Das ist stets der Ort, argumentativ auf 
den Affekt-Topos des Horaz zurückzugreifen, der besagt, daß derjenige, der wei-
nen machen will, selbst trauern muß („si vis me flere, dolendum est / primum ipsi 
tibi.“ Horaz, ars poetica 102 f.). Das produktionsästhetische Moment des Enthusi-
asmus wird in diesem Topos mit dem energetischen Sprachaspekt der Wirkungs-
ästhetik verknüpft. Die pathetische Rührung erhabener Dichtung beruht an der 
Vernunft vorbei auf ansteckender Ergriffenheit. 

Lust erregt der Einbildungskraft namentlich alles, was groß, neu oder schön ist, 
mag es auch so schrecklich oder widerwärtig sein, daß sich Grauen oder Abscheu 
in das Vergnügen mischen. Eine solche vermischte Empfindung, deren Theorie im 
Laufe des 18. Jahrhunderts noch weiter ausgebaut wird, macht das Frohsein — 
Addison spricht von „delight“ — sogar besonders raffiniert oder — wer das Wort-
spiel liebt — eben besonders sublim. Von den anschließend in Nummer 412 (vgl. 
Materialienband M4a) ausführlich dargelegten drei Eigenschaften „Greatness, 
Novelty or Beauty“ sollen hier nur Addisons Umschreibungen des Erhabenen in-
teressieren. Es geht ihm dabei um defigurierte, deformierte oder formlose, in wei-
testem Sinne also ‘häßliche’ Erscheinungen, die darin übereinkommen, daß sie 
eine Art rauher Pracht entfalten — „rude kind of Magnificence“. Zur Bezeichnung 
dieser Ausstrahlungskraft wählt Addison das vieldeutige Adjektiv „rude“, dessen 
Bedeutung im Englischen zwischen grob, wild, wirr, chaotisch, primitiv und 
kunstlos changiert.  

Auch in anderem Zusammenhang wird bei Addison (im 476. Stück) der Aspekt 
der Formlosigkeit, d.h. der Begriff „désordre“, aufgegriffen. Die ästhetischen Pa-
rameter „greatest Confusion and Disorder“, „Irregularity“ und „Wilderness of [...] 
compositions“, die an die Umschreibungen von Erhabenheit erinnern, führen bei 
Addison zur Definition des Genres ‘Essay’. Die Unordnung und das Fehlen einer 
Methode machen die Gattung mit einem in Konfusion liegenden, erhabenen Wald 
vergleichbar. Das Gegenstück, ein methodisch ausgearbeiteter Diskurs ähnelt da-
gegen einer Plantage, mit gerade gezogenen Wegen. Mit etwas Phantasie läßt sich 
leicht der Gegensatz zwischen Essay und Diskurs mit der Gegenüberstellung von 
Erhabenheit und Schönheit in Zusammenhang bringen. Der Essay ist an moderne 



 

 

68 Der negative Grund des Erhabenen — die englische Entwicklung bis Burke und die Folgen 

Subjektivität gebunden, die mit dem Namen Montaigne ins Spiel gebracht wird. 
Freilich sei eine solche Schreibart nur bei einem Mann von großer Bildung bzw. 
einem Genie („Man of great Learning or Genius“) erträglich, wodurch erneut 
Longins Exkurs über Regel und Genie als Subtext selbst bei der Konstitution einer 
Gattung geltend gemacht werden kann, die von Lyotard einmal im Unterschied 
zur modernen Form des (frühromantischen) Fragments als ‘postmodern’ bezeich-
net worden ist. 

Die Beispiele, die Addison für „Greatness“ angibt, umfassen beides — Weite und 
Wildheit: 

Such are the Prospects of an open Champaign Country, a vast uncultivated 
Desart [!], of huge Heaps of Mountains, high Rocks and Precipces, or a wide 
Expanse of Waters, where we are not struck with the Novelty or Beauty of 
the Sight, but with that rude kind of Magnificence which appears in many of 
these stupendous Works of Nature.70 

Der Betrachter solcher gewaltigen Erscheinungen wird in ein angenehmes Erstau-
nen und in ein ergötzendes Schrecken und Entsetzen gestürzt. Das sind die Af-
fekte einer manieristischen Wirkungsästhetik. Die unbegrenzte Weite der Wüste 
oder des Weltmeers, der unendliche Sternenhimmel, jedoch auch der sturmbe-
wegte Ozean, alles Vorstellungen, die die Einbildungskraft erweitern, erscheinen 
für Addison als ein Bild der Freiheit. Auf die Vorstellung des stürmischen Ozeans 
kommt Addison in einer fingierten Leserzuschrift — so etwas ist gattungscharak-
teristisch für eine moralische Wochenschrift — nochmals zurück. Den heftigsten 
Eindruck auf die Einbildungskraft mache die Größe oder Stärke des Meers. In 
Nummer 489 (vgl. Materialienband M4b) heißt es: 

I cannot see the Heavings of this prodigious Bulk of Waters, even in Calm, 
without a very pleasing Astonishment, but when it is worked up in a Tem-
pest, so that the Horizon on every Side is nothing but foaming Billows and 
floating Mountains, it is impossible to describe the agreeable Horrour that 
arises from such a Prospect. A troubled Ocean, to a Man who sails upon it, 
is, I think, the biggest Object that can see in Motion, and consequently gives 
his Imagination one of the highest Kinds of Pleasure that can arise from 
Greatness. 

Die Passage ist gewiß autobiographisch gefärbt. Sie ist freilich auch literarisch si-
gnifikant strukturiert. Gegenübergestellt sind zwei, auf Steigerung angelegte Bild-
bereiche. Dargestellt wird das Bild auf paradoxe Art, denn die Augenzeugen-
schaft, durch die dem Leser das Meer vergegenwärtigt werden soll, „is impossible 

_________________________________________________ 

70 Joseph Addison, Richard Steele: The Spectator. Ed. Gregory Smith. 4 vols. London, New York 
1958, vol. III, No. 412 (23. Juni 1712), 279-282, hier: 279. Nachweise im folgenden unter 
Angabe der Artikel-Nummer im Text. 



 
 

 

Joseph Addison — Weite und Schrecken des Ozeans 69 

to describe“. Erst der Unsagbarkeitstopos gibt die Sicht auf das Erhabene frei: Das 
ruhige Meer, dessen Ansicht angenehmes Erstaunen, und das rauhe Meer, dessen 
Anblick angenehmes Grauen erregt. Die Suggestion einer ‘authentischen’ Seenot 
wird rhetorisch gerahmt durch Unsagbarkeitstopos, Rekurs auf Longins (10,5) 
Beispiel einer entsetzlichen Schiffbruchsschilderung bei Homer (Il. 15, 624-628) 
und abschließendem Danklied der Seefahrer im Sturm aus dem 107. Psalm. Der 
Wahrnehmungsschrecken wird nach Maßgabe von Textstrategien strukturiert, wo-
bei die Tendenz zu beobachten ist, daß Größe („Greatness“) offenbar eher auf res, 
d.h. den gedanklichen Aspekt, Erhabenheit („the Sublime“) dagegen offenbar eher 
auf verba, d.h. den sprachlichen Aspekt, bezogen werden — eine freilich schon 
innerrhetorisch problematische Unterscheidung, da die Phänomene nicht vor, son-
dern nur in und mit der Sprache gegeben sind.  

Die Unterscheidung von „Greatness“ und „Sublime“, res und verba und damit ver-
bunden der bereits angesprochene Streit um die Trennung von natural und rhetori-
cal Sublime bricht gänzlich zusammen, wenn wir bedenken, daß die Gegenüber-
stellung der beiden von Addison favorisierten Bildbereiche eines ruhigen Ozeans 
(„Ocean [...] in a Calm“) und einer rauhen See [„troubled Ocean“] literarischen 
Mustern folgt. Die Anschauungsformen des ruhigen bzw. aufgewühlten Meers 
hatte Addison zunächst aufgegriffen, um zwei Arten erhabener Bildgehalte stili-
stisch unterscheiden zu können, die er in Miltons Epos Paradise Lost zur Allego-
rese des Antagonismus von Gott und Satan gefunden hatte. Addisons Milton-Re-
zension hatte sich ausführlich mit Miltons Darstellung der Rebellion Satans und 
der Schlacht der Engel im sechsten Buch des Epos sowie der Vergegenwärtigung 
der Schöpfung der Welt durch Gott im siebenten auseinandersetzt und festgestellt, 
daß in jenem das Erhabene auf pathetische, in diesem auf unpathetische Weise 
erregt werde, ganz so, wie Longin (8,2) vorgegeben habe. In beiden Arten sei 
Milton ein Meister, wie die Gegenüberstellung der beiden genannten Bücher 
zeige. Addison schreibt im 339. Stück: 

The seventh Book [...] is an Instance of that Sublime which is not mixt and 
work’d up with Passion. The Author appears in a kind of composed and se-
date Majesty; and tho’ the Sentiments do not give so great an Emotion as 
those in the former Book, they abound with as magnificent Ideas. The sixth 
Book, like a troubled Ocean, represents Greatness in Confusion; the seventh 
affects the Imagination like the Ocean in a Calm, and fills the Mind of the 
Reader, without producing in it any thing like Tumult or Agitation. 

Schematisiert man diese im 339. Spectator-Artikel vorgeschlagene Binnendiffe-
renzierung des Erhabenen, ergeben sich folgende Zuordnungen: 

pathetische Erhabenheit 

(Longin 8,2) 

unpathetische Erhabenheit 

(Longin 8,2) 

Milton: Paradise Lost  Milton: Paradise Lost 



 

 

70 Der negative Grund des Erhabenen — die englische Entwicklung bis Burke und die Folgen 

sixth Book seventh Book 

Tumult sedate Majesty 

Agitation magnificent Ideas 

Greatness in Confusion [keine Entsprechung] 

a troubled Ocean Ocean in a Calm 

agreeable Horrour (Nr. 489) pleasing Astonishment (Nr. 489) 

Aber wie ist das Erhebende am Erhabenen zu erklären? Addison zielt in erster Li-
nie auf eine christliche, genauer: schöpfungstheologische Design-Interpretation, 
nach der die Größe der Natur als Symbol für die Größe Gottes figuriert. Die 
Schöpfung ‘beweist’ ihren Schöpfer, und zwar auf eine anschauliche, d.h. wesent-
lich wirkungsvollere Art als jede diskursive, an den Verstand gerichtete Argumen-
tation. Es sei unmöglich, suggeriert der Kommentar zur oben zitierten Seesturm-
Passage, von der sinnlichen Erscheinung nicht auf einen übersinnlichen Urheber 
zu schließen:  

I must confess, it is impossible for me to survey this World of fluid Matter, 
without thinking on the Hand that first poured it out. 

Unsere Einbildungskraft wird durch den Anblick erweitert und gedehnt und da-
durch in die Lage versetzt, immer größere Vorstellungen auffassen zu können. 
Das Erhabene trainiert unser Fassungsvermögen, so daß es vollkommener und für 
Gott zugänglicher wird. Addison erläutert den Grund unseres Frohseins angesichts 
erhabener Größe im 413. Stück: 

Our Admiration [...] immediately rises at the Consideration of any Object 
that takes up a great deal of room in the Fancy, and, by consequence, will 
improve into the highest pitch of Astonishment and Devotion when we 
contemplate his [= the Supreme Author] Nature, that is neither circumsribed 
by Time nor Place, nor to be comprehended by the largest Capacity of a 
Created Beeing. 

Addisons Erklärung paßt genau genommen freilich nur auf den ‘mathematischen’ 
Aspekt des Erhabenen, d.h. auf eine Ästhetik der Unendlichkeit. 

Hingabe, Kontemplation und andere Verschmelzungsphantasien umschreiben das, 
was Sigmund Freud einmal in signifikanter Begrifflichkeit als „‘ozeanisches’ Ge-
fühl“ apostrophiert hat: „ein Gefühl wie von etwas Unbegrenztem, Schrankenlo-
sem, gleichsam ‘Ozeanischem’“.71 Freud interpretiert dieses Gefühl, das er an sich 
selbst freilich nicht entdecken konnte, als Wunschphantasie der Zusammen-

_________________________________________________ 

71 Sigmund Freud: „Das Unbehagen in der Kultur“ [1930]. In: Ders.: Abriß der Psychoanalyse. 
Das Unbehagen in der Kultur. Frankfurt am Main 1972, 63-129, hier: 65 f. 



 
 

 

Das Erhabene zwischen Addison und Burke 71 

gehörigkeit des Einzelnen mit dem Ganzen der Außenwelt und glaubt darin so 
etwas wie den psychoanalytischen Ursprung religöser Bedürfnisse erkennen zu 
können. Im Rahmen der dualistischen Triebtheorie des späten Freud, die Eros und 
Thanatos, Lebens- bzw. Liebes- und Todestrieb gegenüberstellt, müßte man das 
‘ozeanische Gefühl’ wohl ersterem zuordnen. Ich erwähne Freud — auch Balints 
psychologische Typenlehre Angstlust und Regression ließe sich anschließen — 
nicht, um Ästhetik mit Psychoanalyse zu ‘erklären’. Das hieße lediglich, eine 
Theorie in eine andere Theorie zu übersetzen. Vielmehr geht es mir darum, für 
einen Sachverhalt von methodologischer Bedeutung die Aufmerksamkeit zu 
schärfen. Wie man feststellen kann, greifen Addison und Freud, so verschieden 
beide Autoren in Hinsicht auf historischen Ort, kulturellen Kontext und 
Theoriegebäude auch zuzuordnen sind, sowohl auf den gleichen Bildbereich als 
auch auf dieselbe fluidale Metaphorik zurück. Die Psychoanalyse wird 
gewissermaßen von einer Metaphorik gesteuert, die auf der Ästhetik des 
Erhabenen fußt. Daß der Begriffsapparat der Psychoanalyse — ich nehme sie nur 
als Beispiel — von der Ästhetik souffliert wird, verflüssigt nicht nur die 
disziplinäre Grenze zwischen beiden Bereichen, sondern auch die hierarchisch 
gedachte Unterscheidung zwischen einer Ebene des Wissens und einer ‘darüber’ 
stehenden Metaebene der Wissenschaft. Freuds psychoanalytische Erklärung des 
ozeanischen Gefühls ist nicht ‘schlauer’ als Addisons religiöse Begründung des 
Erhabenen. Beide formulieren offenbar lediglich in einem der jeweiligen Zeit zur 
Verfügung stehenden Sprechmedium eine Antwort auf eine ‘letzte’ Frage — etwa 
mit Kant formuliert: „Was darf ich hoffen?“ —, die in alten Gesellschaften 
traditionell im Bereich der Religion beantwortet wurde. Signifikant ist es nun frei-
lich, daß Addison sich bei der Antwort auf eine religiöse Frage nicht mehr auf 
ältere religöse Antworten einläßt, sondern in die Ästhetik wechselt, und Freud gut 
zweihundert Jahre später seinerseits seine Antwort nicht mehr in der Ästhetik arti-
kuliert, sondern abermals den Diskurs, d.h. in die Psychoanalyse, wechselt. Stets 
wird das gleiche Problem ventiliert, wobei die Antworten funktionsäquivalent und 
letztlich austauschbar sind. Historisch different ist nur das Sprechmedium, in dem 
die Probleme artikuliert werden. 

 

4.3 Das Erhabene zwischen Addison und Burke 

Die von Addison ins Spiel gebrachte Binnendifferenzierung des Erhabenen wird 
in England weiter ausgebaut. Dabei ist zu beobachten, daß die mathematische Fas-
sung des Erhabenen in eine Ästhetik des Unendlichen mündet, die an das Schöne, 
genauer: einen neuplatonischen Schönheitsbegriff anschließbar bleibt. Das derge-
stalt konturierte Erhabene wird zum ‘höchsten Schönen’. Die Profilierung der dy-
namischen Aspekte des Erhabenen führt dagegen zur Kappung vom Schönen. 
Energetische Prozesse, defigurierende Kräfte, negative Momente treten in den 
Vordergrund der Definition. Das Erhabene tritt dem Schönen in einer doppelten 
Ästhetik gegenüber. 



 

 

72 Der negative Grund des Erhabenen — die englische Entwicklung bis Burke und die Folgen 

In einem postum veröffentlichten An Essay on the Sublime (1747) differenziert 
JOHN BAILLIE (gest. 1743) das Erhabene nach Maßgabe von Extensität und Inten-
sität aus: Er unterscheidet ein „joyous Sublime“ von einem „dreadful Sublime“. 
Das „joyous Sublime“ zeichnet sich durch „Greatness“, „Vastness“ und 
„Uniformity“ in der Natur aus und erregt „Admiration“ und „solemn Sedateness“. 
Das „dreadful Sublime“. dagegen wird u.a. durch die Schilderung von Seesturm 
oder Kriegsgetümmel sowie durch jene erhabenen Schrecken („sublime Terror“) 
verursacht, in denen der Zorn Gottes in Erscheinung tritt. Es geht Baillie jedoch 
gegenüber der erschütternden Dynamik des Schreckens in erster Linie um den 
‘ozeanischen’ Aspekt des Erhabenen, der mit kontemplativer Feierlichkeit und 
seelischer Beruhigung einhergeht und das Gemüt anstatt mit vermischten Empfin-
dungen mit „one simple grand Sensation“ anfüllt.72 

Während bei Baillie die kontemplativen Momente des Erhabenen im Vordergrund 
stehen, zielt der zum Katholizismus konvertierte Ire JAMES USHER (1720-1772) in 
seinem Buch Clio: or A Discourse on Taste (1767; 21769) auf eine durch Schrek-
ken und Entzücken erschütternde Erfahrung. Im Unterschied zum gewöhnlichen, 
niederschlagenden Schrecken wohnt dem Schauder angesichts des erhabenen 
Schauspiels der Natur dialektisch das Moment der Erhebung inne. Ausführlich 
beschreibt Usher die gegenläufige Dynamik von Niederschlagung und Erhebung 
im Augenblick des Erhabenen. Im Fallen steigt die Seele auf: 

In all other terrors the soul loses its dignity, and as it were shrinks below its 
usual size: but at the presence of the sublime, although it be always awfull, 
the soul of man seems to be raised out of a trance; it assumes an unknown 
grandeur; it is seized with a new appetite, that in a moment effaces its for-
mer little prospects and desires; it is rapt out of the sight and consideration 
of this diminutive world, into a kind of gigantic creation, where it finds 
room to dilate itself to a size agreeable to its present nature and grandeur: it 
overlooks the Appenines, and the clouds upon them, and sees nothing in 
view around it but immense objects.73 

Die kontrastharmonische Fassung des Erhabenen versucht, die gegenläufigen 
Aspekte von „exhaltation“ und „terror“ zu integrieren. Mit der eigentümlichen 
Gewalt eines aus „rapture“, „asthonisment“ und „elevation“ gemischten Gefühls, 
in dem „terror“ und „delight“ widerstreiten, mache Gott „his presence known“. 
Das ist letztlich wieder die bereits für Addison herausgestellte schöpfungstheo-
logische Erklärungsvariante, insofern der Anblick bzw. das Ausgeliefertsein der 
Naturgewalt den hingerissenen Betrachter fragen läßt: „Who is the author of this?“ 

_________________________________________________ 

72 John Baillie: An Essay on the Sublime. London 1747 (Neudruck: Los Angeles 1953), pass. 
73 James Usher: Clio: or, A Discourse of Taste. Second Edition. London 1769 (Neudruck: New 

York 1970), 103 f. 



 
 

 

Edmund Burke — Ästhetik des Schreckens und des Schmerzes 73 

Usher schwankt jedoch zwischen einer solchen objektiven Bestimmung, bei der 
Erhabenheit schöpfungstheologisch letztlich auf Gott bezogen bleibt („presence of 
the sublime“), und einer subjektiven Fassung, bei der Erhabenheit auf das empfin-
dende Gemüt als der Austragungsort der entgegengesetzten Empfindungen zielt 
(„in the sublime“). In dieser Ambivalenz deutet sich eine epochale Dialektik an, 
die das 18. Jahrhundert insgesamt kennzeichnet. Die Ästhetisierung des Sakralen, 
die sich in der Erhabenheitsdiskussion des 18. Jahrhunderts abzeichnet, führt zu 
einer Sakralisierung der Ästhetik. Mit ihr verschiebt sich die Stellung des Sub-
jekts. Solange es kirchlich gebunden bleibt, erfährt es im Erhabenen seinen Gott, 
verselbständigt sich der religöse Aspekt zu einem diffusen ästhetischen Gefühls-
wert, erfährt das Subjekt im Erhabenen nur noch sich selbst.  

 

4.4 Edmund Burke — Ästhetik des Schreckens und des 
Schmerzes 

Die englische Entwicklung führt zur Definition des Erhabenen durch den Schrek-
ken bei Edmund Burke (1729-1797). Seine Abhandlung A Philosophical Enquiry 
into the Origin of our Ideas of the Sublime and Beautiful (1757, 1759)74 (vgl. 
Materialienband M5a-d) hatte großen Einfluß auf die englische ‘Schauer-
romantik’, beeinflußte jedoch auch nachhaltig die ästhetischen Konzeptionen Di-
derots in Frankreich oder Lessings und Mendelssohns im deutschsprachigen Be-
reich. Mendelssohns ausführliche Rezension, die bereits ein Jahr nach dem Erst-
druck erschien, machte Burkes Prinzipien in der deutschen Aufklärung bekannt, 
eine Übersetzung erschien jedoch erst 1773, besorgt von Christian Garve. Die 
neuere Übersetzung von Friedrich Bassenge (1956) wurde 1980 mit einer 
analytischen Einleitung von Werner Strube in der ‘Philosophischen Bibliothek’ 
wieder zugänglich gemacht und ist weiterhin lieferbar. 

Noch heute bietet Burke zeitgenössischen Künstlern Anregungspotential: „To me 
Burke reads like a Surrealist manual“, sagt der amerikanische Maler Barnett B. 
Newman. Die Phänomenologie des Erhabenen, die Burke insbesondere im zwei-
ten Teil gibt, enthält viele wertvolle Beobachtungen. Wegweisend ist die Tren-
nung des Schönen von Begriffen wie Proportion, Brauchbarkeit und Vollkom-
menheit. Bei dem Reichtum der Schrift können hier nur wenige Aspekte themati-
siert werden, und zwar namentlich die Zentrierung des Erhabenen um den Schrek-
ken, die Affinität zur Gewalt sowie die psychophysische Begründung, warum der 
Schrecken gefällt, d.h. „delightful horrour“ gewährt. 

_________________________________________________ 

74 Edmund Burke: A Philosophical Enquiry into the Origin of our Ideas of the Sublime and Beau-
tiful. Edited with an Introduction and Notes by James T. Boulton. London 1958. Belege im 
folgenden nach der internen Gliederung der Schrift nach ‘parts’ und ‘sections’. 



 

 

74 Der negative Grund des Erhabenen — die englische Entwicklung bis Burke und die Folgen 

Burkes Gegenüberstellung von Schönheit und Erhabenheit ist in ein System kon-
sequenter Dichotomisierungen (pleasure/pain, grief/delight, sympathy/self-preser-
vation) eingeführt. Grundlegend für Burkes Koordinatensystem ist die Unterschei-
dung der beiden reinen Empfindungen „pleasure“ und „pain“ — positives 
Vergnügen, das gesucht, und positiver Schmerz, der gemieden wird. Daneben 
kennt Burke Modifikationsformen der beiden reinen Empfindungen. Das Aufhö-
ren von Vergnügen ist „grief“ — die vermischte Empfindung eines „pleasing 
woe“, die dem Kummer oder der Schwermut eines verlassenen Liebhabers ent-
spricht. Das Aufhören von Schmerz ist „delight“ — eine vermischte Empfindung, 
die hervorgerufen wird, wenn wir einer drohenden Gefahr entgangen oder die 
Qual eines heftigen Schmerzes losgeworden sind. Im Deutschen hat sich die Über-
setzung ‘Frohsein’ für „delight“ eingebürgert, die Moses Mendelssohn in Anleh-
nung an die Terminologie der Wolffschen Schulphilosophie vorgeschlagen hatte 
und die von Schiller aufgegriffen worden ist. 

Von Burke werden „pleasure“ und dessen Modifikation „grief“ auf das soziale Le-
ben, insbesondere den Umgang der Geschlechter bezogen, „pain“ und dessen Mo-
difikation „delight“ dagegen betreffen die Selbsterhaltung, d.h. egoistische Natur 
des Menschen. Damit sind die Begriffe versammelt, die Burke zur Bestimmung 
des Schönen und Erhabenen braucht. Alles, was Sympathie, d.h. den sozialen 
Zusammenhalt der Gesellschaft betrifft, bezeichnet Burke im weitesten Sinne als 
‘schön’: „I call beauty a social quality“ (I,10). Das Erhabene dagegen gründet auf 
Egoismus, d.h. auf dem Selbsterhaltungstrieb des Einzelnen. Alles, was mit 
Gefahr, Schrecken und Schmerz verbunden ist, jedoch das Ich nicht unmittelbar 
vernichtet, nennt Burke ‘erhaben’. Die entsprechende Definition in der Erstaus-
gabe 1757 heißt:  

Whatever is fittet in any sort to excite the ideas of pain, and danger, that is 
to say, whatever is in any sort terrible, or is conversant about terrible ob-
jects, or operates in a manner analogous to terror, is a source of the sublime; 
that is, it is productive of the strongest emotion which the mind is capable of 
feeling. When danger or pain press too nearly, they are incapable of giving 
any delight, and are simply terrible; but at certain distances, and with certain 
modifications, they may be, and they are delightful, as we every day experi-
ence. (I,7) 

Als notwendige, freilich nicht hinreichende Bedingung des Erhabenen sichert eine 
objektiv gegebene oder auch nur subjektiv als gegeben imaginierte Distanz davor, 
daß die Selbsterhaltung bedroht ist. Daß der Mensch sich von Gefahr frei fühlt, 
bringt das Gefühl inneren Gehobenseins und Triumphs hervor, das außerordent-
lich angenehm ist. Dieser „sense of inward greatness“ (I,17) setzt Burke mit der 
Seelengröße gleich, die Longin für das Erhabene geltend gemacht hatte. Die Am-
bivalenz zwischen objektiver und subjektiver Fassung des Erhabenen setzt sich 
bei Burke fort. Einerseits knüpft er an die von Addison ins Spiel gebrachten re-
ligösen Konnotationen an, insofern er die Wirkung als Bewunderung 



 
 

 

Edmund Burke — Ästhetik des Schreckens und des Schmerzes 75 

(„admiration“), Hochachtung („reverence“), Ehrfurcht („respect“) und Erstaunen 
(„astonishment“) faßt. Andererseits strukturiert Burke „delight“ deutlich als ein 
Selbstgefühl, das indiziert, frei von Gefahr bzw. der Vernichtung entgangen zu 
sein. Die psychophysische Untersuchung, mit der Burke erklärt, warum der 
Schrecken gefällt, bedient sich nachdrücklich des subjektorientierten Modells, daß 
man Freude daran hat, sich von aller Art Leidenschaften bewegt zu fühlen.75 

Da Burkes ausschließlich auf den Schrecken bezogene Definition des Erhabenen 
in der Öffentlichkeit auf Widerstand und Befremden gestoßen war, bekräftigte er 
in der Neuauflage zwei Jahre später nochmals seine Position, daß Schrecken das 
beherrschende Prinzip des Erhabenen sei: 

Indeed terror is in all cases whatsoever, either more openly or latently the 
ruling principle of the sublime. (II,2) 

Eigens neu eingefügt wird der Abschnitt „power“ (II,5), der auf die Behauptung 
eines Kritikers entgegnet, er kenne nichts Erhabenes, das mit Gewalt verbunden 
wäre. Hierin weist Burke nach, daß auch die Affekte Bewunderung und Achtung 
verkappte Äußerungsformen des Schreckens seien, der die gemeinsame Quelle 
von allem, was erhaben ist, sei: „terror, the common stock of every thing that is 
sublime.“ (II,5) Deutlich sind bei Burke mit der Gegenüberstellung von Schönheit 
und Erhabenheit Gewalt- und Herrschaftsverhältnisse abgebildet. Seine Opposi-
tionspaare spiegeln Macht- und Autoritätsverhältnisse, besonders den Gegensatz 
des männlichen und weiblichen Prinzips, wider. Schönheit impliziert soziale 
Gleichheit, symmetrische Kommunikation, angstlosen Umgang, gegebenenfalls 
freilich auch Herablassung, so daß Burke wenig schmeichelhaft festhält, daß Liebe 
der Geringschätzung weit näher ist, als man gewöhnlich glaubt („but love approa-
ches much nearer to contempt than is commonly imagined“ II,5). Erhabenheit da-
gegen impliziert hierarchische Verhältnisse, Unterwerfung und Herrschaft. Burke 
liest Affekte in Hinsicht auf damit verbundene Machtbeziehungen: „we submit to 
what we admire, but we love what submits to us“ (III,13). Burke würde vermutlich 
mit solchen Bemerkungen heute nicht als politisch korrekt gelten, er hat uns je-
doch den vorurteilslosen Blick eines nüchternen Moralisten voraus, der nicht 
darauf blickt, wie die Menschen sein wollen, sondern darauf, wie sie sind. Weil 
Schrecken und Schmerz nur von einer überlegenen Macht droht, nennt Burke sie 
erhaben. Dies trifft gleichermaßen auf den Despoten wie das Geschrei einer 
großen Volksmenge zu. 

Mit der Definition des Erhabenen durch den Rekurs auf den Schrecken geht ein 
bestimmtes Gottesbild einher. Gott erscheint bei Burke nicht als alliebender Vater 
wie im Neuen Testament, sondern als zorniger Gott wie im Alten Testament. Die-

_________________________________________________ 

75 René Descartes: Die Leidenschaftten der Seele [frz. 1649]. Französisch-deutsch. Hg. Klaus 
Hamacher. Hamburg 1984, Art. 94: „on prend naturellement plaisir à se sentir émouvoir à 
toutes sortes de Passions“. 



 

 

76 Der negative Grund des Erhabenen — die englische Entwicklung bis Burke und die Folgen 

ses Gottesbild wird sich als entscheidende Rezeptionshemmung des Burkeschen 
Erhabenheitsbegriffs in der deutschsprachigen Aufklärung, etwa bei Lessing oder 
Mendelssohn, erweisen. Genaugenommen argumentiert Burke in Hinsicht auf sein 
Gottesbild nicht theologisch, sondern ästhetisch. Als Objekt des Verstandes be-
trachtet, mag der Herrgott eine komplexe Idee von Macht, Weisheit, Gerechtigkeit 
und Güte darstellen, doch affiziere er aus dieser Perspektive weder Einbildungs-
kraft noch Affekte. Das Gottesbild des Alten Testamentes ist poetisch, das des 
Neuen nur verständlich. Der Anschauung stelle sich Gott vielmehr im Zorn als un-
widerstehliche, alles vernichtende Gewalt dar:  

In the scripture, wherever God is represented as appearing or speaking, 
every thing terrible in nature is called up to heighten the awe and solemnity 
of the divine presence. (II,5) 

Die Vergegenwärtigung Gottes muß in der Dichtung daher immer von Grauen und 
Schrecken begleitet werden. Burke konturiert in dem eingefügten Abschnitt 
„power“ nicht nur die Skizze einer Ästhetik der Gewalt, sondern stößt damit auch 
an die ästhetische Grenze der Aufklärung vor. Gegenüber der Lichtmetaphorik 
taucht Burke das Erhabene ins Dunkel. Über das Verhältnis von Klarheit und 
Dunkelheit in der Dichtung heißt es bereits 1757, daß eine dunkle Idee wirkungs-
voller sei als eine klare. Demgegenüber geht Burke 1759 noch einen Schritt weiter 
und fügt hinzu: „A clear idea is therefore another name for a little idea.“ (II,4) Die 
Verbindung des Erhabenen mit „power“, d.h. Energie oder Kraft führt geradewegs 
zur ästhetischen Aufwertung des Bösen, das traditionell in der Gestalt Satans ver-
körpert wird. Miltons Porträt Satans wird zum Paradigma einer Ästhetik des Bö-
sen erhoben: 

                               He above the rest 
In shape and gesture proudly eminent 
Stood like a tower: [...] (zit. II,4) 

Flankiert durch aufklärerische Religionskritik einerseits, die Trennung von Ethik 
und Ästhetik andererseits, macht der Teufel Karriere, die sich in die Dekadenz ei-
ner ‘schwarzer Romantik’ (Mario Praz) fortsetzen wird. Für Baudelaire endlich 
wird Satan, wie er von Milton gestaltet und von Burke in der Kategorie des Sub-
limen wirkungsvoll für die Nachwelt ästhetisch fixiert worden ist, zum Ideal 
männlicher Schönheit. 

Zur Zentrierung des Erhabenen um Schrecken und Gewalt tritt eine physiologi-
sche Antwort auf die Frage nach der effektiven Ursache des Frohseins, das 
Schrecken und Schmerz unter der Voraussetzung gewähren, daß diese nicht un-
mittelbar vernichtend sind. Zur Erklärung, warum der Schrecken gefällt, greift 
Burke auf die kartesianisch-hobbes’sche Psychophysiologie zurück, die besagt, 
daß die Gemütsbewegungen als Gemütsbewegungen angenehm sind. Das Erha-
bene wird dadurch zu einer Art Katastrophentraining und -immunisierung. 



 
 

 

Edmund Burke — Ästhetik des Schreckens und des Schmerzes 77 

Burke hält fest, daß Schrecken und Schmerz Muskelspannung und Muskelkon-
traktion sowie eine damit verbundene Erregung der Nerven verursachen. Daraus 
schließt er nun umgekehrt, daß alles, was solche Spannung zu erzeugen fähig ist, 
eine dem Schrecken und Schmerz ähnliche Empfindung hervorbringen, d.h. eine 
Quelle des Erhabenen sein müsse, selbst wenn damit keine Idee von Gefahr ver-
bunden sein sollte. Die Verknüpfung einer ohne Gefahr erweckten, dennoch der 
Schreckreaktion analogen Anspannung der Nervenfasern mit dem Zustand von 
Frohsein gelingt Burke durch den Rückgriff auf die sensualistische Psychophy-
siologie der Langeweile, die im englischen Empirismus verbreitet und Burke be-
sonders durch die Lektüre Dubos’ vertraut war. Burke rekurrierte auf die damals 
vertraute Vorstellung, daß eine jede Beschäftigung der Nerven, die sie wirksam 
erhält, ohne sie zu ermüden, angenehm ist. Muskeln und Nervenfasern sind bei 
Untätigkeit schlaff und in einem geschwächten Zustand, der mit Niedergeschla-
genheit und Melancholie einhergeht und nicht selten im Selbstmord endet. Gegen 
Depression verschreibt Burke, der bürgerlich-protestantischen Ethik folgend, 
„exercise or labour“ (IV,6). Arbeit nämlich ähnelt aufgrund der mit ihr notwendi-
gerweise einhergehenden Faser- und Muskelkontraktionen in jeder Beziehung, 
außer im Grade, dem Schmerz: 

and as such [labour] resembles pain, which consists in tension or con-
traction, in every thing but degree. (IV,6) 

Die psychophysische Erklärung des Erhabenen, die uns Burke im folgenden Ab-
schnitt bietet, erscheint uns heute etwas absurd. Unsere Erwartungshaltung ist frei-
lich nicht von der empirischen Ästhetik des 18., sondern von der idealistischen 
Ästhetik des frühen 19. Jahrhunderts geprägt. Den zeitgenössischen Rezensenten 
erschienen die physiologischen Ausführungen Burkes als völlig akzeptabel. Men-
delssohn fühlte sich durch Burkes Erklärungsansatz in seiner eigenen, auf Dubos 
zurückgreifenden Erklärung der vermischten Empfindung des „frohen Schauers“ 
bestätigt. Noch Kant schätzte Burkes psychologische Bemerkungen als „überaus 
schön“ (Kritik der Urteilskraft, A 129) ein. 

Die Frage, wie Schmerz die Ursache von Frohsein werden könne, beantwortet 
Burke im Blick auf die Analogie von Arbeit und Schmerz. Auch die durch das Er-
habene erregten Affekte Schrecken und Schmerz hielten die Körperfasern in Be-
wegung, trainierten die gröberen und feineren Teile des Systems, reinigten von 
gefährlichen und beschwerlichen Störungen und stellten dadurch ein gutes Selbst-
gefühl her. Gegenüber den melancholischen Folgen bewegungsloser Trägheit ist 
der sublime Schmerz, der mit dem Erhabenen verbunden ist, allemal angenehm. 
Kurz: Das Erhabene ist ‘gesund’ für die Seele: 

In all these cases, if the pain and terror are so modified as not to be actually 
noxious; if the pain is not carried to violence, and the terror is not conver-
sant about the present destruction of the person, as these emotions clear the 
parts, whether fine, or gross, of a dangerous and troublesome incumbrance, 



 

 

78 Der negative Grund des Erhabenen — die englische Entwicklung bis Burke und die Folgen 

they are capable of producing delight; not pleasure, but a sort of delightful 
horrour, a sort of tranquillity tinged with terror; which as it belongs to self-
preservation is one of the strongest of all passions. (IV,7) 

4.5 Nach Burke — Gothic Novel und Ästhetik des Unend-
lichen 

Viele Schriften, die in der Epoche der englischen Schauerromantik, die mit Ho-
race Walpoles (1717-1797) Roman The Castle of Otranto (1764) beginnt, das 
Thema des Erhabenen traktieren, erreichen das von Burke vorgegebene Niveau 
nicht. Sie belegen jedoch, wie JOHN (1747-1822) und ANNA LAETITIA AIKINS 
(1743-1825) Versuch On the Pleasure derived from Objects of Terror (1773) oder 
NATHAN DRAKES (1766-1836) Aufsatz On Objects of Terror (1798), daß die Affi-
nität von Ästhetik, Erhabenheit und Schrecken in den Mittelpunkt literaturkriti-
scher Überlegungen getreten ist. Auch JAMES BEATTIE (1735-1803) wartet in sei-
nen Illustrations on Sublimity (1783) mit einer ganzen Palette vermischter Emp-
findungen auf, die vom Erhabenen erregt werden, doch reicht sein Erklärungs-
ansatz hinsichtlich des „süßen Schreckens“ („pleasing horror“) über aristotelische 
Katharsis und Dubos’ Emotionalismus nicht hinaus. Gegenstände, welche die 
Seele in Tätigkeit setzen, selbst wenn sie mit Schrecken, Angst oder Kummer 
verbunden seien, erregten „unaussprechliche Freuden“, vorausgesetzt, daß die 
unangenehmen Leidenschaften „vorübergehend und ihre Ursachen mehr eingebil-
det als wirklich gegründet sind.“76 Die ersten schulmäßigen Zusammenfassungen 
weisen darauf hin, daß die Ästhetik von „delightful horrour“ und „Sublimity“ am 
Ende des 18. Jahrhunderts zum Handbuchwissen avanciert ist. Hinsichtlich des 
Erhabenen sind hier Titel wie das sehr verbreitete, dreibändige Lehrbuch von 
HUGH BLAIR (1718-1800) Lectures on Rhetoric and Belles Lettres (London 1783) 
zu nennen, in dem „Sublimity or Grandeur“ (Vol. I, Lect. III) sowie die Frage 
„Why the sorrow exited by tragedy communicates pleasure“ (Vol. III, Lect. VL) 
ausführlich behandelt werden. Einen gewissen Schlußpunkt der Debatte setzt 
BASIL BARRETT (1781-1858) mit seinen Pretensions to a Final Analysis of the 
Nature and Origin of Sublimity, Style, Beauty, Genius and Taste (London 1812). 
Mit Blick auf die Frage, wie es kommt, daß Schmerz Frohsein machen könne, 
liegt es ähnlich. GEORGE CAMPBELLS (1719-1796) zweibändige, 1776 in England 
herausgebrachte und 1791 ins Deutsche übersetzte Philosophie der Rhetorik ent-
hält ein langes und erschöpfendes Kapitel „Von der Ursache desienigen [!] Ver-
gnügens, welches uns Gegenstände geben, die Mitleid oder andre schmerzhaften 
Gefühle rege machen“ (Bd. I, Kap. XI). Hier setzt die einschlägige Monographie 

_________________________________________________ 

76 James Beattie: „Illustrations on Sublimity“. In: Ders.: Dissertations, Moral and Critical. London 
1783 (Reprint: Stuttgart, Bad Cannstatt 1970), 605-655; hier zit. nach der deutschen 
Übersetzung „Bemerkungen über das Erhabene“. In: Moralische und kritische Abhandlungen. 
Aus dem Englischen, mit Zusätzen [von Carl Friedrich August Große]. 3 Tle. Göttingen 
1790, Tl. II, 209 ff., hier: 234. 



 
 

 

Nach Burke — Gothic Novel und Ästhetik des Unendlichen 79 

von MARTIN MAC DERMOTS A Philosophical Inquiry into the Source of the Plea-
sures derived from Tragic Representations (London 1824) an. 

Statt Gegenstand ästhetischer oder philosophischer Reflexion zu bleiben, war Bur-
kes neue Ästhetik des Schreckens längst zur Praxis der gothic novel geworden, in 
der das Böse und der Terror die Hauptthemen ausmachten. Burkes Ausführungen 
können gewissermaßen als Gattungspoetik des Schauerromans gelten, in dem die 
Erregung von Spannung und Schrecken wesentlichste Triebfeder ist. Burkes Kate-
gorie des Erhabenen war auf Wirkung angelegt, ethisch indifferent und maß mit 
der Favorisierung des Dunklen die Grenzräume der Aufklärung aus. Das Andere 
der Aufklärung und der Widerspruch gegen die instrumentelle Vernunft bilden 
Dimensionen des Schauerromans, die ihn zu einer entscheidenen Stufe des 
modernen Bewußtseins machen. ANN RADCLIFFE (1764-1823), die mit The Myste-
ries of Udolpho (1794) einen Prototyp des Genres schrieb, knüpft ausdrücklich an 
Burkes Begriffe an. Vor allem prononciert sie im Blick auf den Horror nach-
drücklich den Aspekt des ‘Unheimlichen’, insofern „uncertainty and obscurity“77 
das Wichtigste bei der Gestaltung des Übernatürlichen in der Dichtung ausma-
chen. 

Während der Schauerroman die dynamischen Momente des Erhabenen ausspielt, 
steht in der romantischen Ästhetik des Unendlichen die Depotenzierung des Erha-
benen im Vordergrund. Das Unheimliche und das Unendliche schreiten quasi die 
Spannung des modernen Bewußtseins aus. Dem Ich, das über seiner Sehnsucht 
nach Entgrenzung den Preis des damit verbundenen dionysischen Grausens zu 
vergessen scheint, begegnet man vorzüglich in der Lyrik der englischen Romanti-
ker, auf die die deutsche Literatur und Philosophie stark beeindruckend gewirkt 
haben. Wie im deutschsprachigen Raum, etwa bei Wackenroder, Tieck oder No-
valis, leben auch in England die Illusionen empfindsamer Entgrenzungsphantasien 
fort, in denen der sympathetische Tränenfluß die Grenzen der Individuation unter-
spülen sollte. Die Dichtungen von SAMUEL TAYLOR COLERIDGE (1772-1834) und 
WILLIAM WORDSWORTH (1770-1850) sind vom Bestreben gekennzeichnet, die 
moderne Entfremdung in Bildern naturfrommer Ganzheit zu überwinden. Cole-
ridge zählt dabei auf eine ‘élévation sans rupture’, d.h. eine Erhabenheit gänzlich 
ohne das negative Moment von Schrecken und Schmerz. Coleridge konturiert das 
Erhabene als eine neuplatonisch gefaßte Erfahrung der Erhebung und Sublimie-
rung. Der amerikanische Komparatist James B. Twitchell schreibt darüber: 

There is no ‘collapse’ for Coleridge when the sublime is perceived, but 
rather elevation and possible purification. In a sense what happened after the 
turn of the century was a reconciliation of neoclassic and romantic tensions, 
for what the eighteenth century saw as the outer limit of order, the nine-
teenth took as the beginning of new experience. [...] an experience beyond 

_________________________________________________ 

77 Ann Radcliffe: „On the Supernatural in Poetry“. In: The Monthly Magazine and Literary Journal 
16 (1826), 145-152, hier: 150. 



 

 

80 Der negative Grund des Erhabenen — die englische Entwicklung bis Burke und die Folgen 

the senses that does not generate terror and fear, as Burke has suggested, but 
instead produces insight and knowledge.78 

Coleridge inszeniert in seinen Texten den Begriff einer metaphysischen Erhaben-
heit, in dem das Moment der Hemmung zugunsten einer um so prononcierteren 
Ergießung gänzlich bedeutungslos geworden ist. Eine Anschauung dieser sub-
limen Erfahrung gibt eine Erinnerung an das Meer bei Malta, in der eine naturreli-
giöse ‘unio mystica’ (oder ein ozeanisches Gefühl) evoziert wird, die Coleridge in 
eines der bemerkenswerten Präfixkomposita, um die er das Deutsche beneidete, zu 
fassen wußte.  

The Sky, or rather say, the Aether, at Malta, with the Sun apparently suspen-
ded in it, the Eye seeming to pierce beyond, & as it were, behind it — and 
below the aetherial Sea, so blue, so ‘a’ zerflossenes Eins, the substantial 
Image, and fixed real Reflection of the Sky — .79 

Obwohl das in Coleridges Tagebuch literarisch fixierte Bild die Farbkompositio-
nen William Turners vorwegzunehmen oder Freuds Begriff des ‘ozeanischen Ge-
fühls’ zu veranschaulichen scheint, wird man ideengeschichtlich nicht fehlgehen, 
die Beschreibung als Allegorie des ‘großen Meers der Schönheit’ (Plat. symp. 
210e), zu dem die Platonische Ideenlehre aufsteigt, zu deuten. 

Erhabenheitsmomente ohne Schrecken gestaltete auch William Wordsworth, in 
denen er Ichverlust und Einswerdung mit der äußeren Natur imaginiert. Die in der 
idealistischen Ästhetik angestrebte dialektische Versöhnung von Subjekt und Ob-
jekt gestaltet die romantische Dichtung als wechselseitige Durchdringung von Ich 
und Natur. Neuplatonische und spinozistische Traditionslinien überschneiden 
sich, wenn Wordsworth als Abschluß von The Prelude (entst. 1799/1805; gedr. 
postum 1850) den Aufstieg zum Mount Snowdon in Wales als intertextuelle 
‘imitatio’ von Petrarcas Mont Ventoux-Epistel anlegt. Die Beschreibung des phy-
sischen Aufstiegs in die sublime Bergnatur fungiert als Symbol einer Erhebung zu 
„pathetic truth“, deren Aufschwung sich mit „deep enthusiastic joy“ vollzieht.80  

Im gleichen Jahr, in dem auf dem Kontinent Friedrich Schlegel im 116. 
Athenäum-Fragment die romantische Dichtung als eine „progressive Universal-
poesie“ bestimmt, erscheinen in England die epochemachenden Lyrical Ballads 
von Wordsworth und Coleridge. Berühmt darin ist der ‘locus sublimitatis’ in den 

_________________________________________________ 

78 James B. Twitchell: Romantic Horizons. Aspects of the Sublime in English Poetry and Painting 
(1770-1850). Columbia 1983, 87. 

79 Samuel Taylor Coleridge: The Notebooks. Vol. 2: 1804-1808 (Text). Ed. Kathleen Coburn. New 
York 1961, No. 3159, 12.74 (Sept. 1807). 

80 William Wordsworth: The Prelude. 1799, 1805, 1850. Ed. Jonathan Wordsworth, M. H. Ab-
rams, Stephen Gill. New York, London 1975, Book 13, 1805, Vers 265 und 261. 



 
 

 

Nach Burke — Gothic Novel und Ästhetik des Unendlichen 81 

Zeilen „written a few miles above Tintern Abbey“, in denen das lyrische Ich sich 
zu transzendenter Erfahrung erhebt:  



 

 

82 Der negative Grund des Erhabenen — die englische Entwicklung bis Burke und die Folgen 

              And I have felt 
A presence that disturbs me with the joy 
Of elevated thoughts; a sense sublime 
Of something far more deeply interfused, 
Whose dwelling is the light of setting suns, 
And the round ocean, and the living air, 
And the blue sky, and in the mind of man, 
A motion and a spirit, that impels 
All thinking things, all objects of all thought, 
And rolls throught all things.81 

Wordsworth verdichtet in seinen Zeilen, in denen das Verströmen des Ich durch 
Enumeration und Enjambement zum Atemfluß geformt wird, zwar eine Erweite-
rung der Einbildungskraft an sich selbst, aber die Gewalt, die das Gemüt zerreißen 
müßte, wird doch pantheistisch soweit abgefedert, daß nur noch die im präsenti-
schen Modus gefaßte Verwirrung eines unbegrifflichen ‘je ne sais quoi’ geblieben 
ist. Gleichwohl hält Wordsworth in einem nachgelassenen Fragment, das im Kon-
text eines Führers durch den nordenglischen Lake-District entstanden ist, an der 
begrifflichen Scheidung des Erhabenen und Schönen als verschiedenen Rezep-
tionsformen fest. Zwar könne ein Sujet gleichermaßen mit der Kraft begabt sein, 
das Gefühl des Schönen oder des Erhabenen zu erwecken, „tho’ [...] the mind can-
not be affected by both these sensations at the same time, for they are not only 
different from, but opposite to, each other.“82 Während das Gefühl des Schönen 
mit der deutlichen Wahrnehmung der Teile einhergeht, zeichnet sich das Gefühl 
des Erhabenen durch eine gleichsam schwebende Kontemplation unter Aus-
schaltung bewußter Einzelwahrnehmungen aus. 

 

4.6 „Soyez ténébreux“ — Diderots sublimer Rat an die 
Künstler 

Wir hatten die Darstellung der französischen Entwicklung des Erhabenen zugun-
sten Englands verlassen. Nun müssen wir nochmals auf Frankreich zurückkom-
men. Denis Diderot (1713-1784) ergänzt seine Schönheitslehre (1751) und die 
Mitleidsdramaturgie des genre sérieux (1757/58) unter dem Eindruck Edmund 
Burkes um eine Ästhetik des grand goût. Mehrmals hat daher der Philosoph einer 
‘achtenswerten’ Postmodene, Jean-François Lyotard, nicht ohne Süffisanz gegen-

_________________________________________________ 

81 William Wordsworth: „Lines written a few miles above Tintern Abbey, on Revisting the Banks 
of the Wye during a Tour, July 13, 1798“. In: Wordsworth and Coleridge: Lyrical Ballads 
[1798]. Ed. R. L. Brett, A. R. Jones. London 21965, 113-118, Z. 93-102. 

82 William Wordsworth: [„The Sublime and the Beautiful“, 1811/12]. In: Ders.: The Prose Works. 
Ed. W. J. B. Owen, Jane Worthington Smyser. 3 vols. Oxford 1974, vol. II, 349-360, hier: 
349. 



 
 

 

„Soyez ténébreux“ — Diderots sublimer Rat an die Künstler 83 

über einer reduktionistischen Sichtweise der Aufklärung seitens ihrer heutigen 
Verfechter, darauf aufmerksam gemacht, daß es bei Diderot nicht eine einzige, 
sondern mindestens drei Ästhetiken gibt. Die Doppeldeutigkeit seiner Ästhetik, 
das Schwanken zwischen einer neoklassizistischen Lehre der „rapports“, die sein 
Encyclopédie-Artikel „Beau“ bot, und einer präromantischen Theorie des Subli-
men, zu der ihn Burke geführt hatte, gebe ihm geradezu etwas Postmodernisti-
sches: 

Et qu’on s’interroge un peu sur l’équivoque de l’esthétique d’un Diderot 
partagé entre le néoclassicisme de sa théorie des „rapports“ et le postmoder-
nisme de son écriture dans les Salons.83  

In Diderots Ästhetik des Erhabenen wird einerseits mit der Forderung, daß die 
Dichtung „quelque chose d’énorme, de barbare et de sauvage“ verlange, das Pro-
gramm einer ‘Rebarbarisierung’ der Literatur vorgetragen, andererseits mit dem 
durch die Burke-Lektüre geschärften Verständnis für alle Szenen des Schreckens, 
die zum Sublimen führen, den Dichtern der schwer mit Aufklärung zu vereinba-
rende Ratschlag erteilt: 

Soyez ténébreux. [...] il y a, dans toutes ces choses je ne sais quoi de ter-
rible, de grand et d’obscur. (Seid dunkel. [...] das alles hat etwas unsagbar 
Furchtbares, Großes und Dunkles.)84 

Indem Diderot mit der Kategorie des Erhabenen Schrecken, Leid und Tod in der 
Kunst präsent hält, läßt er die idyllische Harmonie neoklassizistischer Synthese 
zersplittern. Diese ‘subversive’ Dimension seiner vorromantischen Poetik soll hier 
besonders gegen jene antiquierten Versuche herausgestellt werden, die versuchten 
Diderots Ästhetik geradlinig auf einen „bürgerlichen Klassizismus“ festlegen zu 
wollen. In den Kunstkritiken der Salons, die Diderot in den 60er Jahren verfaßt, ist 
der rationalistische bzw. neoklassizistische Begriff der ‘schönen Natur’ zugunsten 
einer energetischen Vorstellung der ‘schrecklichen Natur’ aufgegeben. Das „soyez 
ténébreux“, das die Konsequenz aus Diderots Burke-Rezeption zieht, nähert ihn 
stark dem Immoralismus Stendhals und Nietzsches an. Diderots stets gegenwär-
tige Bewunderung für erhabene Landschaften und schreckliche Schiffbrüche ist 
vor allem in den Ausstellungsbesprechungen des Salons von 1767 greifbar. Darin 
geht Diderot mit dem für seine Schiffbruchsdarstellungen berühmten Maler Jo-
seph Vernet — „ce terrible Vernet“ — auf einen imaginären Spaziergang durch 
sieben unterschiedliche Landschaften. Die Komposition der Landschaften ist auf 

_________________________________________________ 

83 Jean-François Lyotard: „Appendice svelte à la question postmoderne“ [Juni 1982]. In: Ders.: 
Tombeau de l'intellectuel et autres papiers. Paris 1984, 75-87, hier: 81 f. 

84 Denis Diderot: „De la poésie dramatique“ [1758]. In: Ders.: Œuvres complètes. Ed. Herbert 
Dieckmann, Jean Varloot. Paris 1975 ff., X (1980), 323-427, hier: 402; ders.: „Salon de 
1767“, ebd., XVI (1990), 53-508, hier: 235. Deutsche Übersetzung nach: Denis Diderot: 
Ästhetische Schriften. Übers. Friedrich Bassenge, Theodor Lücke. Berlin, Weimar 1967, II, 
7-217, hier: 122. 



 

 

84 Der negative Grund des Erhabenen — die englische Entwicklung bis Burke und die Folgen 

Steigerung hin angelegt. Das schöne Ideal öffnet sich zur Ästhetik des Erhabenen. 
Zuletzt steht Diderot am tosenden Meer. Die Situation ist topisch. Sie geht auf 
Lukrez zurück (De rerum natura II,1-8). Zitiert sei eine längere Passage, in der 
Diderot minutiös das grausame Geschehen der Schiffbruch und Seeschlacht über-
blendenden Szene zielsicher auf rhetorische Wirkung hin anlegt und mittels Ver-
gegenwärtigung — seit Longin Figur des Erhabenen — vor Augen stellt: 

J’ai vu ou j’ai cru voir, tout comme il vous plaira une vaste étendue de mer 
s’ouvrir devant moi. J’étais éperdu sur le rivage, à l’aspect d’un navire en-
flammé. J’ai vu la chaloupe s’approcher du navire, se remplir d’hommes et 
s’éloigner. J’ai vu les malheureux que la chaloupe n’avait pu recevoir, 
s’agiter, courir sur le tillac du navire, pousser des cris. J’ai entendu leurs 
cris. Je les ai vus se précipiter dans les eaux, nager vers la chaloupe, s’y atta-
cher. J’ai vu la chaloupe prête à être submergée; et elle l’aurait été, si ceux 
qui l’occupaient, ô loi terrible de la nécessité, n’eussent coupé les mains, 
fendu la tête, enfoncé le glaive dans la gorge et dans la poitrine, tué, mas-
sacré impitoyablement leurs semblables , les compagnons de leur voyage, 
qui leur tendaient en vain du milieu des flots, des bords de la chaloupe, des 
mains suppliantes et leur adressaient des prières qui n’étaient point enten-
dues. J’en vois encore un de ces malheureux; je le vois, il a reçu un coup 
mortel dans les flancs. Il est étendu à la surface de la mer; sa longue cheve-
lure est éparse. Son sang coule d’une large blessure. L’abîme va l’engloutir. 
Je ne le vois plus. [...] Cependant la flamme du vaisseau éclairait les lieux 
circonvoisins. Et ce spectacle terrible avait attiré sur le rivage et sur les ro-
chers les habitants de la contrée qui en détournaient leurs regards. (230 f.) 
(Ich sah oder — ganz wie Sie wollen — glaubte zu sehen, wie ein weites 
Schiff sich vor mir auftat. Ich war am Ufer bestürzt bei dem Anblick eines 
brennenden Schiffes. Ich sah, wie die Schaluppe sich dem Schiff näherte, 
wie sie sich mit Menschen füllte und wie sie sich entfernte. Ich sah auch, 
wie die Unglücklichen, die die Schaluppe nicht mehr hatte aufnehmen kön-
nen, auf dem Oberdeck des Schiffes hin und her liefen und Schreie aus-
stießen. Ich hörte ihr Geschrei, ich sah, wie sie sich in die Fluten stürzten, 
auf die Schaluppe zuschwammen und sich an ihr festhielten. Ich sah, wie die 
Schaluppe dem Untergang nahe war. Sie wäre untergegangen, wenn die In-
sassen — o furchtbares Gesetz der Notwendigkeit! — nicht den anderen die 
Hände abgehauen, den Schädel gespalten, das Schwert in die Kehle und in 
die Brust gebohrt hätten, wenn sie nicht unbarmherzig Wesen ihresgleichen 
getötet und die Reisegefährten niedergemacht hätten, die ihnen an den Sei-
tenwänden der Schaluppe aus der Flut vergeblich flehende Hände entgegen-
streckten und ihnen Bitten zuschrien, die nicht erhört wurden. Ich sehe noch 
deutlich einen dieser Unglücklichen; ja ich sehe ihn. Er hat einen tödlichen 
Stich in die Seite bekommen. Er treibt auf dem Meer, sein langes Haar ist 
aufgelöst, sein Blut fließt aus einer klaffenden Wunde. Der Abgrund will ihn 
verschlingen. Und ich sehe ihn nicht mehr. [...] Unterdessen erhellte der 
Brand des Schiffes die Umgebung. Das furchtbare Schauspiel hatte die Be-



 
 

 

„Soyez ténébreux“ — Diderots sublimer Rat an die Künstler 85 

wohner der Gegend an den Strand und auf die Felsen gelockt; sie wandten 
Ihre Blicke ab.) (118 f.) 

Mögen sich die herbeigelaufenen Zeugen am Ufer auch abwenden, die Leser — 
wir — sind Zuschauer des Schiffbruchs geworden, den Diderot in überschießender 
Phantasie beschreibt. Die Abkehrung der Augen der Zuschauer ist die rhetorische 
Geste, die den Autor vom schlechten Gewissen entlastet und die uns — den Le-
sern — den Blick auf die Schreckensszene freigibt. Ihre dramatische Vergegen-
wärtigung mündet bei Diderot in neue Einsichten über die ästhetische Attraktivität 
von Schrecken und Erhabenheit, die er in Auseinandersetzung mit Edmund Bur-
kes epochaler Untersuchung vom Erhabenen und Schönen (1757) gewonnen hatte. 
Offenbar die 1765 erschienene französische Übersetzung selbst oder Exzerpte dar-
aus vor Augen, übernimmt Diderot sowohl Burkes Beispiele im einzelnen als auch 
dessen zentralen Lehrsatz im ganzen:  

Tout ce qui étonne l’âme, tout ce qui imprime un sentiment de terreur con-
duit au sublime. (233 f.) (Alles, was die Seele in Erstaunen setzt, alles, was 
ihr ein Gefühl des Schreckens einflößt, führt zum Erhabenen.) (121) 

Die Lukrez’sche Schiffbruchsszene jedoch fand sich bei Burke noch nicht — sie 
mit der Ästhetik des Erhabenen in Verbindung gebracht zu haben, ist Diderots ei-
gene Leistung. 

Es wäre ein Mißverständnis zu glauben, die Leser solcher Katastrophenszenen 
oder die Betrachter vor Vernets Gemälden bildeten eine Gemeinschaft empfind-
sam kommunizierender Seelen.85 Die Ansicht, daß die Rührung des Zuschauers 
vor der Leinwand Vernets in eine Identifikation mit den Opfern versetze, teilt al-
lenfalls die heroisch-humanitäre Illusion der Sympathie-Lehre der empfindsamen 
Aufklärung, einer Analyse der egoistischen Struktur des Mitleids hält sie nicht 
stand. Die sympathische Lesart hält sich treu an den Wortlaut des Textes, sie über-
sieht jedoch die Geste, die den Blick freigibt, den Text generiert und die ästheti-
sche Phantasie erhitzt. Nicht erst bei Nietzsche, sondern bereits im 18. Jahrhun-
dert selbst war die Perspektive einer „Lust an der Macht“ (Nietzsche) als der ver-
borgene Nerv der scheinbaren Solidaritätsempfindung der Sympathie bloßgelegt 
worden. Weit davon entfernt, einen „activisme moral“ zu identifizieren, entdeckt 
unser Geschmack an den grausigen Schauspielen einen „sadisme viscéral“. Die 
empfindsamen Evokationen des Schreckens thematisieren im Kern gerade keinen 
Bezug auf den Nebenmenschen, sondern eine selbstbezogene Struktur: An der 
kraftvollen Dynamik der grausigen Szene macht der Betrachter seine eigene Erha-
benheit „sich fühlbar“. Jene „connaissance flatteuse de l’énergie de notre âme“ 

_________________________________________________ 

85 Vgl. „L’émotion du spectateur devant la toile de Vernet repose sur l’identification avec les 
victimes. [...] Notre gôut pour les spectacles cruels relèvent, non d’un sadisme viscéral, amis 
d’un activisme moral“ (Michel Delon: „Joseph Vernet et Diderot dans la tempête“. In: Re-
cherches sur Diderot et sur l'Encyclopédie 15, 1993, 31-39, hier: 34 und 35). 



 

 

86 Der negative Grund des Erhabenen — die englische Entwicklung bis Burke und die Folgen 

(Salon de 1767, 197), derer sich Diderot an den Opfern des Grauens versichert, 
markiert ein Ich- und kein Fremdgefühl. Es ist der Begriff der „connaissance flat-
teuse“, auf den es hier ankommt: Er deckt die selbstreferentielle Struktur auf, die 
die Lust am fremden Schmerz garantiert. Denn seiner Natur nach, d.h. als 
Fremdgefühl ist Mitleid eine unangenehme Empfindung, die erst auf der zweiten, 
autoreferentiellen Ebene mit der Lust einhergeht, daß wir eine Aktivität in uns 
verspüren. Das Gerichtetsein dieser Aktivität ist auf dieser Ebene des Ichgefühls 
sekundär. Daher rührt auch die eigentümliche Anziehung der „beauté du crime“ 
bei Diderot und die Neigung zum erhabenen Verbrecher bei Schiller. Nicht wozu 
Rührung erfolgt, sondern daß Gemütsbewegung stattfindet ist ausschlaggebend: 
Pathetisches Mitleid ist Stärkegefühl und wird auch im 18. Jahrhundert bereits als 
solches gesehen. Bei der Darlegung der Theorie der vermischten Empfindungen 
wird darauf zurückzukommen sein. 

Die Revision seiner Kunstanschauungen durch das Sublime, die Diderot insbeson-
dere im Salon de 1767 betrieben hatte, blieb jedoch für die Ästhetik des ausge-
henden 18. Jahrhunderts folgenlos. Gegenüber dem rationalistisch begrenzten En-
cyclopädie-Artikel über das Schöne, der 1774 von Johann Jakob Engel ins Deut-
sche übersetzt wird, und der soziofunktional eingezwängten Dramaturgie der Mo-
ral, die Gotthold Ephraim Lessing 1760 in Deutschland bekannt macht, hätten die 
Salons im deutschsprachigen Raum freilich mit einer originelleren und fruchtba-
reren Seite der Ästhetik Diderots bekanntmachen können. Mißmutig äußert sich 
z.B. Schiller über ihren Moralismus: 

Er sieht mir bei ästhetischen Werken noch viel zu sehr auf fremde und mo-
ralische Zwecke [...]. Immer muß ihm das schöne Kunstwerk zu etwas an-
derm dienen.“ (an Goethe, 7. Aug. 1797) 

Die sublime Seite von Diderots Ästhetik blieb den Zeitgenossen aufgrund ihrer 
(nur auszugsweisen) Verbreitung im diskreten Medium der Correspondance litté-
raire, philosophique et critique (1753-1813) bis über das Jahrhundertende hinaus 
so gut wie unbekannt. Nichts bezeugt oder erlaubt auch nur die Annahme, daß 
Diderots Gedanken aus dem Salon de 1767 vor ihrer postumen Publikation 1798 
wirksam geworden seien — selbst Schriftsteller, die im Dienst deutscher Fürsten 
Zugang zu den handschriftlich verbreiteten Korrespondenznachrichten hatten, wie 
Goethe, Schiller oder Herder, erwähnen sie erst zu einem späteren Zeitpunkt. 



 
 

 

„Soyez ténébreux“ — Diderots sublimer Rat an die Künstler 87 

Übungsaufgaben zum 4. Kapitel 

1. Versuchen Sie sich an Ihre letzte Reise ans Meer oder ins Hochgebirge 
zu erinnern und halten Sie diese Erinnerung schriftlich fest. Vergleichen 
Sie das von Ihnen gewählte Vokabular mit dem Begriffsinventar des 
Schönen und Erhabenen. 

2. Lesen Sie Addisons Spectator-Artikel Nummer 412 (M4a). Ordnen Sie 
die erwähnten Beispiele für ‘Greatness’ nach Kriterien wie 
schön/häßlich oder weit/wild. Versuchen Sie es mit anderen Kriterien. 
Diskutieren Sie dabei jedes Beispiel mit Freunden. 

3. Diskutieren Sie den Einwand des Rezensenten aus dem Literary Ma-
gazine von Burkes Definition des Erhabenen (I,7 = M5a). Nutzen Sie 
bei Ihren Überlegungen die Unterscheidungen, die Longin (8,2) hin-
sichtlich der Pathosarten vorschlägt. 





 

5 Das Erhabene im deutschsprachigen Raum des 
18. Jahrhunderts 

Eine wichtige Schaltstelle zwischen der neolateinischen Gelehrsamkeit und der 
volkssprachlichen Literatur im 17. Jahrhundert bildet MARTIN OPITZ’ (1597-1639) 
Buch von der Deutschen Poeterey von 1624. Darin macht er sich zur Aufgabe, 
von der poetologischen Überlieferung der Antike und der Renaissance das zu 
erinnern, was „vnsere deutsche Sprache vornehmlich angehet“. Obwohl als 
Gewährsmänner nur Aristoteles und Horaz einerseits, andererseits Vida (1490-
1566) und Scaliger (1484-1558) genannt werden, erinnert Opitz’ Konzeption des 
Poeten doch stark an Longins Grundsätze (8,1). Opitz hält eingangs in der 
„Vorrede“ fest, daß Dichtungsvermögen zum Teil durch eine Poetik vermittelt, 
zum Teil jedoch auch angeboren sein müsse: 

WIewol ich mir von der Deutschen Poeterey [...] etwas auff zue setzen 
vorgenommen; bin ich doch solcher gedancken keines weges/ das ich 
vermeine/ man könne iemanden durch gewisse regeln vnd gesetze zu einem 
Poeten machen.86 

Vielmehr müsse ein Dichter Phantasie haben. Im einzelnen schreibt er: 

Er muß [...] von sinnreichen einfällen vnd erfindungen sein/ muß ein grosses 
vnverzagtes gemüte haben/ muß hohe sachen bey sich erdencken können/ 
soll anders seine Rede eine art kriegen/ und von der erden empor steigen. 
(Ebd., Cap. III, 16) 

Man hat zwischen der Eingangsbemerkung, daß das Wesentliche der Dichtung 
sich nicht in Lehrsätze fassen lasse, und der Tatsache, daß sich Opitz’ Poetik doch 
in der Aufzählung mechanischer Regeln erschöpfe, stets eine Inkonsequenz sehen 
wollen, die der hastigen Niederschrift und eiligen Veröffentlichung des Buchs ge-
schuldet gewesen sein könnte. Vielleicht folgt Opitz mit der gleichzeitigen Beto-
nung von Regel und ingenium aber auch nur jener Struktur, die Longin (8,1) vor-
gegeben hatte, als er von den fünf Grundsätzen des Erhabenen zwei als angeboren 
und drei als erlernbar hingestellt hatte. Nun ist zwar meines Wissens von der Spe-
zialforschung Longin-Einfluß bei Opitz bisher nicht geltend gemacht worden. Er 
könnte aber die vermeintliche Inkonsequenz, derer die Forschung Opitz zeiht, er-
klären, zumal es interessant zu wissen wäre, von woher Opitz ein solches Dichter-
Bild, das auf die Kraft zur gedanklichen Konzeption setzt, anderswoher als aus 
Longin beeinflußten Vorlagen hätte übernehmen sollen. 

 

_________________________________________________ 

86 Martin Opitz: Buch von der Deutschen Poeterey (1624). Hg. Cornelius Sommer. Stuttgart 1970, 
Cap. I. „Vorrede“, 11. 



 

 

88 Das Erhabene im deutschsprachigen Raum des 18. Jahrhunderts 

5.1 Dreistillehre zwischen Barock und Aufklärung 
— Von der „hocherhabenen Schreibart“ zum 
„vernünftig =erhabenen Ausdruck“ 

Die Dreistillehre, die als komplexes Regelsystem die Dekorumsvorschriften, d.h. 
das Verhältnis von Worten, Dingen und ständischer Sozialgliederung, koordiniert, 
gehört in der Rhetorik und Poetik des Barocks zum Allgemeingut. Die Barock-
poetik übernimmt das System der genera elocutionis weitgehend unverändert aus 
der Renaissance und dem Humanismus. Das genus sublime bildet darin die vor-
nehmste Stilhöhe. Zur exemplarischen Veranschaulichung der genera dicendi sei 
nochmals Opitz zitiert, der im sechsten Kapitel seiner Deutschen Poeterey „Von 
der zuebereitung vnd ziehr der worte“, d.h. von der elocutio, handelt. Dabei steht 
das aptum, d.h. der gehörige Zusammenhang von Dingen und Worten, im Vorder-
grund. Die Stilhöhe hat dem sozialen Stand zu entsprechen: 

weil aber die dinge von denen wir schreiben vnterschieden sind/ als gehöret 
sich auch zue einem jeglichen ein eigener vnnd von den andern vnterschie-
dener Character oder merckzeichen der worte. Denn wie ein anderer habit 
einem könige/ ein anderer einer piuatperson gebühret/ vnd ein Kriegesman 
so/ ein Bawer anders/ ein Kauffmann wieder anders hergehen soll: so muß 
man auch nicht von allen dingen auff einerley weise reden; sondern zue 
niedrigen sachen schlechte/ zue hohen ansehnliche/ zue mittelmässigen auch 
mässige vnd weder zue grosse noch zue gemeine worte brauchen. (Ebd., 
Cap. VI, 40) 

Ähnlich wie Thomas Hobbes in England verbindet Martin Opitz im deutschspra-
chigen Raum das System der genera elocutionis mit der Gattungslehre, die eben-
falls der sozialen Ständehierarchie entsprechend gegliedert ist. Die rhetorische Ko-
ordination von Stand, Stil und Genre wird unter dem Begriff der ‘Ständeklausel’ 
zusammengefaßt. Dieses Gattungssystem ist bis weit ins 18. Jahrhundert in Kraft 
und bricht erst mit der Debatte um das bürgerliche Trauerspiel einerseits, dem Er-
folg des Romans andererseits zusammen. Hinsichtlich des stilus humile schreibt 
Opitz: 

In den niedrigen Poetischen sachen werden schlechte vnnd gemeine leute 
eingeführet; wie in Comedien vnd Hirtengegesprechen. (Ebd.) 

In Epos und Tragödie dagegen herrscht stilus sublime, der erschüttern soll: 

Hergegen in wichtigen sachen/ da von Göttern/ Helden/ Königen/ Fürsten/ 
Städten vnd dergleichen gehandelt wird/ muß man ansehliche/ volle vnd 
hefftige reden vorbringen/ und ein ding nicht nur bloß nennen/ sondern mit 
prächtigen hohen worten vmbschreiben. (Ebd., 42) 

Die Stillehre der europäischen Poetik des Cinquecento wird von der Barockpoetik 
unverändert übernommen, mag ihre Bedeutung auch seit 1650 langsam zurück-



 
 

 

Dreistillehre zwischen Barock und Aufklärung 89 

treten. Der Herborner Gelehrte JOHANN HEINRICH ALSTED (1588-1638) fixiert 
1630 in seiner Encyclopaedia das Grundlagenwissen der Zeit. Dabei akzentuiert 
Alsted die Geltung der „characteres dicendi“ (sublimis, mediocris, humilis) nach-
drücklich in seinen Anweisungen für die Poetik. Die höchste Stillage nennt Alsted 
„sublimis, seu gravis“.87 Herangezogen wird diese Stilhöhe bei gewichtigen, über-
ragenden und ernsten Stoffen, um damit Helden, Kriege, Ratschläge, Erlasse u.ä. 
darzustellen und zu beschreiben. Dem hohen Stil kommt Würde („dignitas“) zu. 
Er eignet sich besonders für die Vergegenwärtigung pathoshaltiger Situationen 
und zielt auf Rührung („commovere“) und hinreißende Bewegung der Seele 
(„terror animi“) ab. 

Barockrhetorik und -poetik folgen bzw. modifizieren im wesentlichen die bei 
Opitz oder Alsted formulierten Vorgaben. So rät der Nürnberger Patrizier GEORG 

PHILIPP HARSDÖRFFER (1607-1658) 1648 in seinem berühmten Poetischen Trich-
ter, „hohe Dinge mit hohen prächtigen Machtworten“ vorzutragen.88 Der Danziger 
Gymnasialprofessor JOHANN PETER TITZ (1619-1689) bestimmt 1642 das „Hohe“ 
als Stillage. Alhardus Moller (geb. um 1630) nennt es 1656 den „vortrefflichsten“ 
der genera dicendi. Der Erfurter Jurist KASPAR STIELER (1632-1707) spricht 1673 
von einer „hocherhabenen Schreibart“, in der, wie der Brandenburgische 
Hofhistoriograph MARTIN KEMPE (1642-1683) 1667 dekretiert, nur die 
„hochwichtigen Sachen“ der Heldengedichte, Trauerspiele oder höfischen Ro-
mane eingekleidet werden.89 

Erst JOHANN CHRISTOPH GOTTSCHED (1700-1766) modifiziert im Rückbezug auf 
französische Vorgaben, etwa von Charles Rollin (1661-1741), die traditionelle 
Hierarchie zugunsten einer ‘funktionalen’ Unterscheidung. Damit macht sich ge-
wissermaßen der Wechsel von einem nach Ständen oder Kasten geordneten, ‘stra-
tifikatorischen’ zu einem ‘funktionalen’ Sozialsystem im Sinne Luhmanns auch in 
der Rhetorik geltend. Bei der Bestimmung der Schreibarten kommt es nach Gott-
sched nicht so sehr auf den „äußerlichen“ als auf den „innerlichen“ Unterschied 
an, auf den man hauptsächlich zu sehen habe. Demnach kommt es zu einer Glie-
derung, die ihren Ausgangspunkt nicht an der äußerlichen elocutio, sondern an 
den officia oratoris, d.h. den drei Funktionen des Redners, nimmt, der nach Gott-
sched lehren, belustigen und bewegen wolle: 

_________________________________________________ 

87 Johann Heinrich Alsted: Encyclopaedia. 7 Tom. Herborn 1630, T. II, lib. X, sec. I, cap. III, reg. II, 
511. 

88 Georg Philipp Harsdoerffer: Poetischer Trichter. Die Teutsche Dicht- und Reimkunst. 1. Tl. 
Nürnberg 1650 (Neudruck: Darmstadt 1969), VI, II, 7, 106. 

89 Die Zusammenstellung folgt Joachim Dyck: Ticht-Kunst. Deutsche Barockpoetik und rhetori-
sche Tradition [1966]. 2., verb. Aufl. Bad Homburg, Berlin, Zürich 1969, 91-112, hier: 101 
(Titz), 96 (Moller), 99 (Stieler) und 109 (Kempe). 



 

 

90 Das Erhabene im deutschsprachigen Raum des 18. Jahrhunderts 

Die gute Schreibart, so wie man dieselbe in der Beredsamkeit nutzen kann, 
ist dreyerley, nemlich die natürliche, die sinnreiche, und die bewegende. Ich 
weiß wohl, daß sie von andern anders eingetheilet zu werden pfleget.90 

Der erste deutsche Longin-Übersetzer, CARL HEINRICH (seit 1749: von) HEINEKEN 
(1706-1791) hat Gottscheds funktionaler Einteilung den Vorwurf des 
„Mischmaschs“91 gemacht und an der äußerlichen Situierung der hohen, erhabe-
nen bzw. prächtigen Schreibart als der höchsten Stillage im Rahmen der traditio-
nellen Dreistillehre festgehalten. Der Disput zwischen Heineken und Gottsched 
indiziert, daß das rhetorische System als unhinterfragbare Autorität in die Krise 
geriet, weil das hinter der bisherigen aptum-Lehre stehende Sozialsystem im 18. 
Jahrhundert in Bewegung kommen sollte. Ich hatte schon eingangs festzuhalten 
versucht, daß die Rhetorik innerhalb dieses Umbauprozesses sich als Disziplin 
zwar auflöst, das rhetorische Wissen aber fortbesteht und neuverteilt wird.  

Gottsched schwankt zwischen einem wirkungsästhetisch begründeten Festhalten 
an den genera dicendi, die nochmals auf den drei Aufgaben des Redners gegründet 
werden, und einer werkpoetischen Relativierung zugunsten einer natürlichen bzw. 
vernünftigen Redeweise, die am Wahrscheinlichkeitskriterium, dem Gottsched die 
Dichtung unterwirft, orientiert ist. Am signifikantesten wird dieser Widerstreit 
einmal in der denkwürdigen Wortprägung von dem „vernünftig=erhabenen Aus-
druck“ dokumentiert. Gottsched versucht in diesem Diktum quasi Werk- und Wir-
kungsanforderung, d.h. den Rekurs der Rede auf die Vernunft und den Anspruch 
des Redners, mächtig zu wirken, in Einklang zu bringen. Wirkungs- und Wahr-
scheinlichkeitsforderung widerstreiten einander, wodurch sich die Widersprüche 
in Gottscheds frühaufklärerischem Literaturprogramm erklären. Die „bewegliche“, 
d.h. bewegende Schreibart, „sonst auf griechisch die pathetische, auf lateinisch die 
affectuöse genannt“, wird in Gottscheds Werk über die Redekunst mit dem Topos 
‘si vis me flere’ (‘Wenn du mich zum Weinen bringen willst’) 
zusammengebracht: 

Diese [= die bewegliche Schreibart] ist eine Art des Ausdrucks, die den Lei-
denschaften eigen ist. [...] Er [= der Redner] suchet sich, so viel wie möglich 
ist, erst selber in den Affect zu setzen, den er ausdrücken und erregen will: 
Alsdenn läßt er seiner Einbildungskraft den Zügel, so hitzig, so nachdrück-
lich und einnehmend zu reden, als es ihm nur möglich ist. [...] Es ist schwer 
noch andere Regeln von dieser Schreibart zu geben.92 

_________________________________________________ 

90 Johann Christoph Gottsched: Ausführliche Redekunst, nach Anleitung der alten Griechen und 
Römer [...]. Leipzig 1736, I. Tl., XVI. Hauptst., § 14, 338. 

91 Carl Heinrich Heineken: „Untersuchung vom Erhabenen“. In: Dionysius Longin: Vom Erhabe-
nen. Übers. Ders. [1737, 21738, 41784]. Dresden 31742, 313-376, hier: 319. 

92 Johann Christoph Gottsched: Ausführliche Redekunst [1736, 51759], I. Tl., XVI. Hauptst., § 17. 
In: Ders.: Ausgewählte Werke. Hg. Joachim Birke, Philipp M. Mitchell. 12 Bde. Berlin, New 
York 1968-1987, VII. 1 (1975), 410. 



 
 

 

Das Ende des heroischen Menschenbilds 91 

Dort, wo die Regelpoetik dem Dichter die Zügel schießen läßt, hat sie ihr Recht 
verloren. Von der Eigenlogik des eklektisch zusamengebrachten Toposinventars 
gedrängt, ist Gottsched an dieser Stelle bis an jenen kritischen Punkt geführt wor-
den, an dem bei Boileau die doctrine classique umschlug und für den erhabenen 
Dichter die Regel ausgab, sich um keine Regel zu scheren. Durch die in den Vor-
dergrund gestellte persuasive Kraft der ‘pathetischen’ bzw. ‘affektuösen’ Aus-
drucksart gerät Gottsched in (unfreiwillige) Nähe zu der von Johann Jacob Brei-
tinger (1701-1776) pointierten „hertzrührenden Schreibart“, die jedoch bei dem 
Schweizer, dem Begriff des Merveilleusen bei Boileau folgend, nicht als Stilhöhe 
aufgefaßt, sondern vielmehr zum Stil der Dichtung schlechthin entgrenzt wird. 

Ein über die Stillage hinausgehendes Verständnis des Erhabenen kennt das deut-
sche Barock nicht. Völlig verfehlt ist daher eine Bezeichnung wie „Neubarock“, 
die für die mit den Namen Bodmer, Pyra oder Klopstock verbundene Gegenfront 
zu der auf Vernunft und Natürlichkeit zielenden Grundrichtung der Aufklärung 
vorgeschlagen wurde. Das genus sublime im 17. und das Erhabene im 18. Jahr-
hundert trennt die Longin- und Boileau-Rezeption, die erst nach Gottsched mit 
den eben genannten Kritikern bzw. Dichtern einsetzt. ZEDLERS Universa-
l=Lexicon, das das Wissen der Frühaufklärung thesauriert, notiert lediglich die 
stilistische Bedeutung: 

Stylus sublimis, oder magnificus, ist eine Schreib=Art, welche [...] so hoch 
gehet, als sie kan. 

Das ‘Hohe’ ist für Zedler ein räumlicher, das ‘Große’ ein mathematischer Termi-
nus, d.h. Longins ‘hýpsos’ oder Addisons ‘Greatness’ hinterlassen im ABCdarius 
der Lemmata noch keine Spuren. Daneben verzeichnet Zedler lakonisch nur: 
„Erhaben, nennet sich der grosse Gott“93 — eine Definition, die durch die weitere 
Begriffsentwicklung binnen Generationsfrist ihre Umkehrung erfahren wird. 

 

5.2 Das Ende des heroischen Menschenbilds 

Die Didaktik des barocken Trauerspiels zielte auf die Einübung eines heroisch-
erhabenen Habitus. Der Affekt der Bewunderung sollte zur Nachahmung des mu-
sterhaften Vorbilds anleiten. Eingeübt werden sollte ein auf Seelengröße beruhen-
der Gleichmut (‘constantia’) gegenüber den Zufällen der Welt (‘fortuna’). Die Re-
geln, die die Trauerspielpoetik normiert, entsprachen im übrigen wie die Stände-
klausel dem genus sublime. ‘Hýpsos’ wurde als „magnanimitas“, d.h. Seelen-
hoheit und Geistesgröße, aufgefaßt. Ein solches Konzept wird seit 1730, durch die 

_________________________________________________ 

93 Grosses vollständiges Universal=Lexicon aller Wissenschaften und Künste. 64 Bde, 4 Suppl.-
Bde. Hg. Johann Heinrich Zedler. Halle, Leipzig 1732-1754, Bd. XL (1744), s. v. >stylus 
sublimis<, 1476, und Bd. VIII (1734), s. v. >Erhaben<, 1620. 



 

 

92 Das Erhabene im deutschsprachigen Raum des 18. Jahrhunderts 

Mitleidstheorie des aufklärerischen, namentlich ‘bürgerlichen’ Trauerspiels ver-
drängt. In der von Johann Jacob Bodmer (1698-1783) und Pietro dei Conti di Ca-
lepio (1693-1762) angestellten „Untersuchung wie ferne das Erhabene in den 
Trauerspielen Platz haben könne“ (1736) wird das Erhabene zugunsten sympathe-
tischer Identifikation relativiert. Bewunderungswürdige Helden und erhabene 
Handlungen („grosse Thaten“, „grosse Character“, vortreffliche Vorbilder“, 
„heroische Exempel“) sind passé. Statt Bewunderung soll die Tragödie jetzt 
„angenehmes Weinen“ erregen.94 Bei GOTTHOLD EPHRAIM LESSING (1729-1781) 
wird der Affekt der Bewunderung gänzlich obsolet. Hatte es die heroische Tugend 
auf Leistung, Auszeichnung und Übertreffen des Anderen abgesehen, zielt die 
neue, ‘bürgerliche’ Ethik auf zwischenmenschlichen Umgang. Helden und Heilige 
sind für Lessing unempfindliche, halsstarrige „Ungeheuer“. Statt auf Heroismus 
setzt Lessing auf Solidarität und Sympathie. Lessings Merksatz, der als Motto der 
gesamten empfindsamen Kulturströmung des 18. Jahrhunderts gelten kann, lautet: 

Der mitleidigste Mensch ist der beste Mensch, zu allen gesellschaftlichen 
Tugenden, zu allen Arten der Großmuth der aufgelegteste. Wer uns also mit-
leidig macht, macht uns besser und tugendhafter, und das Trauerspiel, das 
jenes thut, thut auch dieses, oder — es thut jenes, um dieses thun zu 
können.95 

Die Empfindsamheit, d.h. die „Thräne“, wird zum Ausweis wahrer Menschlich-
keit. Das bürgerliche Trauerspiel soll darauf zielen, „unsre Fähigkeit, Mitleid zu 
fühlen, [zu] erweitern“, schreibt Lessing im sog. Briefwechsel über das Trauer-
spiel. Gleichwohl herrscht das auf Bewunderung basierende, admirative Vorbild-
modell noch lange in der Trivialdramaturgie, d.h. im Repertoire der zumal süd-
deutschen Bühnen, vor und überlebt namentlich in der politisch-klassizistischen 
Republikanertragödie (Stichwort: ‘Brutus’, ‘Cato’ oder ‘Virginia’). Verbunden ist 
mit dem Auswechseln des Menschenbilds auch ein komplettes Auswechseln der 
Musterkultur. Umgeschaltet wird von der römisch-antiken auf die griechisch-an-
tike Tradition, vom Imperium auf die Polis, von Virgil auf Homer, von den solda-
tischen Römertugenden eines Horatius auf die ‘verzwickte’ Menschlichkeit einer 
Iphigenie, d.h. für den deutschsprachigen Raum von Klassizismus auf ‘Klassik’.  

Dem französischen Vorbild, das Erhabene in moralischer Absicht als willenshe-
roische ‘Grandeur’ zu fassen, folgen dagegen einige bürgerliche Sittenlehrer. 
Mentalitätsgeschichtlich ist, sehe ich recht, die Verbindung von Tugendhaushalt 
und Erhabenheit, obwohl eine solche Verknüpfung im ciceronischen Rednerideal 

_________________________________________________ 

94 Pietro dei Conti di Calepio: „Untersuchung wie ferne das Erhabene in den Trauerspielen Platz 
haben könne“ In: Johann Jacob Bodmer, Pietro dei Conti di Calepio: Brief=Wechsel von der 
Natur des poetischen Geschmackes. Zürich 1736 (Neudruck: Stuttgart 1966), 95-115. 

95 Gotthold Ephraim Lessing an Friedrich Nicolai, [13.] Nov. 1756. In: Gotthold Ephraim Lessing, 
Moses Mendelssohn, Friedrich Nicolai: Briefwechsel über das Trauerspiel. Hg. Jochen 
Schulte-Sasse. München 1972, 55. 



 
 

 

Das „Wunderbare“ und „Herzrührende“ in der Poetik der Frühaufklärung 93 

(‘orator perfectus’) vorgegeben ist, für das 18. Jahrhundert bisher nicht weiter un-
tersucht worden. Daher soll hier nur auf eine interessante Quelle hingewiesen wer-
den, in der das Erhabene als Erziehungsprogramm funktionalisiert wird. Wie oben 
angedeutet, war in Frankreich das Erhabene als äußerster Grad menschlicher Voll-
kommenheit (‘majestas’, ‘gravitas’, ‘magnanimitas’) zum Verhaltensideal eines 
‘honnête homme’ stilisiert worden. Diese vorbürgerlich-absolutistischen 
Tugenden werden nun im deutschen, insbesondere nordwestdeutschen Kontext zu 
neostoischen Werten wie Gemütsruhe und Edelmut umgedeutet, wodurch — um 
es salopp zu sagen — die Mentalität des aufgeklärten preußischen Beamten nobi-
litiert wird. CHRISTIAN NICOLAUS NAUMANN (1720-1797), ein Studiengenosse 
Lessings, schreibt in der Schrift Von dem Erhabenen in den Sitten (1751) in dem 
Abschnitt „Von den großmüthigen Handlungen“: 

Leutseligkeit, Wohltätigkeit, Dienstgeflissenheit, und was man unter dem 
rechtschaffenen Wesen verstehet, sind der Ruhm, die Freude, die Gemüths-
ruhe, das höchste Gut, der erste und letzte Zweck eines Edelmüthigen. Er ist 
unermüdet arbeitsam, ordentlich bis zum Eigensinne, in jedem Geschäfte 
aufmerksam, genaurichtig und auf den Punkt fertig, gegen sich selbst 
strenge, und gegen andere liebreich, dabey worthaltend, daß er sein Ver-
sprechen zur Stunde und völlig erfüllet, wenn es auch mit seinem Schaden 
geschehen sollte. [...] Gunst, Geschenke, Menschenfurcht, Ansehen der Per-
son, Privatabsichten, und alle diese Magnete schlechter Seelen, sind ihm 
unbekannte Dinge, die er verabscheuet und hasset.96 

„Dienstgeflissenheit“ steht jetzt anstelle heldischer ‘magnanimitas’, „Ehrlichkeit“ 
zählt jetzt mehr als höfische ‘Ehre’. 

 

5.3 Das „Wunderbare“ und „Herzrührende“ in der Poetik 
der Frühaufklärung 

Kommen wir auf die Kategorie des Erhabenen im engeren, d.h. ästhetischen Sinne 
zurück. Unter einer einseitigen Sichtweise auf den Leipzig-Züricher Literatur-
streit, d.h. die Auseinandersetzung zwischen Johann Christoph Gottsched (1700-
1766) auf der einen, Johann Jacob Bodmer (1698-1783) und Johann Jacob Brei-
tinger (1701-1776) auf der anderen Seite, ist lange unentdeckt geblieben, daß die 
von den Schweizern gegen Gottscheds Wahrscheinlichkeitsbegriff mobilisierte 
Kategorie des Wunderbaren unmittelbar an Boileaus Longin-Übersetzung an-
knüpft. Mit Gottscheds Wahrscheinlichkeitsbegriff und Bodmer/Breitingers Be-
griff des Wunderbaren stehen einander nicht französischer Klassizismus und eng-
lische Musterkultur gegenüber, wie lange gedacht wurde, sondern französischer 

_________________________________________________ 

96 Christian Nicolaus Naumann: Von dem Erhabenen in den Sitten. Erfurt 1951, 51 f. 



 

 

94 Das Erhabene im deutschsprachigen Raum des 18. Jahrhunderts 

Klassizismus und dessen boileausche Supplemente („sublimité“, „désordre“, „je 
ne sais quoi“) — zumal beide Parteien fest auf dem Boden des Wolffianismus 
stehen, der von Christian Wolff (1679-1754) begründeten rationalistischen 
Schulphilosophie. 

Die philosophische Prämisse des Wolffianismus, ein Gut in der Gestalt der Voll-
kommenheit vorzustellen, führt in der ersten Hälfte des 18. Jahrhunderts im 
deutschsprachigen Raum dazu, daß das in Frankreich ausgebildete dynamische 
Verständnis des Erhabenen als einer der Sprache innewohnenden performativen 
Kraft zugunsten einer statischen Auffassung eingefroren wird. Eine Vollkommen-
heit, die nicht deutlich erkannt, sondern nur klar empfunden wird, heißt demnach 
‘Schönheit’. Innerhalb dieses Konzepts ist das Erhabene die Gestalt höchster Voll-
kommenheit, d.h. eine Steigerungsform des Schönen, die Bewunderung bzw. Ver-
wunderung erregt. Gottsched zählt zwar Longin neben Aristoteles und Horaz zur 
Trias derjenigen Kunstrichter, deren Regeln ihn zum Unternehmen einer Criti-
schen Dichtkunst (1729) befähigt hätten. Gleichwohl spielt das Erhabene in sei-
nem kritischen Werk keine große Rolle: Das Wunderbare wird nach Maßgabe der 
Wahrscheinlichkeit reguliert, der Tragödienheld wird am Maß des mittleren Cha-
rakters relativiert, und die Erhabenheit der Natur bleibt außer acht oder doch zu-
mindestens nebensächlich, insofern die beschreibende Poesie als nur untergeord-
neter Modus von Mimesis abgewertet und die physikotheologische Dichtung eines 
Barthold Heinrich Brockes’ (1680-1747) oder Albrecht von Hallers (1708-1777) 
herabgesetzt wird. 

 

5.3.1 Bodmer/Breitinger 

Während Gottsched unter dem Dichtungsvermögen die Fähigkeit reflexiver Regel-
anwendung versteht, zielen Bodmer und Breitinger auf die überwältigende Kraft 
vergegenwärtigender Phantasie. Bei ihrem Begriff der Einbildungskraft wird Ge-
setzmäßigkeit zwar impliziert. Sie normiert das Dichten jedoch nicht im voraus, 
sondern kann erst nachträglich durch eine vernünftige Kritik interpretativ expli-
ziert werden. Zwar hatten die Züricher schon in den 20er Jahren ein Werk geplant, 
in dem gegenüber Longin ein ganz neuer Begriff des Erhabenen hatte entwickelt 
werden sollen, tatsächlich motivieren jedoch erst Angriffe auf Miltons Paradise 
Lost zur Entfaltung einer Kategorie, mit der ein solch erhabenes Gedicht litera-
turtheoretisch legitimiert werden konnte. In ihren kritischen Hauptschriften von 
1740/41 legen Bodmer/Breitinger einerseits ein auf „Herzrührung“ zielendes 
Konzept des Wunderbaren vor, andererseits betreiben sie darin die begriffliche 
Scheidung des Schönen vom „Großen“ und „Ungestümen“.  

Wie Boileau grenzt Bodmer grundsätzlich den „oratorischen Firniss“ des genus 
sublime der Dreistillehre vom Erhabenen ab. Er definiert es vielmehr als jene 



 
 

 

Das „Wunderbare“ und „Herzrührende“ in der Poetik der Frühaufklärung 95 

ästhetische Kraft, die „auch die grösten [!] Geister in Erstaunen hinreisset, oder 
mit Schrecken anfüllet“.97 Dabei konvergieren das Wunderbare und Erhabene, 
insofern die Züricher sowohl an Boileaus wirkungsästhetische Bestimmungen des 
„Merveilleux“ als auch direkt an Longin anschließen. Der Rückgriff auf den 
„berühmten griechischen Lehrer des Erhabenen“, wie Breitinger in der Critischen 
Dichtkunst schreibt, spielt nicht nur hinsichtlich der Odendichtung, in deren Mit-
telpunkt der „Enthusiasmo“, d.h. „heilige[n] Rausch“, steht, eine wichtige Rolle.98 
Sondern der Einfluß ist auch dort greifbar, wo Longin nicht ausdrücklich genannt 
wird, etwa wenn es um offenbar fehlerhafte oder unordentliche Dichtung geht: 

Die Poeten können des Erhabenen und des Wunderbaren ohne ihren Fall 
nicht beraubet seyn [...] Man muß sich auch die Gefahr, welche das Große, 
Wunderbare und Erhabene begleitet, nicht allzu erschrecklich vorstellen, 
den gesezt, daß man einigemahl darüber strauchelt, so ist der Leser geneig-
ter dergleichen Fehler zu verzeiehen, als die magere Armuth, die weder Tu-
genden noch Fehler hat. (II, IX, 434) 

Während diese Passage den longinischen Exkurs über Genie und Fehler in den 
dichtungstheoretischen Kontext von 1740 adaptiert, verallgemeinert eine Darle-
gung über den Stil der „hertzrührende[n] Schreibart“, die „mittelst der Ent-
zückung der Phantasie das Hertz der Leser angreiffe, und sich davon Meister ma-
che“ (II, XIII, 353), den von Boileau auf die Ode bezogenen Begriff des ‘beau 
désordre’: 

Die Eigenschaft dieser Sprache bestehet demnach darinnen, daß sie in der 
Anordnung ihres Vortrages, in der Verbindung und Zusammensetzung der 
Wörter und Redensarten, und in der Einrichtung der Rede=Sätze sich an 
kein grammatisches Gesetze oder logicalische Ordnung, die ein gesetzteres 
Gemüthe erfordern, bindet; sondern der Rede eine solche Art der Verbin-
dung, der Zusammenordnung, und einen solchen Schwung giebt, wie es die 
raschen Vorstellungen einer durch die Wuth der Leidenschaften auf einen 
gewissen Grad erhitzten Phantasie erheischen; also daß man aus der Form 
der Rede den Schwung, den eine Gemüths=Leidenschaft überkommen hat, 
erkennen kan. (II, XIII, 354 f.) 

Daneben unterscheiden die Schweizer in Hinsicht auf die Sujets der Kunst einer-
seits das Schöne vom Erhabenen, andererseits treiben sie die von Addison in An-
schlag gebrachte Binnendifferenzierung des Erhabenen voran. Bodmer bestimmt 
das Schöne sowohl bezüglich der Gestalt als auch der Wirkung: 

_________________________________________________ 

97 Johann Jacob Bodmer: „Vom Erhabenen in der Sprache“. In: Ders.: Critische Briefe. Zürich 
1746 (Neudruck: Hildesheim 1969), IV. Brief, 103-108, hier: 104. 

98 Johann Jacob Breitinger: Critische Dichtkunst. 2 Bde. Zürich 1740 (Neudruck: Stuttgart 1966), 
I, IX, 323 und 329 f. 



 

 

96 Das Erhabene im deutschsprachigen Raum des 18. Jahrhunderts 

Ich verstehe durch das Schöne, das Uebereinstimmende in dem Mannigfalti-
gen, wenn wir unter den Theilen Ordnung, Ebenmaß und Harmonie wahr-
nehmen [...]. Alle freudigen und angenehmen Eindrücke entstehen aus die-
sem Grund. Die erste Erblickung des Schönen rührt uns mit einer innerli-
chen Freude, und gießt Fröhlichkeit und Ergetzen auf den ganzen Menschen 
aus.99 

Von der fröhlich machenden Schönheit wird das Große, das Erstaunen erweckt, 
und das Heftige oder Ungestüme, das einen widrigen Eindruck macht, abgetrennt. 
Das Separationskriterium ist wirkungsästhetischer Art, da Bodmer nachdrücklich 
festhält, daß es der „merkliche Unterschied zwischen den Würkungen und Ein-
drücken“ ist, weswegen man das Schöne mit dem Großen bzw. Ungestümen nicht 
„vermischen“ dürfe (VIII, 211). Das Große, dessen Anblick heftige Affekte hervor-
ruft, ist form- und grenzenlos. Es bietet dem Auge keinen Fixpunkt. Bodmer 
schreibt: 

Wir werden in eine angenehme Bestürtzung versetzt und gleichsam ver-
schlagen, und fühlen eine ergetzliche Stille in der Seele, wenn wir gewisse 
unbegränzte Gegenstände erblicken. Von dieser Art sind, die Aussicht in ein 
weites Land, die weder durch Berge noch durch Hügel oder Wälder gehem-
met wird, in eine sehr grosse unangebaute Wüste, an ungeheure Haufen von 
Bergen, hohe Klippen und hängende Felsen=Wände, in eine weit ausge-
streckte See. (VIII, 212) 

Bodmer folgt hier wörtlich Addisons Beschreibung von „Greatness“ in der 
Spectator-Nummer 412. Die „wilde Pracht“ des unermeßlichen Raumes versetzt 
in Schrecken, Erstaunen, Bestürzung, Beklemmung, kurz: in ein „erhabenes Erget-
zen“ (VIII, 214). Analog zur Ab- und Aufschwungsphase physiko- und astrotheo-
logischer Dichtung etwa bei Brockes, dem wichtigsten deutschen Dichter der 
Frühaufklärung, wird die angenehme Bestürzung angesichts des Großen als ein 
komplexes, zweitaktiges psychisches Geschehen aufgefaßt, bei dem nach anfäng-
licher „Unterbrechung“ und „Stillstand“ eine mit Lust einhergehende 
„Wiederkunft“ der wirksamen Gemütskräfte stattfindet. Wer will, mag den eroti-
schen Konnotationen des ‘ozeanischen Gefühls’ bei Freud folgen und in diesem 
erhabenheitstypischen Rhythmus etwas Orgiastisches vermuten. Es lohnt sich, 
Bodmers Nachvollzug der gegenläufigen Bewegung von Niederschlagung und 
Erhebung in extenso zu zitieren, da Kant die widerstreitende Gemütsbewegung 
des Erhabenen eine „negative Lust“ nennen und im übrigen die rührende Al-
ternanz von „Hemmung“ und „Ergießung“ in vergleichbarer Weise beschreiben 
wird. Bei Bodmer heißt es 1741: 

_________________________________________________ 

99 Johann Jacob Bodmer: Critische Betrachtungen über die poetischen Gemählde der Dichter. 
Zürich 1741 (Neudruck: Stuttgart 1971), VII. Abschn., „Von den Gemählden des Schönen“, 
152-211, VIII. Abschn., „Von dem Grossen“, 211-239, und IX. Abschn., „Von dem Ungestü-
men“, 239-281, hier: VII, 153. 



 
 

 

Das „Wunderbare“ und „Herzrührende“ in der Poetik der Frühaufklärung 97 

Dadurch wird zugleich alle Würcksamkeit des Gemüthes zu Boden geschla-
gen und eine Zeitlang gedämpfet, welches aber nicht nur ohne Beschwerde 
geschieht, sondern vielmehr ein grosses Vergnügen nach sich zieht, wenn 
man sich bald hernach wieder findet. [...] Man wird sich destoweniger ver-
wundern, daß dieser Verlust sein selbst, diese Unterbrechung der würcksa-
men Kräfte des Geists, dieser Stillstand derselben, mit Ergetzen begleitet ist, 
wenn man betrachtet, wie eigen sonst die Bewegung und Geschäftigkeit dem 
Menschen ist, wie sein Leben nichts anders ist, als eine Veränderung der 
Arten dieser Bewegungen, also daß ihm die plötzliche Aufhebung derselben, 
da diese Unruhe in eine so abgezogene Stille verwandelt wird, nothwendig 
etwas seltsames und neues seyn muß; daher er nicht ohne Ergetzen in diesen 
Stand kommen kan, in welchen er so selten Anlaß hat zu kommen. Dazu 
kömmt denn die darauf folgende Betrachtung, welche die Wiederkunft sei-
ner würcksamen Kräfte bey ihm verursachet, wenn sie ihm vergewissert daß 
er in diesem unermeßlichen Gantzen beständig im Wesen ist, und wenn er 
vornehmlich den Grund und Ursprung, warum alles ist, und in welchem al-
les dieses ungemessene Gantze enthalten ist, bey sich ermißt. (VIII, 229 f.) 

Übersteigt das Große die Fassungskraft der Phantasie, so bedroht das Ungestüme 
den Menschen in seiner sinnlichen Existenz. Die Wirkung des Ungestümen ist 
eine „gewaltthätige Bewegung“ (VII, 154), die das Gemüt mit Macht und Gewalt 
niederschlägt. Daher vergnügt das Ungestüme im Unterschied zum Großen, des-
sen „angenehme[n] Bestürzung“ unmittelbar gefällt, nur in der künstlerischen 
Nachahmung: 

Dieses Ungestüme nun, vornehmlich in so ferne es seine Würckungen auf 
den Menschen ausübet, ist die dritte Springfeder der Eindrücke, welche dem 
Poeten in dem materialischen Reiche zu Dienste steht; sie versiehet ihn mit 
dem Widrigen, Furchtbaren und Erschrecklichen, aus welchem er durch 
seine Kunst nach Erfodern seiner Absichten das Ergetzen selbst herauszie-
hen kan; gestalt das Schrecken selbst unter seiner Hand angenehm wird, e di 
mezzo la tema esce il diletto. (IX, 240) 

Aufgezählt werden Bilder des Sturmes, der Gefahr und des Schiffbruchs, Schilde-
rungen der Sintflut und anderer verheerender Unwetter. Bodmer zielt zwar auf 
eine intellektualistische Erklärung des angenehmen Schreckens am Ungestümen, 
insofern er auf den Mechanismus abhebt, daß der Schrecken sich unter der Hand 
des Künstlers in Ergötzen verwandelt. Tatsächlich tilgt freilich die nachdrückliche 
Vergegenwärtigung des Schreckens, die mit Longins Hinweis auf Homers Schiff-
bruchsschilderung (10,6) autorisiert wird, gerade jedes Bewußtsein der 
Kunstdifferenz. Die Darstellung des Schrecklichen, fordert Bodmer, müsse „die 
Grösse der Gefahr [...] so lebhaft vorstellen, daß das Gemüthe des Lesers mit 
Schrecken und Bangigkeit eingenommen würde.“ (IX, 242) Insofern Bodmer mit 
Longin auf die pathetische Kraft des Ungestümen und auf die „durchbrechende 
und verzehrende Gewalt“ der Rede abhebt, überspringt er (vergleichbar dem bei 



 

 

98 Das Erhabene im deutschsprachigen Raum des 18. Jahrhunderts 

John Dennis erwähnten Fieberträumenden – s.o. Kap. 4.1) die zunächst ins Auge 
gefaßte Kunstdifferenz. Der Künstler soll nicht seine Kunstfertigkeit herausstel-
len, sondern die Kraft seiner Darstellung soll vergessen machen, daß es hier nur 
Kunstmittel sind, die dem Rezipienten „das Schrecken und die Furcht mit vollem 
Nachdruck in die Brust sencken.“ (IX, 274) 

 

5.3.2 Pyra 

Das Erhabene führt um 1740 zu einer mehrfachen Verschiebung gegenüber den 
vorangegangenen Bedingungen der Literatur. Die Erneuerung der deutschen 
Dichtersprache legitimiert sich, stilistisch gesehen, im wesentlichen durch das 
Geltendmachen des Erhabenen in der Dichtung. Das Erhabene bietet der durch 
Pietismus und Empfindsamkeit verfeinerten Gefühlskultur ein Ensemble sprachli-
cher Ausdrucksmittel, die freilich mit der Ästhetisierung religöser Inhalte zugleich 
zum Geltungsverlust der Religion führt. Schließlich erhöht das Erhabene das Pre-
stige des Dichters und hebt ihn über das Gros der anderen Schriftsteller, die als 
‘elende Reimer’ abgewertet werden, hinaus. 

Die von Bodmer/Breitinger disponierte Kategorie des Erhabenen besteht ihre lite-
raturkritische ‘Feuertaufe’ im Leipzig-Züricher-Literaturstreit. Gottsched war es 
gelungen, die Dichtung durch die ‘Fabel’ auf den Zweck der Tugendlehre und 
durch den Begriff der ‘Wahrscheinlichkeit’ auf Realismus zu verpflichten. Da-
durch vermochte er die Beerbbarkeit der traditionellen Kunstformen zu regulieren 
und den Kanon in seinem Sinne zu begrenzen. Gottscheds Gegener dagegen sind 
mit dem Erhabenen munitioniert. Ein Angriff damit wird bezeichnenderweise in 
der „Vorrede“ zur Neuauflage der ersten deutschen Longin-Übersetzung vorgetra-
gen. Der Verfasser bezeichnet Gottscheds Critische Dichtkunst (1729, 31742) 
darin als „das elende Werk eines frechen Corsaren“ und verwahrt sich gegen der-
gleichen „Verfechter des deutschen Witzes“. Wer dagegen Dichten wolle, müsse 
„mehr auf einen männlichen Nachdruck, als auf eine weibische und süsse Zier-
lichkeit setzen“.100 An die ‘Steilvorlage’ der Anti-Gottsched-Satire knüpft der 
pietistisch erzogene Immanuel Jacob Pyra (1715-1744) an, der in einer der Haupt-
schriften des Literaturstreits mit Hilfe des Erhabenen den Erweis erbringt, daß die 
Gottschedianische Sekte den Geschmack verdirbt. Pyra ergreift vielmehr für die 
„Addisonische Sekte“ Partei, beginnt Longin zu übersetzen, verfaßt selbst eine 
Abhandlung über das Erhabene und nutzt die neue Kategorie bei seinen literatur-
kritischen Feldzügen. Gegen den gottschedianischen Vorwurf, Miltons Darstel-
lung der Hölle (Paradise Lost, I) sei literarisch abenteuerlich, mobilisiert Pyra das 
Schrecklich-Erhabene: 

_________________________________________________ 

100 [Christian Ludwig Liscow:] „Neue Vorrede von einem Ungenannten“. In: Dionysius Longin: 
Vom Erhabenen. Übers. Carl Heinrich Heineken (wie Anm. 91), 3-46, hier: 43 f. 



 
 

 

Das „Wunderbare“ und „Herzrührende“ in der Poetik der Frühaufklärung 99 

Was könnt ihr euch aber erhabners, schrecklichers vorstellen, als einen 
flammenden Meerbusen, worauf Winde des Feuer oft in fürchterliche Wür-
bel herum reißen und drehen, wobei stets ein stürmisches, schreckliches 
Brausen von den wütenden Flammen entsteht. Dies Hohe aber hat er [= 
Milton] nach Longins Vorschlage, bloß durch die geschickte Wahl der Um-
stände so gewaltig und schreckend gemacht. Wie würde der griechische 
Kunstrichter eine solche Einbildung bewundert haben! Aber Herr Heineke 
[!] hat recht, wenn er sagt: Es gebe gewisse Leute, die nimmermehr etwas 
erhabenes empfänden, und an denen Hoppen und Maltz verlohren wäre. 101 

Das literaturkritische Vokabular seiner Milton-Rettung hatte sich Pyra zuvor in 
der Auseinandersetzung mit Longin erarbeitet. In einem eigenen Entwurf zu einer 
Abhandlung über das Erhabene unterscheidet er mehrere Unterarten des Erhabe-
nen: 

Das Majestätische so aus den Handlungen und Aussprüchen der Gotter [!], 
Helden und Fürsten in den Werken eines Homers oder Virgil leuchtet. Das 
Prächtige so in ihren stolzen Beschreibungen glänzet. Das große in den Be-
griffen Vorstellungen und Verrichtungen außerordentlicher Gegenstande 
Krafte und Uhrsachen. Das pathetische [!] das schreckliche [!] welches die 
Schauplätze erschüttert. [...] Dis alles würckt Bewunderung Erstaunen 
Schrecken.102 

Hält man sich an die affektive Steigerungsreihe „Bewunderung Erstaunen Schrek-
ken“ bzw. „Verwunderung Erstaunen Schrecken“, wie es einige Blätter zuvor 
heißt, ergeben sich im wesentlichen drei „verschiedne Zweige“ des Erhabenen, die 
den moralischen, ozeanischen und dynamischen Aspekt der Kategorie auszudiffe-
renzieren suchen: „Handlungen Reden und Entschluße der Götter und Helden“, 
d.h. das Majestätische und Prächtige erregen Be- bzw. Verwunderung, „Wunder-
wercke der mächtigen Natur“, d.h. das Große bewirkt Erstaunen und die 
„verherende[n]“ und „schreckliche[n] Würkungen“ der Natur, d.h. das Pathetische 
und Schreckliche versetzen in Schrecken.  

Wie bei seinem Gewährsmann Boileau sind auch im (freilich schmalen) literatur-
kritischen Werk Pyras produktions-, werk- und wirkungsästhetische Bestimmun-
gen des Erhabenen komplementär aufeinander bezogen. Die affektive Dimension 
der Erschütterung und das Moment schöpferischen Enthusiasmus werden auch bei 
Pyra durch das Formkriterium ästhetischer Unordnung in Beziehung gesetzt. Un-
ter werkstrukturierender Gewichtung greift Pyra den französischen Begriff des 

_________________________________________________ 

101 [Immanuel Jacob Pyra:] Erweis, daß die G*ttsch*dianische Secte den Geschmack verderbe. 
Ueber die Hallischen Bemühungen zur Aufnahme der Critik. Hamburg, Leipzig 1743, 22 f. 

102 Immanuel Jacob Pyra: Über das Erhabene [um 1737]. Hg. Carsten Zelle. Frankfurt am Main, 
Bern, New York, Paris 1991, 66 f. (das Zitat bietet eine kontaminierte, jedoch nicht moderni-
sierte Lesefassung). 



 

 

100 Das Erhabene im deutschsprachigen Raum des 18. Jahrhunderts 

„beau desordre“ auf, der die der Dichtung „eigne[r] Unordnung“ organisiert. Die 
„schöne Unordnung“103 ist strukturelles Analogon zur schöpferischen Einbil-
dungskraft einerseits, zur wirkungsästhetischen Ekstase andererseits und eröffnet 
der Dichtung einen eigenlogischen, d.h. ästhetischen Raum, der von der vernünfti-
gen Ordnung des Diskurses getrennt ist.  

Dichtung und Diskurs gehorchen Pyra zufolge unterschiedlichen Logiken. Folge-
richtig macht er den Gottschedianern in seinem Erweis, daß sie den Geschmack 
verderben, zum Vorwurf, daß es „abgeschmackt [ist], eine dichtermäßige Vorstel-
lung, wie einen theologischen oder philosophischen Aufsatz zu richten“ (43). Ge-
nau das war die Position, die der Begründer der Ästhetik, der in Halle lehrende 
Philosoph ALEXANDER GOTTLIEB BAUMGARTEN (1714-1762), seit Mitte der 30er 
Jahre gelehrt hatte. Baumgarten hatte nämlich festgestellt, daß in der damaligen 
Philosophie eine große Lücke klaffte. Nach Baumgartens Ansicht war die 
Erkenntnislehre in der Philosophie vor ihm nur einseitig als Logik, d.h. als Wis-
senschaft von der deutlichen Erkenntnis („cognitio distincta“), betrieben worden, 
obwohl seine Vorgänger, insbesondere aber der Philosoph Gottfried Wilhelm 
Leibniz (1646-1716), auch den undeutlichen Vorstellungen („cognitio confusa“) 
ausdrücklich den Status von Erkenntnis („cognitio“) zugebilligt hatten. Daraus 
schloß Baumgarten, daß man die Philosophie vervollständigen und die Logik um 
eine Wissenschaft von der undeutlichen, d.h. sinnlichen Erkenntnis („cognitio 
sensitiva“) ergänzen müsse. Für diese Wissenschaft von der sinnlichen Erkenntnis 
schlug Baumgarten das Kunstwort ‘Ästhetik’ vor. Der Logik als oberer Erkennt-
nislehre („gnoseologica superior“) stellte er die Ästhetik als untere Erkenntnis-
lehre („gnoseologia inferior“) gegenüber. Baumgarten hat diese Überlegungen der 
Gelehrtenrepublik zuerst 1735 in seiner Dissertation Meditationes philosophicae 
de nonnullis ad poema pertinentibus vorgestellt und dann 1750/58 in den unvoll-
endet gebliebenen Aesthetica ausführlich dargestellt. Dem deutschsprechenden 
Publikum hat er den Systemgedanken der Ästhetik einmal in einer philosophi-
schen Monatsschrift zu verdeutlichen gesucht. Da Baumgarten sich hier des litera-
rischen Mittels des fingierten Briefs bedient, spricht der ‘Wahrheitsfreund’ hier 
von sich in der 3. Person: 

Weil wir nun aber weit mehrere Vermögen der Seelen besitzen, die zur Er-
kenntnis dienen, als die man bloß zum Verstande oder der Vernunfft rech-
nen könne, so scheint ihm die Logik mehr zu versprechen, als sie halte, 
wenn sie unsere Erkenntnis überhaupt zu verbeßern sich anheischig macht, 
und nachher nur mit der deutlichen Einsicht und deren Zurechtweisung be-

_________________________________________________ 

103 Immanuel Jacob Pyra: „Der Tempel der wahren Dichtkunst“ [1737]. In: Samuel Gotthold 
Lange, Immanuel Jacob Pyra: Freundschaftliche Lieder. Hg. August Sauer. Heilbronn 1885 
(Neudruck: Nendeln 1968), 83-119, 5. Ges., Z. 78, 116 ("beau desordre"); ders.: „Das Wort 
des Höchsten“ [1738], ebd., 125-127 („Vorrede“), hier: 126 ("mit heiliger, doch eigner Un-
ordnung"); [ders.:] Fortsetzung des Erweises, daß die G*ttsch*dianische Sekte den Ge-
schmack verderbe. Berlin 1744 (Neudruck: Hildesheim, New York 1974), 25 ("schöne Un-
ordnung“). 



 
 

 

Das „Wunderbare“ und „Herzrührende“ in der Poetik der Frühaufklärung 101 

schäfftiget ist. Er stellt sie sich also, als eine Wißenschafft der Erkenntnis 
des Verstandes oder der deutlichen Einsicht vor und behält, die Gesetze der 
sinnlichen und lebhafften Erkenntnis, wenn sie auch nicht bis zur Deutlich-
keit, in genauester Bedeutung, aufsteigen sollte, zu einer besonderen Wißen-
schafft zurück. Diese letztere nennt er die Aesthetik, welcher Nahme mir um 
so viel weniger fremd vorkommt, weil ich ihn schon in einigen gedrukten 
akademischen Schrifften bemerckt.“104 

Die paralogische Programmatik und der sensitive Ansatz von Baumgartens Ästhe-
tik mußten kurz herausgehoben werden, um den Tatbestand zu profilieren, daß die 
‘Ästhetik’ ihre Karriere in der Moderne einerseits als Kritik und Korrektur 
‘logozentrischer’ Reduktion menschlicher Erkenntnisleistungen, andererseits als 
Theorie von ‘aisthesis’, d.h. Empfindung und Wahrnehmung, insbesondere ihrer 
dynamischen und epiphaniehaften Momente, begonnen hat. Ästhetik konstituiert 
sich zeitlich nicht nach dem Rationalismus, sondern gleichursprünglich mit ihm 
als Auffangbecken für alle jene Kognitions- und Wahrnehmungsweisen, die aus 
ihm ausgegrenzt werden und herausfallen. Die Supplemente des Klassizismus 
(„sublimité“, „désordre“, „je ne sais quoi“) sind eine erste Ausprägung davon. Es 
ist also kein Zufall, daß Pyra beide Kontexte, Boileaus Longin-Rezeption und 
Baumgartens Ästhetik-Konzept, aufgreift und die Eigenlogik der Ästhetik mit der 
Kategorie des Erhabenen ausgestaltet. In der Auseinandersetzung mit dem Erha-
benen gelingt ihm die Einsicht in die Autonomie des Ästhetischen, die in der Fest-
stellung seiner gottschedianischen Gegner, bei ihm sei die „Logik der Vernunft“ 
durch die „Logik der Phantasie“ ersetzt worden, zwar mißbilligend, aber treffend 
pointiert wird.105 

 

5.3.3 Klopstock 

Die frühaufklärerische Disposition des Erhabenen im Zuge der deutschsprachigen 
Longin- und Boileau-Rezeption mündet in die Dichtungstheorie und Praxis bei 
Friedrich Gottlieb Klopstock (1724-1803). Die Gesänge seines Epos Der Messias, 
die 1748 zu erscheinen begannen, sowie seine Oden und Elegien können als Rea-
lisationen des Erhabenen sowie als Begründung der neuen, freirhythmischen Stil-
höhe der Hymne im deutschsprachigen Raum gelten. Klopstock geht Ende der 
50er Jahre von antiken Strophenmaßen zu freirhythmischer Lyrik mit entfesselter 
Sprachdynamik und aufquellender Metaphorik über. Insbesondere die 1771 in 
„Die Frühlingsfeyer“ umbenannte „Eine Ode auf die ernsthaften Vergnügungen 
des Landlebens“ (1759) gilt als erste Bewältigung hymnischen Stils in deutscher 

_________________________________________________ 

104 Alexander Gottlieb Baumgarten: Philosophische Briefe von Aletheophilus. Frankfurth, Leipzig 
1741, „2. Schreiben“, 5-8, hier: 6 f. 

105 [Anonymos:] „Schreiben an Herrn Emanuel Jacob Pyra, Conrector an dem cöllnischen Gym-
nasio zu Berlin, über den Erweis, daß die Gottschedianische Sekte den Geschmack verderbe“. 
In: Hallische Bemühungen Bd. I, 4. St. (Halle 1744), 264-288, hier: 286. 



 

 

102 Das Erhabene im deutschsprachigen Raum des 18. Jahrhunderts 

Sprache und war auf die Zeitgenossen, wie auf Johann Wolfgang Goethe im 
Werther („‘Klopstock!’“), von großer Wirkung. Auf den Punkt gebracht, ist Klop-
stocks „Das Landleben“ ein Gewittergedicht, das der erhabenheitstypischen Ge-
genbewegung von Ladung und Entladung, Niederschlagung und Erhebung bzw. 
Hemmung und Ergießung der Lebenskräfte folgt. Auf Blitz, Donner und Zerstö-
rung folgt entspannender Regen und versöhnender Regenbogen. Der Schluß der 
mehrere Seiten umfassenden Hymne von 1759 lautet: 

Herr! Herr! Gott! barmherzig und gnädig! 
Angebetet, gepriesen 
Sei dein herrlicher Name! 

Und die Gewitterwinde? Sie tragen den Donner! 
Wie sie rauschen! Wie sie die Wälder durchrauschen! 
Und nun schweigen Sie! Majestätischer 
Wandeln die Wolken herauf! 

Seht ihr den neuen Zeugen des Nahen, 
Seht ihr den fliegenden Blitz? 
Hört ihr, hoch in den Wolken, den Donner des Herrn? 
Er ruft Jehovah! 
Jehovah! 
Jehovah! 
Und der gesplitterte Wald dampft! 

Aber nicht unsre Hütte! 
Unser Vater gebot 
Seinem Verderber 
Vor unsrer Hütte vorüberzugehn! 

Ach schon rauschet, schon rauschet 
Himmel und Erde vom gnädigen Regen! 
Nun ist, wie dürstete sie! Die Erd erquickt, 
Und der Himmel der Fülle des Segens entladen! 

Siehe, nun kömmt Jehovah nicht mehr im Wetter! 
Im stillen, sanften Säuseln 
Kömmt Jehovah! 
Und unter ihm neigt sich der Bogen des Friedens.106 

Daß Goethe die Bekanntschaft zwischen Werther und Lotte im Brief vom 16. Juni 
mit Tanz und Gewitter koordiniert, steht für äußere Annäherung und innere Be-
wegtheit. Vor allem aber verweist die Klopstocks „Frühlingsfeyer“ folgende Ro-
manregie darauf, daß das Erhabene, die mit der Kategorie verbundene thematische 
Topik ebenso wie die mit ihr verknüpfte emotionale Rhythmik, über den engeren 

_________________________________________________ 

106 Friedrich Gottlieb Klopstock: „Eine Ode über die ernsthaften Vergnügungen des Landlebens“ 
[1759]. In: Ders.: Der Messias. Oden und Elegien, Epigramme. Abhandlungen. Hg. Uwe-K. 
Ketelsen. Reinbeck bei Hamburg 1968, 88-94, hier: 92 f. 



 
 

 

Das „Wunderbare“ und „Herzrührende“ in der Poetik der Frühaufklärung 103 

Kreis von Poetologie und Dichtung hinausgehend auch auf die Mentalität emp-
findsamen Gefühlshaushalts sich ausgewirkt hat. Bei Goethe heißt es u.a.: 

Der Tanz war noch nicht zu Ende, als die Blitze, die wir schon lange am Ho-
rizonte leuchten gesehn und die ich immer für Wetterkühlen ausgegeben 
hatte, viel stärker zu werden anfingen und der Donner die Musik über-
stimmte. [...] das Gewitter war vorüber, und ich folgte Lotten in den Saal. 
[...] „Ich war“, fuhr sie fort, „eine der Furchtsamsten, und indem ich mich 
herzhaft stellte, um den andern Mut zu geben, bin ich mutig geworden.“ — 
Wir traten ans Fenster. Es donnerte abseitwärts, und der herrliche Regen 
säuselte auf das Land, und der erquickendste Wohlgeruch stieg in aller Fülle 
einer warmen Luft zu uns auf. Sie stand auf ihren Ellenbogen gestützt, ihr 
Blick durchdrang die Gegend; sie sah gen Himmel und auf mich, ich sah ihr 
Auge tränenvoll, sie legte ihre Hand auf die meinige und sagte: 
„Klopstock!“ — Ich erinnerte mich sogleich der herrlichen Ode, die ihr in 
Gedanken lag, und versank in dem Strome von Empfindungen, den sie in 
dieser Losung über mich ausgoß. Ich ertrug’s nicht, neigte mich auf ihre 
Hand und küßte sie unter den wonnevollsten Tränen.107 

Den mentalitätsmodulierenden Auswirkungen des Erhabenen in der Empfindsam-
keit soll hier nicht weiter nachgegangen werden. Für unsere Darstellung sind 
Klopstocks theoretische Einlassungen, namentlich in der Abhandlung „Von der 
heiligen Poesie“ wichtiger. Programmatisch hatte Klopstock sie 1755 seinem Epos 
als „Vorrede“ in der Buchausgabe des Messias vorangestellt. In der Konzeption 
einer „heiligen Poesie“ (eine Bezeichnung, die sich bereits bei Pyra findet) gehen 
pietistische Glaubensinhalte, die Überhöhung des Dichters zum Priester und Seher 
(‘poeta vates’) und die neue ästhetische Kategorie des Erhabenen zusammen und 
stützen einander. Die ganze Konstruktion einer „höheren Poesie“, die sich über 
die Niederungen einer bloß „versifizierten Prosa“ erhebt, folgt der dichotomisie-
renden Struktur, mit der Longin bzw. Boileau ein „sublime qui a quelques 
défauts“ gegen „le médiocre parfait“ ausgespielt hatten. An einer signifikanten 
Stelle der kurzen Abhandlung schreibt Klopstock in merksatzartigen Absätzen: 

Die höhere Poesie ist ein Werk des Genies; und sie soll nur selten einige 
Züge des Witzes, zum Ausmalen, anwenden. / Es gibt Werke des Witzes, die 
Meisterstücke sind, ohne daß das Herz etwas dazu beigetragen hatte. Allein, 
das Genie ohne Herz, wäre nur halbes Genie. / Die letzten und höchsten 
Wirkungen der Werke des Genies sind, daß sie die ganze Seele bewegen. 
Wir können hier einige Stufen der starken und der stärkern Empfindung hin-
aufsteigen. Dies ist der Schauplatz des Erhabnen. / Wer es für einen gerin-

_________________________________________________ 

107 Johann Wolfgang Goethe: „Die Leiden des jungen Werthers“ [1774]. In: Ders.: Werke. Ham-
burger Ausgabe in 14 Bänden. Hg. Erich Trunz. Hamburg 1948 ff., hier: Bd. VI, 26 ff. 



 

 

104 Das Erhabene im deutschsprachigen Raum des 18. Jahrhunderts 

gen Unterschied hält, die Seele leicht rühren; oder sie ganz in allen ihren 
mächtigen Kräften, bewegen: der denkt nicht würdig genug von ihr.108 

Versucht man die Kernbegriffe, die hier zusammengebracht werden, zu sortieren 
und mit einigen weiteren Bestimmungen aus der Abhandlung zu verbinden, ergibt 
sich eine duale Taxonomie, die der doppelten Poetik von Schönheit und Erhaben-
heit samt der in ihr organisierten Werthierarchie folgt. 

höhere Poesie [versifizierte Prosa] 

Genie [Versifikator] 

Herz Witz 

bewegt die ganze Seele mit mäch-
tigen Kräften 

rührt die Seele leicht 

[Erhebung] [mannigfaltige moralische 
Absichten] 

Schauplatz des Erhabnen [das Schöne und Nützliche] 

 
Im ganzen wird deutlich, daß Klopstock mit der „heiligen Poesie“ eine Dichtungs-
konzeption vorlegt, die wesentlich aufklärungsfremd bzw. -fern ist, insofern darin 
das reflexive Vermögen des Witzes und eine moralisch nützliche Wirkung einem 
nur minderen Modus der Literatur zugeordnet wird. Eine Literatur, die gefällt und 
belehrt, wird gegenüber der Dichtung, die durch das Erhabene rührt und das Herz 
erhebt, abgewertet. Die Horazische Literaturfunktion der Aufklärung, die schon 
gegenüber Dubos’ Emotionalismus zurücktrat, wird von einer Longinischen Dich-
tungskonzeption abgelöst. In einem späten Epigramm hat Klopstock die doppelte 
Poetik, die seine Abhandlung über die heilige Poesie entworfen hatte, nochmals 
bekräftigt: 

Darum nennen wir Schön, was gerngefühlt uns bewegt, 
Und Erhaben das, was uns am mächtigsten trifft.109 

 

5.3.4 Sulzers Lexikoneintrag 

In den Artikeln seiner Allgemeinen Theorie der schönen Künste hat Johann Georg 
Sulzer (1720-1779) die frühidealistische Kunstanschauung über das Erhabene zu-
sammengefaßt. Dabei greift er bei der Vergabe der Lemmaworte auf Baumgartens 
Unterscheidung der ästhetischen Größe („magnitudo aesthetica“) von der erhabe-

_________________________________________________ 

108 Klopstock: „Von der heiligen Poesie“ [1755]. In: Ders.: Der Messias (wie Anm. 106), 174-183, 
hier: 176. 

109 Friedrich Gottlieb Klopstock: Werke und Briefe. Historisch-kritische Ausgabe. Abt. Werke, Bd. 
II: Epigramme. Hg. Klaus Hurlebusch. Berlin 1982, Nr. 160 [entst. vermutl. 1795/1803], 54. 



 
 

 

Die Fühlbarmachung der Vernunft 105 

nen Denkart („sublime cogitandi genus“)110 zurück und verteilt den einschlägigen 
Wissensstoff auf die Stichworte „Erhaben (Schöne Künste)“ und „Groß; Größe 
(Schöne Künste)“. Die beiden getrennten Artikel überschneiden sich jedoch 
inhaltlich, insofern Sulzer z.B. festhält, daß das Erhabene wegen seiner Größe 
Bewunderung erhält. Zur Auffassung des Großen müsse man die Vor-
stellungskraft bzw. die Kraft zu empfinden „gleichsam erweitern“. Das Erhabene 
übersteigt die Erwartung, ergreift den Rezipienten und erregt Überraschung, Be-
wunderung, Ehrfurcht und Schrecken. Wie bei Bodmer oder Klopstock zieht auch 
bei Sulzer das Schöne in der Gegenüberstellung mit dem Erhabenen den kürzeren: 

Das blos [!] Schöne und Gute, in der Natur und in der Kunst, gefällt, ist an-
genehm oder ergötzend; es macht einen sanften Eindruk, den wir ruhig ge-
nießen: aber das Erhabene würkt mit starken Schlägen, ist hinreißend und 
ergreift das Gemüth unwiderstehlich.111 

 

5.4 Die Fühlbarmachung der Vernunft 

Sulzers Darstellung bietet die communis opinio, die auch in der Spätaufklärung 
Gehör findet. Der Braunschweiger Professor JOHANN JOACHIM ESCHENBURG 
(1743-1820) etwa, dessen Entwurf einer Theorie und Literatur der schönen Wis-
senschaften von 1783 hier kurz stellvertretend für die große Zahl der noch kaum 
erfaßten popularphilosophischen Ästhetiker der Goethezeit stehen soll, faßt das 
Große und Erhabene hinsichtlich der erweckten Affekte Bewunderung, Erstaunen 
und angenehmer Schrecken zusammen. Das Erhabene hat sich als Kategorie der 
Ästhetik fest etabliert, seine von Boileau initiierte Fassung ist freilich auch etwas 
steril geworden. Im übrigen gilt die Bemerkung, mit der der Ästhetiker Karl Hein-
rich Heydenreich 1789 resignierend auf die Publikationslage zurückblicken 
konnte: 

Wir haben in den neuesten Zeiten viel Schriften über das Erhabene bekom-
men.112 

Die einzelnen Schriften, die in der zweiten Hälfte des 18. Jahrhunderts zum Erha-
benen erschienen sind, weisen auf das große Interesse, das der neuen ästhetischen 
Kategorie entgegengebracht wurde. Sie bot das Sprechmedium für eine Reihe von 
Erscheinungen, die der kulturelle Umbruchs- und Modernisierungsprozeß im 18. 

_________________________________________________ 

110 Alexander Gottlieb Baumgarten: Aesthetica. 2 Bde. Frankfurt/Oder 1750/58 (Neudruck: Hil-
desheim 1961), sec. XV, §§ 177 ff., sec. XXI, §§ 281 ff. 

111 Johann George Sulzer: Allgemeine Theorie der schönen Künste [1771/74]. Neue vermehrte 
zweyte Auflage. 4 Bde., 1 Reg.-Bd. Leipzig 1792-1799, s.v. „Erhaben“, Bd. II, 97-114, 
„Groß; Größe“, Bd. II, 436-448, hier: 97. 

112 Karl Heinrich Heydenreich (1764-1801): „Grundriß einer neuen Untersuchung über die Emp-
findung des Erhabenen“. In: Neues philosophisches Magazin 1 (1789), 1. St., 86-96. 



 

 

106 Das Erhabene im deutschsprachigen Raum des 18. Jahrhunderts 

Jahrhundert hervorgebracht hatte. Die neuen Erscheinungen verlangten nach Be-
griffen, deren Semantik zwar vorgegeben, jedoch noch nicht eindeutig fixiert war. 
Das ist einer der Gründe, warum sich die Kategorie gegenüber einer abstrakten 
Klärung sträubt. Die zweite Hälfte des 18. Jahrhunderts war daher gleichermaßen 
ein Zeitalter der Empfindsamkeit wie des Erhabenen. Sie modelliert nicht nur eine 
im engeren Sinne wirkungsästhetische Dynamik, sondern konturiert auch eine be-
stimmte Art von subjektiver Selbstwahrnehmung. Das moderne Subjekt will nicht 
nur mündig sein, sondern will diese Mündigkeit auch fühlen. 

 

5.4.1 Theorie der vermischten Empfindungen — Mendelssohn 

In der zweiten Hälfte des 18. Jahrhunderts führt das neue Interesse an ästhetischen 
(Alexander Gottlieb Baumgarten, 1714-1762), anthropologischen (Ernst Platner, 
1744-1818) und psychologischen (Karl Philipp Moritz, 1756-1793) Fragestellun-
gen zur subjektiven Fassung des Erhabenen. Dazu trägt die Rezeption des engli-
schen Empirismus im allgemeinen, die um Schrecken und Schmerz zentrierte, 
physiologische Erklärung des Erhabenen bei Edmund Burke im besonderen bei. 
Den entscheidenden Beitrag liefert Moses Mendelssohn (1729-1786), der wichtig-
ste Vertreter der Haskala, d.h. jüdischen Aufklärung im deutschsprachigen Raum, 
mit der Entwicklung einer Theorie der vermischten Empfindungen. Die Rekon-
struktion ihrer Entwicklung wird durch die verstreut und in unterschiedlichen Fas-
sungen publizierten Aufsätze Mendelssohns erschwert, weswegen ich mich hier 
auf die ‘Essentials’ konzentrieren muß. 

Mendelssohns Theorie der vermischten Empfindungen zielt auf die Integration des 
Schreckens in das Erhabene und vermag zu erklären, daß der „höchste Grad des 
Entsetzlichen“ eine „Quelle des Erhabenen“ bietet und ein „angenehmes Entset-
zen“ hervorruft (JubA V 1, 133 f.).113 In seiner ersten einschlägigen Publikation, 
den Betrachtungen über das Erhabene und das Naive in den schönen Wissen-
schaften (1. Fassg., 1758), zielt Mendelssohn dagegen noch auf eine objektive, auf 
die Vollkommenheit abhebende Definition des Erhabenen. Im Sinne einer durch 
Baumgarten modifizierten Wolffianischen Perfektionslehre hält Mendelssohn 
dasjenige für erhaben, das entweder als Ding oder Eigenschaft durch einen 
„außerordentlichen Grad der Vollkommenheit“ (JubA I, 193) oder in der Dichtung 
„durch die vollkommenste sinnliche Rede“ (JubA V 1, 348) Bewunderung, d.h. 
„eine plötzliche anschauende Erkenntniß einer Vollkommenheit“ (JubA I, 194), 
zu erregen fähig ist. Unter dem Eindruck von Edmund Burkes wegweisender En-
quiry, die im Berliner Aufklärungskreis um Lessing, Mendelssohn und Nicolai 
sofort ausgiebig diskutiert und durch Mendelssohns ausführliche Rezension im 

_________________________________________________ 

113 Moses Mendelssohn: Gesammelte Schriften. Jubiläumsausgabe. Hg. Ismar Elbogen, Julius 
Guttmann, Eugen Mittwoch, Alexander Altmann, Eva J. Engel-Holland. Berlin, Breslau, 
Stuttgart, Bad Cannstatt 1929 ff. [noch nicht abgeschlossen]. Die „Jubiläumsausgabe“ wird 
mit der Sigle JubA Band, Seite im Text zitiert. 



 
 

 

Die Fühlbarmachung der Vernunft 107 

deutschsprachigen Raum, namentlich in Königsberg bei Immanuel Kant, bekannt 
gemacht wird, ergänzt er das Bewunderung erregende „ursprünglich Erhabene“ 
um ein „secundarie“ Erhabenes, das alle jene Vorstellungen zu berücksichtigen 
versucht, die schrecklich, wild, ungeheuer u.ä. sind (JubA III 1, 252). Diese 
Überlegungen, die Mendelssohn in den „Anmerkungen über das englische Buch: 
On the Sublime and the Beautiful“ (1758) festgehalten hat, erlauben es ihm, die 
ursprünglich ins Auge gefaßte Definition zu modifizieren. In der überarbeiteten 
Fassung des Aufsatzes Ueber das Erhabene und das Naive in den schönen Wis-
senschaften (2. Fassg., 1761) berücksichtigt er „das Sinnlichunermeßliche“ (JubA 
I, 456) des Großen und Starken, das „angenehmes Schwindeln“114 und „süße[r] 
Schauer“ (JubA I, 458) erregt.  

Mendelssohn Überlegungen zum Erhabenen im engeren Sinne, insbesondere die 
Abhandlung von 1758, schließen eher einen Diskussionsabschnitt ab. Der eigent-
liche Durchbruch findet jedoch im unmittelbaren Zusammenhang mit dem Ausbau 
der Lehre von den vermischten Empfindungen statt, die schnell zur Basistheorie 
empfindsamer Aufklärung in der zweiten Hälfte des 18. Jahrhunderts avanciert. 
Im Zentrum einer solchen Theorie steht neben ‘süßem Weinen’ bzw. ‘joy of grief’ 
namentlich der aus dem Ambivalenzgeschehen des Erhabenen resultierende ange-
nehme Schrecken. Erst die endgültige, subjektive Fassung der Theorie der ver-
mischten Empfindungen sollte Mendelssohn, wie die „Vorrede“ zur zweiten Fas-
sung der Philosophischen Schriften von 1771 einräumt, in die Lage versetzen zu 
begreifen, „warum das Erhabene mehrentheils vom Schrecklichen begleitet und 
unterstützt zu werden pflegt.“ (JubA I, 231 f.) 

Mendelssohns Ausgangspunkt bildete die Auseinandersetzung mit Dubos’ Réfle-
xions critiques (1719). Sie zwingt ihn dazu, die Wolffianische Vollkommenheits-
ästhetik im Zuge seiner Arbeit an den Briefen Über die Empfindungen (1755) aus-
zubauen. Es ist ein Schiffsbruch, der Mendelssohn aus dem Konzept bringt. Denn 
daß das Gemälde eines Schiffsbruchs mit sadistischer Freude betrachtet werde, 
widerlege, daß Lust nur durch die Vorstellung einer Vollkommenheit erregt 
werde:  

Wie oft hat dich das Gemählde ergötzt, das in dem Cabinette meines Vaters, 
nicht weit vom Eingange, pranget? Es ist ein Schiff, dem von allen Seiten 
her der Untergang drohet. Die schäumenden Wellen stürtzen unaufhaltsam 
auf das zerbrechliche Gebäude los, und eilen es in die Fluthen zu vergraben. 
Vergeblich arbeiten die Ruderknechte; umsonst rinnt der Schweiß von ihren 
Gesichtern. Das Schiff wankt. Jetzt wird es umschlagen und in den Abgrund 

_________________________________________________ 

114 Moses Mendelssohn: „Rhapsodie, oder Zusätze zu den Briefen über die Empfindungen“ [1. 
Fssg., 1761]. In: Ders.: Philosophische Schriften. 2 Tle. Berlin 1761, Bd. II, 3 ff., hier: 10. 
Da die JubA die „Rhapsodie“ dem editorischen Grundsatz ‘Ausgabe letzter Hand’ gemäß 
nach der 2. Fassung von 1771 abdruckt, muß man sich dort die 1. Fassung von 1761 mühselig 
aus den Varianten zusammensuchen. 



 

 

108 Das Erhabene im deutschsprachigen Raum des 18. Jahrhunderts 

sinken. Wie trostlos ringen alle, die den unvermeidlichen Tod vor Augen 
sehen, die ermüdeten Hände! Mit welcher Wehmuth küßt dort eine Mutter 
noch ihren Säugling zum letzten male! Und dieser Anblick gefiel dir, Pale-
mon? Du nanntest ihn schön?-- Es ist wahr, du bewunderst die Meisterhand, 
welche die Natur so geschickt nachzuahmen wußte. Allein war dieses alles? 
Gestehe es, Palemon! Du würdest dich weniger ergötzt haben, wenn die Ge-
fahr nicht auf das höchste abgebildet worden wäre. Es ist nicht mehr die 
schöne Natur; nein! die furchtbare, die schreckliche Natur. Und du findest 
Wohlgefallen an ihr? Sollte dich das traurige Andenken nicht entsetzen, daß 
die Menschen solchen Unglücksfällen unterworfen sind? (JubA I, 74) 

Unter Umkehrung des klassizistischen Leitbegriffs der ‘schönen Natur’ zur 
„schreckliche[n] Natur“ wird ausdrücklich jegliche rationalistische Erklärung des 
Vergnügens an schrecklichen Gegenständen abgeschnitten. Die Darstellung läßt 
weder den Rückzug auf den geschickten Künstler noch auf den illudierten Rezi-
pienten zu. Die Figur der Vergegenwärtigung, das hatten bereits die Überlegungen 
zu Dennis und Bodmer/Breitinger gezeigt, betont vielmehr als Voraussetzung der 
Schreckenslust das Vergnügen am lebensweltlichen Schrecken selbst. Damit wäre 
freilich einer sadistischen Anthropologie, d.h. der Annahme einer „natürlichen 
Bosheit“ oder einer „natürlichen Schadenfreude“, darauf wies uns das Beispiel 
Diderots, Tür und Tor geöffnet. Die Bewältigung der „schmertzhaftangenehmen 
Empfindungen“ sollte Mendelssohn bis 1771 in Atem halten, obwohl schon früh 
Lessing mit dem Hinweis darauf, daß das Vermögen, Unvollkommenheiten zu 
verabscheuen, eine Vollkommenheit sei, den Weg in die richtige Richtung gewie-
sen hatte (Lessing an Mendelssohn, 2. Februar 1757).  

Erst in der um ein Viertel vermehrten, zweiten Fassung des Aufsatzes Rhapsodie, 
oder Zusätze zu den Briefen über die Empfindungen (1761, 21771) (vgl. Materia-
lienband M6), die in der Sammlung von Mendelssohns Philosophischen Schrif-
ten erschienen, integriert Mendelssohn das „schauervolle Ergötzen“ in den Kon-
text einer komplexen Theorie und deutet die vermischte Empfindung als Selbstge-
fühl, d.h. als Gefühl der eigenen, subjektiven Vollkommenheit. Eine zeitgenössi-
sche Übersetzung ins Französische überträgt Mendelssohns Ausdruck 
‘schauervolles Ergötzen’ mit „plaisir mêlé d’horreur“. Wie gelingt Mendelssohn 
die Umfunktionierung negativer Reize in positiv empfundene Rührung? Die bei-
den Komponenten der vermischten Empfindung werden zerlegt, die Unlust auf 
den Gegenstand der Vorstellung, die Lust auf die Vorstellung des Gegenstandes 
bezogen. Die Zerlegung der Empfindung ermöglicht die Unterscheidung, daß das 
„Nichthaben der Vorstellung“ und das „Nichtseyn des Gegenstandes“ zweierlei 
sind. Die Vorstellung auch eines schrecklichen Geschehens hat „als Bestimmung 
der Seele etwas Angenehmes“, obwohl sie als „Bild des Gegenstandes von Miß-
billigung und Widerwillen begleitet wird“ (JubA I, 383 f.) Die Vorstellung einer 
objektiven Unvollkommenheit ist demnach eine subjektive Vollkommenheit. Da-
mit hat Mendelssohn das von Dubos zusammengebrachte empirische Material 
(Vergnügen an tragischen Gegenständen, Hinrichtungen, Stier- und Boxkämpfen 



 
 

 

Die Fühlbarmachung der Vernunft 109 

u.ä.) auf den Wolffianischen Begriff der Vollkommenheit gebracht. Mendelssohn 
schreibt: 

Wie gehet es aber zu, daß traurige Schauspiele gleichwohl sehr angenehm 
seyn können? [...] Von Seiten des Gegenstandes, und in Beziehung auf den-
selben, empfinden wir, bey der anschauenden Erkenntnis seiner Mängel, 
zwar Unlust und Mißfallen; allein von Seiten des Vorwurfs werden die Er-
kenntniß- und Begehrungskräfte der Seele beschäftiget, das heißt ihrer Rea-
lität vermehret, und dieses muß nothwendig Lust und Wohlgefallen verursa-
chen. (JubA I, 389) 

Die Schreckenslust mit ihrer selbstreferentiellen Struktur erweist sich als ein 
Selbst- und Lebensgefühl, mit dem wir uns unserer kognitiven Vermögen versi-
chern. Das ästhetische Vergnügen an der Erdbeben- oder Schlachtfeldszene, d.h. 
an natürlichen und menschlichen Schrecken, konvergiert mit der Autonomie des 
Subjekts. 

In der germanistischen Empfindsamkeitsforschung ist Mendelssohns Erklärung 
des Vergnügens an schrecklichen Gegenständen umstritten. Die einen haben die 
hier dargestellte Rückbezüglichkeit des Fühlens als zentralen Aspekt der Emp-
findsamkeit herausgestellt und Mitleiden, ‘joy of grief’ oder „schauervolles Ergöt-
zen“ als ein Selbst- oder Ich-Gefühl profiliert. Die vermischte Empfindung sei 
„autistischer Genuß“, „selbstgenießerische Gefühlswollust“ und weise mithin auf 
einen „grundlegenden Egoismus“.115 Die anderen bestehen auf dem Gegenstands-
bezug der vermischten Empfindung, um vor allem den empfindsamen Mitleidsbe-
griff für die Aufklärung zu retten. Der exponierteste Vertreter dieser Position, der 
Literaturwissenschaftler Gerhard Sauder aus Saarbrücken, macht gegenüber der 
Gegenposition der sog. Alewyn-Schule das „Überwiegen der Beziehung auf den 
Gegenstand“ und einen „Bezug zum Objekt“ in Mendelssohns Theorie geltend.116 
Hätte aber Sauder recht und überwöge dieser Bezug tatsächlich, dann empfände 
der Empfindsame nur Schauder, und nicht jenes sublime Ergötzen, das er sucht 
und das ihn so anzieht. 

 

_________________________________________________ 

115 Alois Wierlacher: Das bürgerliche Drama. Seine theoretische Begründung im 18. Jahrhundert. 
München 1968, 153; Lothar Pikulik: Leistungsethik contra Gefühlskult. Über das Verhältnis 
von Bürgerlichkeit und Empfindsamkeit in Deutschland. Göttingen 1984, 268; David E. R. 
George: Deutsche Tragödientheorien vom Mittelalter bis zu Lessing. Texte und Kommentare. 
München 1972, 231. 

116 Gerhard Sauder: Empfindsamkeit. Bd. 1: Voraussetzungen und Elemente. Stuttgart 1974, 170 f. 



 

 

110 Das Erhabene im deutschsprachigen Raum des 18. Jahrhunderts 

5.4.2 Dynamisierung und Depotenzierung des Erhabenen — z.B. Her-
der 

In der stimmenreichen Diskussion über das Erhabene nach 1750 zeichnet sich eine 
Verfestigung der seit Addison sich abzeichnenden Binarisierung der Kategorie ab. 
Einerseits modelliert das kopernikanische Weltbild eine extensive, auf Weite und 
Unendlichkeit zielende Bestimmung des Erhabenen, andererseits ist die Fühlbar-
machung subjektiver Vermögen mit einer intensiven, auf Dynamik zielenden Fas-
sung des Erhabenen verbunden. Auf der einen Seite also Beschreibungen des 
‘Prächtigen’, ‘Majestätischen’ und ‘Feierlichen’, die seitens des Gegenstandes mit 
Größe, Weite und Unendlichkeit, seitens der Wirkung mit Befriedigung, Freude, 
Bewunderung und Ehrfurcht koordiniert werden. Auf der anderen Seite Evokatio-
nen des Schreckhaft-, Schrecklich-, Furchtbar- oder Grauenhaft-Erhabenen, die 
mit Macht, Gewalt und Chaos sowie Rührung und Schrecken assoziiert sind.117 
Begrifflich fixiert und philosophisch systematisiert wird eine solche Binnendiffe-
renzierung nach Maßgabe von Ex- und Intensität jedoch erst am Ende des Jahr-
hunderts bei Immanuel Kant (1724-1804), der mathematisch- und dynamisch-Er-
habenes scheidet, sowie in dessen Nachfolge bei Friedrich Schiller, der theore-
tisch- und praktisch-Erhabenes unterscheidet. Wir werden darauf noch eingehen.  

Für die Systematik der Ästhetik ist nun wichtig zu bemerken, daß diejenigen 
Theoretiker, die am Erhabenen vor allem die ‘mathematischen’ Momente (‘Un-
endlichkeit’, ‘Weite’, ‘Hoheit’ u.ä.) schätzen und herausstellen, auf eine monisti-
sche Ästhetik des Schönen oder auf eine dialektische Versöhnung ästhetischer 
Spannungen abzielen. Dort wo die Ästhetik des Unendlichen vorherrscht, ist 
Ästhetik in erster Linie Schönheitslehre, d.h. Kallistik. Dort, wo das Erhabene 
harmonisiert und mit dem Schönen, wie im 19. Jahrhundert, verschmolzen und zu 
einer Art ‘Superschönheit’ erhoben wird, ist das Monumentale nicht fern. Die 
dynamischen, negativen und kritischen Momente des Erhabenen und die Intensität 
des damit verbundenen Ambivalenzgeschehens werden in solchen Fällen zumeist 
ab- oder ausgeblendet. Die Akzentuierung des Schreckens, der negativen Lust, des 
Schweigens und der indirekten Darstellung dagegen führt zu einer Dualisierung 
der Literatur- und Kunsttheorie in Kallistik und Erhabenheitsästhetik. 

Als Beispiel einer solchen Depotenzierung des Erhabenen, d.h. der Entdynamisie-
rung der Definitionskriterien und kategorialen Reintegration in das Schöne, soll 
uns JOHANN GOTTFRIED HERDER (1744-1803) dienen, der zunächst die Burkesche 

_________________________________________________ 

117 Immanuel Kant (1724-1804): „Beobachtungen über das Gefühl des Schönen und Erhabenen“ 
(1764). In: Ders.: Werke in 12 Bänden. Hg. Wilhelm Weischedel. Bd. II: Vorkritische 
Schriften bis 1768. Frankfurt am Main 1968, 821-884, hier: 827 (= A 5 f.); Johann Peter Mel-
chior (1742-1825): Versuch über das sichtbar Erhabene in der bildenden Kunst. Mannheim 
1781, 58; Philipp Gäng (geb. 1760): Aesthetik oder allgemeine Theorie der schönen Künste 
und Wissenschaften. Salzburg 1785, 284; Christian Wilhelm Snell (1755-1834): Lehrbuch 
der Kritik des Geschmacks. Leipzig 1795, 127; zusammenfassend: Johannes Volkelt (1848-
1930): System der Ästhetik. 3 Bde [1905-1914]. München 21925-1927, II (1925), 148 ff. 



 
 

 

Die Fühlbarmachung der Vernunft 111 

Fassung des Erhabenen aufgreift, später jedoch in dezidierter Auseinandersetzung 
mit Kant den Schrecken als Bestimmungskriterium des Erhabenen ausscheidet. 
Der junge Herder schließt sich zunächst den Vorgaben Burkes begeistert an. Seine 
theoretischen Überlegungen sind dabei präformiert von einem mit „Betäubung“ 
einhergehenden Wahrnehmungsschrecken, der ihn am Ende einer Seereise nach 
Frankreich im November 1769 beim Anblick von Nantes überfällt. Herder hat die-
ses Ereignis in einem Tagebuch festgehalten. Der „Schauder“, der über ihn herein-
bricht, sticht deutlich vom „ruhige[n] Gefühl des Vergnügens“ ab. Das Ereignis 
interpretiert Herder freilich nun nicht in Hinsicht auf die erblickte Hafenstadt, son-
dern zieht daraus Konsequenzen für sein Selbstgefühl. Die Tagebucheintragung 
illustriert treffend, daß das Erhabene nicht mehr objektiv als Prädikation eines 
äußeren Gegenstandes, sondern subjektiv als Prädikat eines inneren Vermögens 
aufgefaßt wird. Herder notiert sich in sein Tagebuch: 

Gefühl für Erhabenheit ist also die Wendung meiner Seele.118 

Bei der theoretischen Bewältigung seines Nantes-Erlebnisses stecken Burkes Be-
stimmungen, jedoch auch die ausführlichen Beobachtungen über das Gefühl des 
Schönen und Erhabenen (1764) seines Königsberger Lehrers Kant den konzeptio-
nellen Rahmen ab. In seinen frühen, noch ‘vorkritischen’ Beobachtungen hatte 
Kant das Gefühl des Erhabenen als ein „Wohlgefallen, aber mit Grausen“ heraus- 
und es dementsprechend dem Schönen kurz und bündig gegenüberstellt: „Das Er-
habene rührt, das Schöne reizt.“ Eindrucksvoll hat Kant den physiologischen Un-
terschied zwischen dem ‘anspannenden’ Effekt des Erhabenen und der 
‘schmelzenden’ Wirkung des Schönen auf einem der Blätter festgehalten, mit de-
nen sein Handexemplar der Beobachtungen reichlich durchschossen war: 

Schön und erhaben ist nicht einerley. Jenes schwellet das Herz auf und 
macht die Aufmerksamkeit starr und angespannt. Daher ermüdet es. Dieses 
läßt die Seele gleichsam in einer weichlichen Empfindung schmeltzen und 
[...] indem sie die Nerven nachläßt versetzt sie das Gefühl in sanftere Rüh-
rung die doch wo sie zu weit geht sich in Mattigkeit Überdruß und Ekel 
verwandelt.119 

Seinem Gewährsmann Burke und seinem Lehrer Kant folgend, argumentiert auch 
der junge Herder bei der theoretischen Fassung des Erhabenen physiologisch. Die 
Überlegungen sind im gleichen Jahr wie das Nantes-Erlebnis niedergeschrieben 
und ebenfalls zu Herders Lebzeiten nicht publiziert worden. Das Erhabene ist mit 
„Kraft, Wucht, Gewalt“ verbunden und erregt — das Stichwort war schon beim 
Anblick von Nantes gefallen — „Schauder“. Wie in der Abschwungphase phy-

_________________________________________________ 

118 Johann Gottfried Herder: Journal meiner Reise im Jahr 1769 [gedr. postum 1846, 21878]. Hist.-
krit. Ausgabe. Hg. Katharina Mommsen. Stuttgart 1976, 122 ff. 

119 Immanuel Kant: Bemerkungen in den "Beobachtungen über das Gefühl des Schönen und 
Erhabenen" [1764]. Hg. Marie Rischmüller. Hamburg 1991, 20. 



 

 

112 Das Erhabene im deutschsprachigen Raum des 18. Jahrhunderts 

siko- bzw. astrotheologischer Dichtung bewirkt das Erhabene, daß wir „in unser 
Nichts zurückstürzen“. Die wirkungsästhetische Profilierung der dynamischen 
Aspekte führt Herder dazu, Erhabenheit von Schönheit zu trennen, insofern deut-
lich geworden ist, daß jene mit einem „Gefühl der Anstrengung“, diese dagegen 
mit einem Gefühl „sanfte[r] Erschlaffung“ einhergeht.120 Die physiologische, auf 
Burke zurückgehende Unterscheidung zwischen der erschlaffenden bzw. schmel-
zenden Wirkung des Schönen und der energischen, geradezu starr machenden des 
Erhabenen, die Herder aufgreift, zementiert die Gegenüberstellung der beiden 
Kategorien im Rahmen einer ‘doppelten Ästhetik’. Sie gehört in der Spätaufklä-
rung zum ästhetischen Allgemeingut, auf das Schiller in den ‘ästhetischen Brie-
fen’ zurückkommen wird und die noch Nietzsche im Zusammenhang seiner phy-
siologischen Ästhetik mit dem Dynamometer hat messen wollen. 

In seinem Spätwerk, das den bezeichnenden Titel Kalligone (1800), d.h. gr. ‘die 
Schöngeborene’, trägt, favorisiert Herder gegenüber einer solchen ‘doppelten 
Ästhetik’ jedoch wieder eine monistisch ausgleichende Theorie. In Abgrenzung zu 
Kants „Katheder-Erhabenheiten“, die er aufgrund der zugrundeliegenden dualisti-
schen Anthropologie ablehnt, und skeptisch geworden gegenüber dem „erhabnen 
Schauder“, kommt er nun zu einer harmonisierenden Sichtweise. Das Erhabene 
begreift er nicht länger als Gegensatz zum Schönen, sondern als dessen Steige-
rung. Der späte Herder würdigt das Erhabene als das „höchste Schöne“. Im Unter-
schied zur eigenen jugendlichen Erfahrung und im Gegensatz zu Kant und Schil-
ler, bei denen das Erhabene das Subjekt zerreißt, imaginiert sich Herder bei der 
Erhebung der Seele einen Zustand, bei der das Individuum aus dem Bereich des 
Nur-Subjektiven heraustritt und an einen Ort gelangt, an dem es ausruhen kann. 
Das Erhabene, insofern es als das höchste Schöne aufgefaßt wird, bezeichnet ei-
nen Ruhepunkt. Die den negativen Grund des Erhabenen akzentuierende Disposi-
tion, die Herder jetzt mit dem Oxymoron „furchtbarschön“ umschreibt, lehnt er 
ab. Dadurch wird die für das Erhabenheitserlebnis typische vermischte Empfin-
dung einer ‘negativen Lust’ zu einem reinen Gefühl beruhigt, das keine gegen-
läufige Spannung mehr kennt:  

Erhabne Gefühle [...] stehen nicht drunten und krümmen sich hinauf: sie 
fühlen sich droben. 121 

Die Depotenzierung des Erhabenen, d.h. dessen Säuberung vom Schrecken und 
dessen Beruhigung zur reinen Empfindung, führt Herder in eine monistische 
Ästhetik zurück. Bedenkt man jedoch, daß der ‘betäubende Schauder’ vor Nantes 
ihn 1769 zur plötzlichen Selbsterkenntnis, daß das Gefühl für Erhabenheit die 
„Wendung“ seiner Seele sei, gebracht hatte, wird man seine veränderte Haltung 

_________________________________________________ 

120 Johann Gottfried Herder: „Viertes kritisches Wäldchen“ [entst. 1769; gedr. postum 1846]. In: 
Ders.: Werke. Bd. II: Herder und die Anthropologie der Aufklärung. Hg. Wolfgang Pross. 
München 1987, 57-240, 3. Stück, I, 217 und 2. Stück, VII, 151 f. 

121 Johann Gottfried Herder: Kalligone [1800]. Hg. Heinz Begenau. Weimar 1955, 220. 



 
 

 

Die Fühlbarmachung der Vernunft 113 

zum Schrecklich-Erhabenen im Alter auch als den Versuch deuten dürfen, die ei-
gene neurotische Labilität der Sturm-und-Drang-Jugend auf Distanz zu zwingen. 

 

5.4.3 Gottähnlichkeit — die Verinnerlichung des Erhabenen in der 
Genieästhetik 

Die einschlägigen Ausführungen Herders zum Erhabenenen im Frühwerk sind — 
wie erwähnt — erst postum (1846) veröffentlicht worden. Vielmehr ist Mendels-
sohns Analyse, die wesentliche Momente der Verinnerlichung des Erhabenen 
durch Kant vorausnimmt, für die Spätaufklärung bis hin zur Kritik der Urteilskraft 
prägend geworden. Die von Mendelssohn herausgearbeitete Auffassung, in der die 
Struktur der vermischten Empfindung auf ein Selbstgefühl unserer eigenen Ver-
mögen zurückgebogen wird, erklärt die Bejahung des negativen Grundes des Er-
habenheitsgefühls. Die entscheidende Verinnerlichung und Subjektivierung des 
Erhabenen zu einer „bloße[n] Selbstaffektation der Vernunft“122 vollzieht sich 
nicht erst bei Kant, sondern bereits im Rahmen der Theorie der vermischten Emp-
findungen, wie sie von Mendelssohn abschließend 1771 formuliert worden war, 
d.h. bereits bei Popularphilosophen bzw. -ästhetikern in der Nachfolge Mendels-
sohns, für die ich stellvertretend nur den Sturm-und-Drang Autor JOHANN GEORG 

SCHLOSSER (1739-1799), der in der Germanistik als Schwager Goethes einen ge-
wissen Bekanntheitsgrad genießt, und den Schauerromancier CARL GROSSE 
(1768-1847) anführen möchte. 

Versuche, das literaturtheoretische Gedankengut jener Briefe, Fragmente oder 
Anmerkungen von Gerstenberg, Herder, Lenz oder Fritz Stolberg aus dem Zeit-
raum zwischen 1768/78 zu einer Poetik des Sturm und Drang zu kondensieren, 
machen vor allem zwei Paradigmen geltend — Genie und Leidenschaftserregung. 
Durch den Geniebegriff wird die Auffassung vom künstlerischen Produktionspro-
zeß von der Seite der Kunstfertigkeit und Regelkenntnis (‘techne’) auf die Seite 
der ‘sensitiven Erkenntniskräfte’ des Gefühls und des Herzens (Enthusiasmus) 
verschoben. Das Genie ist Kraft und Energie, d.h. mit einer Vernunft begabt, die 
dem Verstand fremd ist. Shaftesburys Diktum „Such a poet is indeed a second 
maker; a just Prometheus under Jove“ promoviert den Künstler sowohl zum 
‘Schöpfer’ als auch zum ‘Rebell’. Goethe spricht dem Genie „Schöpferkraft“, 
Herder „Götterkraft“ zu. Die Aufwertung des Dichters zum ‘Schöpfer’ hatte übri-
gens in der den Stürmern und Drängern vorangehenden Generation durchaus noch 
theologische ‘Bauchschmerzen’ bereitet. Pyra ist sich der Anmaßung einer sol-
chen Begriffsverwendung (der Begriff ‘Autor’, d.h. Schöpfer, ist am Beginn des 
18. Jahrhunderts noch für Gott reserviert) bewußt und fühlt sich daher bemüßigt, 

_________________________________________________ 

122 Gernot Böhme, Hartmut Böhme: Das Andere der Vernunft. Zur Entwicklung von Rationali-
tätsstrukturen am Beispiel Kants. Frankfurt am Main 1983, 224. 



 

 

114 Das Erhabene im deutschsprachigen Raum des 18. Jahrhunderts 

sich für die Redewendung bei seinen pietistischen Glaubensgenossen zu entschul-
digen: 

Die Begebenheiten eines Gedichtes [...] machen gleichsam eine kleine Welt 
vor sich aus. Der Dichter (verzeiht, daß ich ihm die Ehre dieser Verglei-
chung widerfahren lasse) ist ihr Schöpfer.123 

Die wirkungsästhetische Rückseite des ‘Kraftgenie’-Gedankens besteht in der For-
cierung des künstlerischen Effekts. ‘Rühren’, ‘bewegen’, ‘erschüttern’, 
‘hinreißen’, ‘überwältigen’, ‘erhitzen’, ‘entzünden’, ‘in Feuer setzen’ — das sind 
beliebte Vokabeln, mit der die energetische Wirkungsseite der Sturm-und-Drang-
Dichtung umschrieben wird. Das Vokabular kommt uns bekannt vor. Wir kennen 
es aus dem longinisch-boileauschen Erhabenheitsdiskurs. Produktions- und wir-
kungsästhetischer Aspekt, d.h. Enthusiasmus und Intensität, werden kurzgeschlos-
sen. Die Kraft des Genies versetzt in eine überwältigende Begeisterung, die das 
Publikum zwingt, auch wider seinen Willen, Anteil zu nehmen. ‘Kraft’ und 
‘Energie’, das wissen wir bereits, waren im Laufe des 18. Jahrhunderts zu zentra-
len Definitionskriterien des Sublimen avanciert, und spätestens Edmund Burke 
hatte mit dem Begriff „power“ die spezifische Affinität von Schrecken und Erha-
benheit hergestellt. In dieser Tradition finden die Sturm-und-Drang-Autoren den 
terminologischen Steinbruch zur Artikulation ihrer poetologischen Zielsetzungen. 

In einer kleinen, an Jakob Michael Reinhold Lenz (1751-1792) gerichteten Bro-
schüre Schlossers, die in der Forschung als „Abriß der Geniepoetik“ bzw. als 
„eine kurze Darstellung der Genie-Ästhetik“ apostrophiert worden ist124, finden 
sich alle einschlägigen Topoi der Sturm-und-Drang-Dramaturgie versammelt: 
Aristoteles steht für Regelpoetik schlechthin, die ‘Franzosen’ werden mit Re-
gelzwang und dramaturgischer Kälte identifiziert. „Ich sah [...] überall Maaß und 
Zirkel, und erstaunte, daß ich überzeugt von der Wahrheit der Regeln, doch unge-
rührt bliebe.“125 Dagegen mobilisiert Schlosser die einschlägigen Gewährsleute 
Homer, Sophokles, Ossian und Shakespeare. Der gemeinsame Nenner der Hoch-
schätzung ist deren affekterregende Kraft: An Homer schätzt Schlosser den 
„Aufruhr“, der seine Seele „erregte“ (ebd., 8), an Sophokles die „Gewalt“, mit der 
der griechische Dichter in ihn „eindrang“ (ebd., 7), bei der Lektüre des Ossian 
„schwoll“ und „ergoß“ sich seine ganze Seele (ebd., 9), Shakespeares Macbeth 
endlich „durchschauerte“ ihn wie ein Dolch (ebd., 11). Daß die sexuelle Konnota-

_________________________________________________ 

123 Zitiert nach Gustav Waniek: Immanuel Pyra und sein Einfluß auf die deutsche Litteratur des 
18. Jahrhunderts. Mit Benutzung ungedruckter Quellen. Leipzig 1882, 75. 

124 Heinz Otto Burger: „Jakob M. R. Lenz innerhalb der Goethe-Schlosserschen Konstellation“. In: 
Dialog. Literatur und Literaturwissenschaft im Zeichen deutsch-französischer Begegnung. 
Festgabe f. Josef Kunz. Hg. Rainer Schönhaar. Berlin 1973, 95-126, hier: 114, und Johan van 
der Zande: Bürger und Beamter. Johann Georg Schlosser (1739-1799). Wiesbaden, Stuttgart 
1986, 16. 

125 [Johann Georg Schlosser:] Prinz Tandi an den Verfasser des neuen Menoza [1775]. Hg. Mat-
thias Luserke. Heidelberg 1993, 11. 



 
 

 

Die Fühlbarmachung der Vernunft 115 

tion des emotiven Potentials der Kunst auch hier im Vordergrund steht, sei beiläu-
fig bemerkt. Darauf kommt es jedoch hier nicht an. Bezeichnend ist vielmehr der 
Sachverhalt, daß Schlosser gegen den Regelzwang eine Grundregel der Rhetorik 
mobil macht: Nämlich den Topos vom furor poeticus, der besagt, daß der Redner 
erregt sein müsse, um zu erregen. Der Produktions- und Wirkungsästhetik über-
brückende Affekt-Topos ‘Si vis me flere’ (‘Wenn du mich zum Weinen bringen 
willst’) war Anfang des 18. Jahrhunderts ins Zentrum des emotionalistischen 
Neuansatzes gerückt, nahm einen hervorragenden Stellenwert in der ästhetischen 
Diskussion um 1750 ein und wird bei Schlosser zur Grundregel einer Wirkungs-
poetik des Sturm und Drang approbiert: 

Eine Regel, und diese ist: Fühle, was du fühlen machen wilst.- Und diese 
Regel lehrt keine Aesthetik. Das ist der Stempel des Dichter=Genies. Du 
hast ihn, Lenz! begnüge dich mit dem. (Ebd., 13) 

Diesen Grundsatz forciert Schlosser in seinem Versuch über das Erhabene, den er 
1781 einer Neuübersetzung von Longins Schrift beigegeben hatte.126 Longins 
Traktat wird zum Geniediskurs umfunktionalisiert. Gleich eingangs hebt Schlos-
ser an Longin als dessen Vorzug hervor, was zuvor als dessen Mangel kritisiert 
worden war. Daß Longin nicht systematisch genug sei, hatten ihm zuvor selbst 
dessen Parteigänger übelgenommen. Schlosser wertet den rhapsodischen Stil, der, 
wie es bei ihm heißt, „nichts weniger als methodisch und vollständig“ („Vorrede“, 
IX) sei, sogleich in einen Vorteil um. Longin gebe wenig Regeln, wenig Grund-
sätze, noch weniger Erklärungen, dafür aber glücklich gewählte Beispiele. Da der 
Grundsatz des Dichterischen in dem Problem bestehe, durch „die Gewalt der Ein-
bildungskraft“ zu wirken, sieht Schlosser den „Schlüssel“ zur Thematisierung des 
Erhabenen in der „Psychologie“ (ebd., XIV f.). Die Theorie der Kunst müsse der 
psychologischen Erfahrung folgen:  

Das Studium der Verhältnisse dieser Empfindung zu der Einbildungskraft, 
der wichtigste Theil der Psychologie, das sollte also des Originaldichters 
einziges Studium seyn. (Ebd., XVII) 

Wie schon in der kurzen Broschüre fungiert auch hier der Topos ‘Si vis me flere’ 
als produktions- und wirkungsästhetisches Leitprinzip, insofern für Schlosser der 
„ewige Grundsatz“ feststeht, „daß der Dichter selbst fühlen muß, was er fühlen 
machen will!“ (ebd., 319 f.). Zwar vermeidet Schlosser die Definition des Erhabe-
nen durch die ausschließliche Fokussierung auf den Schrecken wie Burke, doch 
steht auch bei ihm der energetische Aspekt der Kraft, mit dem Schlosser den ent-
scheidenden Schritt zu einer subjektiven Fassung des Erhabenen vollzieht, im 
Vordergrund. 

_________________________________________________ 

126 Johann Georg Schlosser: „Versuch über das Erhabene“. In: Longin: Vom Erhabenen mit An-
merkungen und einem Anhang. Übers. Johann Georg Schlosser. Leipzig 1781, 266-334. 



 

 

116 Das Erhabene im deutschsprachigen Raum des 18. Jahrhunderts 

Die Wirkung des Erhabenen besteht darin, daß eine Empfindung erregt wird, 
„die“, wie Schlosser zusammenfaßt, „den Menschen seine ganze Energie fühlen 
macht“ (ebd., 275) und ihm das „das dunkle Gefühl der Energie seiner Seele“ gibt 
(299). Die Zielrichtung dieser fühlbar gemachten Kraft ist dabei gleichgültig. Die 
Größe einer Handlung werde, wie es im Blick auf den topischen Bösewicht Ri-
chard III. heißt, „ohne Rücksicht auf ihren moralischen Werth“ (ebd., 276) emp-
funden. Daß Energie da ist, nicht wofür sie gebraucht wird, ist das Entscheidende: 

Die Seele fühlt bey solchen Gegenständen auf einmal ihre ganze Energie: 
sie fühlt sich wärmer, mächtiger, lebendiger, Gott ähnlicher.— (Ebd., 284) 

Wie bei Mendelssohn, der seiner Ansicht nach „am philosophischsten von der Sa-
che geschrieben [hat]“ (ebd., 269) ist das Erhabene für Schlosser Selbstfühlbarma-
chung eigener Kraft bzw. Energie. Es fließt sozusagen Energie vom Pol des Pro-
duzenten zum Pol des Rezipienten, wodurch beide, der Dichter und sein Leser, 
aufgewertet und zur Gottähnlichkeit erhoben werden. Kurz: die Kontur des schöp-
ferischen Kraftgenies, das in Schlossers kleiner Sturm-und-Drang-Ästhetik her-
vortritt, sowie seines mündigen Rezipienten, wird nach Maßgabe der ästhetischen 
Kategorie des Erhabenen umrissen. 

Daß das Erhabene ein Selbstgefühl ist, wird auch in dem Versuch Ueber das Er-
habene, den der Schauerromancier Carl Grosse (1768-1847) 1788 publiziert, deut-
lich herausgearbeitet. Ausgangspunkt seiner Überlegungen ist die Frage nach dem 
Grund des Vergnügens an tragischen bzw. schrecklichen Gegenständen. Bei der 
Prüfung einschlägiger Erklärungsansätze stößt er auf das egoistische ‘Betriebs-
geheimnis’ der empfindsamen Mitleidsethik, d.h. auf die „Distanzstruktur“ (Käte 
Hamburger) des Mitleids. Grosse erkennt, daß es sich beim Mitleid nicht um eine 
solidarische Empfindung handelt, sondern um einen ethisch neutralen Affekt, der 
auf Macht beruht. Grosse schreibt daher dem Mitleid nicht den moralischen Wert 
zu, den man darin in der Aufklärung, z.B. bei Lessing, gewöhnlich hat sehen wol-
len. Bei dieser Empfindung, „die sich so gern in eine glänzende Wolke hüllt“, 
habe vielmehr „unsere Eigenliebe [...] ihre Hand zum [!] Spiele.“127 Als Beispiel 
schildert er die schon von Diderot und Mendelssohn bekannte Szene eines Schiff-
bruchs. Die Szene ist topisch und geht auf Lukrez (um 96-55 v.Chr.) zurück. 

Süß ist’s, anderer Not bei tobendem Kampfe der Winde 
auf hochwogigem Meer von fernem Ufer zu schauen; 
Nicht als könnte man sich am Unfall andrer ergötzen, 
Sondern dieweil man es sieht, von welcher Bedrängnis man frei ist.  

(De rerum natura II,1-8; dtsch. Karl Ludwig von Knebel) 

Im 18. Jahrhundert ist das von Lukrez entworfene ‘setting’ immer wieder disku-
tiert und wegen des dahinter stehenden, misanthropischen Menschenbilds stets 

_________________________________________________ 

127 Carl Grosse: Ueber das Erhabene [1788]. Hg. Carsten Zelle. St. Ingbert 1990, 25. 



 
 

 

Die Fühlbarmachung der Vernunft 117 

kritisiert worden. Gestaltet ist eine in mehrfacher Hinsicht asymmetrische Situa-
tion: Die einen sind in Not, die anderen in Sicherheit, die Lage der einen ist 
schmerzhaft, die der anderen lustvoll, die einen sind drunten im Meer, die anderen 
stehen oben auf der Klippe — man könnte auch sagen: die oben sind über die un-
ten erhaben. Darin besteht die ‘Süße’ der Situation. Die Lust, die der Blick auf die 
Schiffbrüchigen bereitet, bezieht Lukrez nicht auf die Not der Mitmenschen, son-
dern auf das Selbstgefühl des Voyeurs. Auch Grosse schildert die Szene, gibt Lu-
krez recht und verallgemeinert: 

Lukrez sagt, daß es süß sey, dem auf dem Meere herumirrenden Seefahrer, 
und dem der im Irrthume wandelt, zuzusehen, weil es ein Vergnügen wäre, 
Übel vor Augen zu haben, von denen man frey ist. Lukrez hat Recht, und ein 
jeder, der dem Herzen nachgeht und seine geheimen Gänge kennt, wird oft 
die Bemerkung auf seinem Wege gefunden haben, daß sich auch das fühlen-
de Herz, das theilnehmend sich in den Kummer des Bruders versetzt, das 
sich erweitert, um seinen Jammer fassen zu helfen, und rastloß mit ihm 
würkt, in geheimer Empfindung eine Art Freude nähren kann, die es plötz-
lich überfällt und nur langsam verschwindet. (Ebd., 24) 

Es geht hier also nicht um Anteilnahme und Mitleid mit dem anderen, sondern um 
die ‘Erweiterung’ des eigenen Empfindungsvermögens — und diese Erweiterung 
ist mit einer „Art Freude“, d.h. mit der vermischten Empfindung des ‘Frohseins’ 
(‘delight’) verbunden. Nicht die Mitleidsethik Lessings bildet den Referenzrah-
men von Grosses Überlegungen, sondern die Erhabenheitsästhetik Burkes. „Kraft“ 
und „Energie“ sind die wiederkehrenden Stichworte. Die Durchmusterung des 
einschlägigen ästhetischen Repertoires, zernichtende Naturgewalten oder böseste 
Taten, besiegelt sie Separation von Schönheit und Erhabenheit. Die Konturierung 
der dynamischen Aspekte des Erhabenen schließt Grosse mit dem Satz ab: „Das 
Erhabene verträgt das Schöne nicht.“ (Ebd., 11) Grosse übernimmt eine Reihe der 
einschlägigen Beispiele Burkes, weiß sie jedoch dramatischer ins Licht zu setzten. 
Mit dem Begriff der Kraft sucht Grosse auch die ästhetische Attraktivität 
„glänzende[r] Laster“ (ebd., 59) zu deuten. Der erhabene Bösewicht gefällt wegen 
der Kühnheit seiner Taten. Grosse durchschneidet dabei das Band zwischen Ethik 
und Ästhetik, denn z.B. die Grausamkeit Achills oder die Macht, Kühnheit und 
Unerschrockenheit von Miltons Satan veranschauliche die Differenz von „Güte“ 
und „Größe“: 

Ist Miltons Satan nicht groß? [...] Nicht den Spuren des Guten, nur denen 
des Großen folgt er [= der Gang eines großen Geistes]. Nicht immer ist 
groß, was gut ist, und nicht immer ist Güte mit irgend einer Größe bekleidet. 
(Ebd., 58) 

Die Auseinandersetzung mit dem angenehmen Schrecken des Erhabenen führt 
Grosse an die Grenze zum Ästhetizismus. Das Beispiel Neros etwa, von dem man 
sagt, er habe Rom anzünden lassen, um sich an den Flammen zu entzücken, be-



 

 

118 Das Erhabene im deutschsprachigen Raum des 18. Jahrhunderts 

lehre darüber, wie Grosse schreibt, daß sich die Einbildungskraft „nicht am guten 
sondern am schönen ergötzt.“ (Ebd., 26) In Hinsicht auf die Kraft, die im Erhabe-
nen zu Geltung kommt, nimmt Grosse einen Standpunkt jenseits von gut und böse 
ein. Suggestiv wird die Erhabenheit evoziert, die u.a. im Stierkampf zum Aus-
druck kommt:  

noch immer entzückt uns ein wütender Thierstreit, ein Stiergefecht im Prado 
und ein Löwenkampf. Daher läuft man so gern zu solchen Schauspielen 
trotz dem weinerlichen Zurufe schlaffer Moralisten hin; man folgt so gern 
dem Zuge des Herzens nach Scenen, wo ungeheure Kräfte sich zeigen; man 
dürstet nicht nach dem rauchenden Blute edeler Thiere, aber man dürstet 
nach den ausdrucksvollen Mienen, nach ihren Anfällen und ihrem kraftvol-
len schönen Tode. (Ebd., 31) 

Der Kraft, die in Szenen wie solchen, in Naturkatastrophen oder kühnen, biswei-
len bösen oder grausamen Taten der Menschen zum Ausdruck kommt, korreliert 
im Betrachter ein Maßstab, der nur in ihm selbst liegt. Die Konfrontation mit 
Kraft, läßt eigene „Seelenkräfte“ (20) spürbar werden. Insofern Grosse das Erha-
bene als Selbstgefühl deutet, nähert er sich dem Subreptionsbegriff Kants an, den 
wir im nächsten Abschnitt näher kennenlernen werden. Erhaben ist strenggenom-
men nicht die Kraft, die mir entgegentritt, erhaben ist vielmehr die Kraft, die in 
mir selbst bei der Betrachtung der eben geschilderten Szenen erwächst und an-
schwillt. Grosse hält fest, daß die „Empfindung des Erhabenen „keinem Gegen-
stande“ anhängt, d.h. kein Objekt, sondern ein Subjekt bezeichnet: 

das heist: das Erhabene würkt nicht [...] von außen [...], sondern durch eine 
ganz eigene Operation; durch die Veranlassung einer besonderen Handlung 
der Seele, durch die Erweiterung. (Ebd., 14) 

Das Erhabene ist das „Gefühl der Seelenenergie“ (ebd., 21), „Bewustseyn wür-
kender großer Kräfte“ (ebd., 21) bzw. „Selbstgefühl ungebundener Kräfte“ (ebd., 
40) — Grosse schwankt, auf welcher Ebene er das Erhabenen als Selbstreferenz 
kognitiver Vermögen ansiedeln soll. In einem kurzen Aufsatz über das Erhabene, 
der im gleichen Jahr wie Kants Kritik der Urteilskraft erschien, faßt Grosse prä-
zise seine Überlegungen zur Verinnerlichung der Kategorie des Erhabenen zu-
sammen: „Die Quelle der Größe bin ich selbst, ist mein Selbstgefühl.“128 

 

 

_________________________________________________ 

128 Carl Grosse: „Ueber Größe und Erhabenheit“. In: Deutsche Monatsschrift 2 (Juli 1790), 275-
302, hier: 288. 



 
 

 

Die Fühlbarmachung der Vernunft 119 

Übungsaufgaben zum 5. Kapitel 

1. Lesen Sie Mendelssohns Rhapsodie und versuchen Sie die darin her-
ausgearbeitete, subjektive Fassung der Theorie der vermischten Emp-
findungen nachzuvollziehen. Geben Sie Mendelssohns Argument in ei-
genen Worten wieder und notieren Sie das Ergebnis. 

2. Beziehen Sie Mendelssohns Theorie der vermischten Empfindungen 
auf Schlossers und Grosses Bestimmung des Erhabenen. 



 

6 Das Erhabene in der Deutschen Klassik — Kant 
und Schiller 

Die Anthropologie des 18. Jahrhunderts ist wie die Neuzeit schlechthin von einem 
dualistischen Menschenbild tief geprägt. Der Mensch ist gespalten in eine den-
kende Substanz („res cogitans“) und einen Ausdehnung habenden Körper („res 
extensa“), sagt Descartes (1596-1650) und determiniert mit dieser Unterscheidung 
die einschlägigen Dualismen der Neuzeit (Geist/Materie, Seele/Leib, Freiheit/Not-
wendigkeit, Denken/Fühlen, ‘Kopf/Bauch’). Dort herrscht, um sich der idealisti-
schen Terminologie zu bedienen, Freiheit, hier Naturgesetz, Notwendigkeit, Kau-
salität, Mechanik, Determiniertheit etc. Der Mensch ist für die Aufklärung ein 
„zweideutiges Mittelding von Engel und Vieh“ (Albrecht von Haller). Die anti-
thetische Anthropologie des 18. Jahrhunderts setzt den Menschen in die Spannung 
zwischen Gott und Tier, wobei beide Unterscheidungen diskutierbar und fragwür-
dig werden: einerseits etwa durch die Anstrengungen der Genieästhetik, die, wie 
wir sahen, den Menschen zum gottähnlichen Schöpfer promoviert, andererseits 
etwa durch das Problem, das hier nur angedeutet werden kann, ob auch Tiere eine 
Seele haben. Die Stellung des Menschen im Kosmos wird dadurch fragil. Zugleich 
hat es stets auch Bemühungen zur ‘Überwindung’ dieser Antinomie gegeben, sei 
es, daß man die Zirbeldrüse im Gehirn quasi als physiologische Schaltzentrale 
oder ‘Schnittstelle’ zwischen den Substanzen annahm (Descartes), Gott bei Gele-
genheit jedes einzelnen Kommunikationsakts um Vermittlung bemühen mußte 
(Okkasionalismus) oder unterstellte, Gott habe von Anfang an einen genau über-
einstimmenden Parallelismus zwischen Leib und Seele installiert (prästabilierte 
Harmonie). In der Anthropologie der Aufklärung wurde das sog. Leib/Seele-Pro-
blem vor allem in Hinsicht auf einen erfahrungswissenschaftlich gesättigten 
„Influxus“ diskutiert, demnach die Seele aufgrund nicht gänzlich durchsichtiger 
psychophysischer bzw. psychosomatischer Mechanismen auf den Leib und der 
Leib auf die Seele wirken würde. Als prominentes Beispiel für solche Anthropo-
logen, die im 18. Jahrhundert oftmals als ‘philosophische Ärzte’ tituliert wurden, 
kann Friedrich Schiller gelten, der vom Ausbildungsgang her Mediziner war. 
Schiller ist stets bemüht gewesen, zwischen Leib und Seele einen Ausgleich zu 
denken. In seiner 1779 verfaßten Philosophie der Physiologie rekurriert der Medi-
zinstudent auf eine „Mittelkraft“, die zwischen Geist und Materie tritt „und beede 
[!] verbindet“, da ohne sie ein „Riß“ in der Welt wäre.129 Auf den Nachweis, „daß 
die thierische Natur [des Menschen] mit der geistigen sich durchaus vermischet“ 
(NA 20, 68), zielte auch die ein Jahr später eingereichte, dritte Dissertations-
schrift, mit der Schiller endlich promoviert wurde. Schillers anthropologisches 
Bemühen gilt dem Problem des commercium mentis et corporis, d.h. der Wech-
selwirtschaft von Körper und Seele, bei der „die heterogenen Principien des Men-
schen gleichsam zu Einem Wesen“ verschmölzen und „die innigste Vermischung 

_________________________________________________ 

129 Friedrich Schiller: Werke. Nationalausgabe. Begr. Julius Petersen. Weimar 1943 ff. [noch nicht 
abgeschlossen], Bd. 20, 13. Schiller wird wie folgt zitiert: Sigle NA Band, Seite. 



 
 

 

Kants „Analytik des Erhabenen“ 121 

dieser beiden Substanzen“ statt habe (NA 20, 63 f.). Die Anthropologie der 
‘Philosophischen Ärzte’ mit ihrem kartesianisch-antikartesianischen Erbe bildet 
den grundlegenden Kontext, in den die frühen medizinischen, aber auch die späte-
ren ästhetischen Schriften situiert werden müssen. ‘Kartesianisch-antikarte-
sianisch’ ist dieses Erbe insofern, als einerseits ein Dualismus vorausgesetzt, an-
dererseits nach seinem Ausgleich, seiner Überwindung bzw. Überbrückung ge-
sucht wird. Anthropologie, Ästhetik und Geschichtsphilosophie — die drei neuen 
Wissenschaften des 18. Jahrhunderts — bilden mit ihrem jeweiligen Vokabular 
unterschiedliche Sprechmedien, in denen auf die gleiche Fragestellung Antworten 
gesucht werden. Nun liegt zwischen den 80er und 90er Jahren des 18. Jahrhun-
derts das epochale Datum 1789. Das anthropologische Ausgangsproblem scheint 
davon jedoch unberührt geblieben zu sein, dringlicher indessen wurde in den Au-
gen der Zeitgenossen dessen Lösung. 

 

6.1 Kants „Analytik des Erhabenen“ 

Auch der Königsberger Philosoph Immanuel Kant (1724-1804) faßt den Men-
schen durchgehend als Doppelwesen auf, das in zwei Welten gleichermaßen be-
heimatet ist. Daß der Mensch zugleich ein physisches und ein metaphysisches 
Wesen ist, bietet geradewegs den Ausgangspunkt für Kants ‘Ästhetik’. In der Kri-
tik der Urteilskraft (1790)130 ist er darum bemüht, jene „unübersehbare Kluft“ 
(KU, A XIX; auch A LI) zwischen dem Sinnlichen und Übersinnlichen zu über-
brücken und einen „Übergang“ (KU, A XXIII; auch A LIV) vom Gebiet des Natur-
gesetzes zum Freiheitsbegriff zu ermöglichen. Inwieweit die einleitende Ankündi-
gung eines Übergangs bzw. einer Überbrückung, eine Passage, die Schiller sich 
bei der zweimaligen Lektüre des Werks angestrichen hat, von Kant im weiteren 
Verlauf der Argumentation umgesetzt worden ist, läßt sich eindeutig nur schwer 
entscheiden. Die Meinung der Philosophen geht darüber auseinander. Der Brük-
kenschlag im berühmten § 59 erscheint jedoch eher fragil, denn das Schöne fun-
giert hierin gerade nicht als „Symbol des Sittlich-guten“ (KU, § 59, A 254), son-
dern nur, wie es einschränkend heißt, als dessen „Analogie“ (A 255 f.). Beim Er-
habenen dagegen prallen Sinnliches und Übersinnliches direkt aufeinander, indem 
eine sinnliche Grenzerfahrung zur freilich „bloß negative[n] Darstellung“ (Allg. 
Anm. nach § 29, A 123) der Sittlichkeit führt. 

 

_________________________________________________ 

130 Kants Kritik der Urteilskraft wird wie folgt zitiert: Sigle KU, interne §§-Zählung, Paginierung 
der Erstausgabe (A). Zu Kants Lebzeiten erschienen drei Auflagen: 1790, 1793 und 1799 
sigliert mit: A, B und C). 



 

 

122 Das Erhabene in der Deutschen Klassik — Kant und Schiller 

6.1.1 Schönes und erhabenes Lebensgefühl 

Kants Kritik der Urteilskraft (vgl. Materialienband M8) ist zweigeteilt, und zwar 
in eine Kritik der ästhetischen und eine Kritik der teleologischen Urteilskraft. 
Letztere soll hier nicht interessieren. Der erste Teil, die Kritik der ästhetischen Ur-
teilskraft, d.h. Kants ‘Ästhetik’, ist wiederum zweigeteilt, und zwar in eine Analy-
tik des Schönen und eine Analytik des Erhabenen. Sie gilt als einer der schwierig-
sten und am kontroversesten diskutierten Texte des Königsberger Philosophen. Es 
ist z.B. nicht deutlich, ob Kant beide Analytiken als gleichberechtigte ‘Bücher’ 
nebeneinanderstellt wissen wollte, oder ob er dem zweiten „Buch“ (§§ 23 bis 29) 
nur den nachgeordneten Status eines „bloßen Anhang[s]“ (§ 23, A 77) hat zubilli-
gen wollen. Fast scheint es, als habe Kant zur Bestimmung des Erhabenen 
mehrere Anläufe genommen, insofern der ‘Anhang’ nochmals um eine ver-
gleichbar lange Anmerkung (A 112 bis A 129) ergänzt wird, die nicht nur eine 
Auseinandersetzung mit Burke, sondern auch die wichtigen Überlegungen zur 
Verknüpfung der bloß negativen Darstellbarkeit von Ideen mit dem mosaischen 
Bilderverbot enthält. In der Forschung, insbesondere des deutschsprachigen 
Raums, ist Kants Analytik des Erhabenen daher lange Zeit vernachläßigt und als 
irrelevant abgetan worden, da sie modernem Geschmack offenbar nicht mehr ent-
spreche. Im Zuge der Renaissance des Erhabenen in den 80er Jahren ist Kants 
Diktum vom ‘Anhang’ dagegen im Sinne einer supplementierenden Logik dahin-
gehend interpretiert worden, daß in der Analytik des Erhabenen ein gegenläufiges 
Moment ins Spiel komme, das wesentliche zuvor entwickelte Bestimmungen er-
gänzt, unterläuft und wieder in Frage stellt. 

Unsere Erkenntnisvermögen – die Einbildungskraft, durch die ein Gegenstand in 
der Vorstellung gegeben ist, und der Verstand, der die Vorstellung einem Begriff 
subsumieren soll – befinden sich beim ästhetischen Geschmacksurteil in einem 
freien, harmonischen Spiel, das Lust erzeugt: Wir nennen den Gegenstand, der zu 
solchem lustvollen Spiel anreizt, ‘schön’. In Kants Kritik der Urteilskraft wird je-
doch die reizende Kontemplation des Schönen durch die rührende Intensität des 
Erhabenen ergänzt. Während das Wohlgefallen an schönen Dingen vermittelt, 
„daß der Mensch in die Welt passe“131, gewährt die negative Lust des Erhabenen 
ein Geistesgefühl, daß wir über sie hinaus sind. Das „Gefühl des Erhabenen“, das 
Kant in mehrmaligen Anläufen zu umschreiben versucht, läßt uns gewahr werden, 
entdeckt, macht fühlbar, daß wir allein auf uns gestellt sind. Das Schöne und Er-
habene indizieren, zwei unterschiedliche Arten menschlichen Weltverhältnisses: 
Während das Schöne ein Wort für die Übereinstimmung des Subjekts mit der 
Natur ist, vermittelt das Erhabene die „ästhetische Erfahrung der Disharmonie von 

_________________________________________________ 

131 Immanuel Kant: Kant's handschriftlicher Nachlaß. Bd. III: Logik. Berlin, Leipzig 1924 (= 
Kant's Schriften. Akademieausgabe, 16), 127, Refl. 1820a (etwa 1771-1772). 



 
 

 

Kants „Analytik des Erhabenen“ 123 

Subjekt und Welt“132, die bereits in der Wortwahl des diskordanten Kompositums 
‘Geistesgefühl’ zum Ausdruck kommt. 

Die einschlägigen Unterscheidungen zwischen dem Schönen und Erhabenen fin-
den sich im § 23, mit dem Kant das zweite, die Analytik des Erhabenen betref-
fende Buch der Kritik der Urteilskraft einleitet: 

Allein es sind auch namhafte Unterschiede zwischen beiden in die Augen 
fallend. Das Schöne der Natur betrifft die Form des Gegenstandes, die in der 
Begrenzung besteht; das Erhabene ist dagegen auch an einem formlosen Ge-
genstande zu finden, sofern Unbegrenztheit an ihm, oder durch dessen Ver-
anlassung, vorgestellt und doch Totalität derselben hinzugedacht wird: so 
daß das Schöne für die Darstellung eines unbestimmten Verstandesbegriffs, 
das Erhabene aber eines dergleichen Vernunftbegriffs genommen zu werden 
scheint. Also ist das Wohlgefallen dort mit der Vorstellung der Qualität, 
hier aber der Quantität verbunden. Auch ist das letztere der Art nach von 
dem ersteren Wohlgefallen gar sehr unterschieden: indem dieses (das 
Schöne) directe ein Gefühl der Beförderung des Lebens bei sich führt, und 
daher mit Reizen und einer spielenden Einbildungskraft vereinbar ist; jenes 
aber (das Gefühl des Erhabenen) eine Lust ist, welche nur indirecte ent-
springt, nämlich so, daß sie durch das Gefühl einer augenblicklichen Hem-
mung der Lebenskräfte und darauf sogleich folgenden desto stärkern Er-
gießung derselben erzeugt wird, mithin als Rührung kein Spiel, sondern 
Ernst in der Beschäftigung der Einbildungskraft zu sein scheint. Daher es 
auch mit Reizen unvereinbar ist; und, indem das Gemüt von dem Gegen-
stande nicht bloß angezogen, sondern wechselweise auch immer wieder ab-
gestoßen ist, das Wohlgefallen am Erhabenen nicht sowohl positive Lust als 
vielmehr Bewunderung oder Achtung enthält, d.i. negative Lust genannt zu 
werden verdient. (A 74 f.) 

Versuchen wir wieder, die Bestimmungen von Kants doppelter Ästhetik in ein 
Schema zu fassen, ergibt sich folgende Übersicht: 

 

 

 

 

_________________________________________________ 

132 Rüdiger Bubner: „Literaturkritik und philosophische Ästhetik“. In: Literaturkritik — Anspruch 
und Wirklichkeit. DFG-Symposion 1989. Hg. Wilfried Barner: Stuttgart 1990, 231-236, hier 
233. 



 

 

124 Das Erhabene in der Deutschen Klassik — Kant und Schiller 

 

das Schöne das Erhabene 

Form, Begrenzung Formlosigkeit, Unbegrenztheit 

Geschmacksurteil Geistesgefühl 

freies Spiel von Einbildungs-
kraft und Verstand (Erkennt-
nisvermögen) 

Widerstreit (§ 27) zwischen 
Einbildungskraft und Vernunft 
(Begehrungsvermögen) 

direktes Lebensgefühl indirektes Lebensgefühl durch 
das Widerspiel von Hemmung 
und Ergießung 

Spiel Ernst 

positive Lust negative Lust 

Wohlgefallen Frohsein (§ 28) 

Anziehung wechselweise Abstoßung und 
Anziehung 

Reiz Rührung 

ruhige Kontemplation (§ 26) Bewegung des Gemüts (§ 26) 

 
Deutlich ist, daß beiden Beurteilungsvermögen, dem ästhetischen Geschmacks-
urteil und dem Geistesgefühl des Erhabenen, die selbstreferentielle Struktur des 
Selbstgefühls inkorporiert ist, die wir bereits kennengelernt haben. Wie Mendels-
sohn unterscheidet Kant zwischen den Erkenntnisvermögen und dem Wohlgefal-
len daran, daß sie zweckmäßig funktionieren. Wie bei Mendelssohn ist damit die 
Trennung zwischen Ethik und Ästhetik verbunden. Weder das Schöne noch das 
Erhabene bezeichnen etwas im Objekt. Deren „Bestimmungsgrund“ ist vielmehr 
„nicht anders als subjektiv“ (§ 1, A 4), d.h. leitet sich aus einem Gemütszustand 
ab, bei dem sich entweder Einbildungskraft und Verstand in freiem harmonischen 
Spiel (wie beim Schönen) oder Einbildungskraft und Vernunft in wechselweiser 
Abstoßung und Anziehung (wie beim Erhabenen) befinden. Der erste Gemütszu-
stand ist mit Lust, der zweite mit „negativer Lust“, d.h. einer Lust, „die nur ver-
mittelst einer Unlust möglich ist“, verbunden (§ 27, A 101). Die reine Empfin-
dung der Lust bzw. die vermischte Empfindung der negativen Lust indizieren, daß 
die Vermögen zu einer Erkenntnis (beim Schönen) bzw. einem Begehren (beim 
Erhabenen) überhaupt tauglich sind. Das eine ist Lust an der Harmonie der Er-
kenntnisvermögen, insofern Einbildungskraft und Verstand beim Schönen unter 
Beweis stellen, zur Erkenntnis überhaupt zusammenzustimmen. Das andere ist 
negative Lust an der Disharmonie der Begehrungsvermögen, insofern das Unver-
mögen der Einbildungskraft, das zu fassen, was schlechthin groß ist, beim mathe-
matisch Erhabenen ein unbeschränktes Vermögen bzw. die sinnliche Ohnmacht 
beim dynamisch Erhabenen eine überlegene Kraft, d.h. in beiden Fällen Vernunft 
„entdeckt“ (§ 27, A 99 und § 28, A 103). Beides, Schönes und Erhabenes, gehen 



 
 

 

Kants „Analytik des Erhabenen“ 125 

mit einem „Gefühl der Beförderung des Lebens“ einher, das beim Schönen 
„directe“, beim Erhabenen „indirecte“ entspringt, und zwar das eine vom „freien 
Spiele“ (§ 9, A 29), das andere vom Widerspiel zwischen „Hemmung“ und 
„Ergießung“ (§ 23, A 74). Beides sind belebende Gefühle bzw. Lebensgefühle, 
d.h. Gefühle, in denen das Gemüt sich seines Zustands „bewußt“ (§ 1, A 4) wird 
bzw. seinen Zustand „fühlbar“ (§ 28, A 104) macht. Schönheit und Erhabenheit 
konvergieren also darin, daß es sich in beiden Fällen um eine Selbstaffektation“ 
des Verstandes bzw. der Vernunft handelt, insofern das Subjekt im ästhetischen 
Geschmacksurteil „sich selbst fühlt“ (§ 1, A 4) und beim Geistesgefühl des Erha-
benen eine „innere Wahrnehmung“ (§ 27, A 97) vollzieht. 

 

6.1.2 Zum Erhabenen tauglich — Subreption 

Aus dem subjektiven „Bestimmungsgrund“ des Schönen und Erhabenen folgt be-
reits, daß es sich bei beiden ästhetischen Kategorien nicht um begrifflich fixier-
bare ‘Eigenschaften’ von Gegenständen handelt, seien es Naturphänomene, z.B. 
eine Tulpe oder Vulkane in ihrer ganzen zerstörenden Gewalt, oder Artefakte, z.B. 
Zeichnungen à la grecque auf Papiertapeten oder der Petersdom. Der 
„Bestimmungsgrund“ des Schönen und Erhabenen ist vielmehr die mit Lust oder 
Unlust einhergehende innere Wahrnehmung am Spiel oder Widerspiel der Er-
kenntnis- oder Begehrungsvermögen. Schönheit und Erhabenheit bezeichnen kein 
Objekt, sondern ein Subjekt: meine Selbsterfahrung. Also nicht die Tulpe, ggf. 
auch nicht ein Kunstwerk, ist schön, sondern die Erfahrung, die ich an ihr, ggf. an 
ihm, mache. Schönheit ist an einen Gegenstand gebundene und von ihm gelenkte 
Phantasietätigkeit. Erhaben ist nicht das Hochgebirge, ggf. auch keine Pyramide, 
sondern die widerstreitende Wahrnehmung, die es, ggf. sie, mir gewährt. Erha-
benheit ist Selbstgefühl der Vernunft. Erhaben bin ich — da ist es wieder: das 
„Moy“ der Medea (s.o. Kap. 3.1.2). Kant hält fest: 

so bringen Einbildungskraft und Vernunft [B und C: hier], durch ihren 
Widerstreit, subjektive Zweckmäßigkeit der Gemütskräfte hervor: nämlich 
ein Gefühl, daß wir reine selbständige Vernunft haben. (§ 27, A 98) 

Kant scheut bei der Herausarbeitung des subjektiven Bestimmungsgrunds des Er-
habenen nicht davor zurück, geradezu anmaßend von der Vernunft zu sprechen, 
etwa wenn er sagt, daß gemessen an den Ideen der Vernunft die Natur „verschwin-
dend“ (§ 26, A 95) und „klein“ (§ 27, A 96) ist. Wenn aber wir ‘erhaben’ sind, 
was ist dann die Natur? Sie ist formlos, d.h. häßlich. Kant entdeckt in der geläufi-
gen Rede von der ‘erhabenen Natur’ eine Verwechselung („Subreption“), d.h eine 
metonymische Vertauschung von Ursache und Wirkung, insofern nämlich Erha-
benheit kein Prädikat unermeßlicher, kolossaler oder gewaltiger Phänomene ist — 
diese sind vielmehr roh, ungestalt, fürchterlich oder „gräßlich“ —, sondern Erha-
benheit ist ein Prädikat der Vernunft, welche unser Gemüt angesichts jener Er-
scheinungen „sich fühlbar machen kann“ (§ 28, A 104). Kant spricht diese Ver-



 

 

126 Das Erhabene in der Deutschen Klassik — Kant und Schiller 

wechslung bereits im einleitenden § 23 an, bringt sie jedoch erst im weiteren 
Verlauf der Analyse, nämlich im § 27, auf den Begriff: 

Man sieht aber hieraus sofort, daß wir uns überhaupt unrichtig ausdrücken, 
wenn wir irgend einen Gegenstand der Natur erhaben nennen, ob wir zwar 
ganz richtig sehr viele derselben schön nennen können; denn wie kann das 
mit einem Ausdrucke des Beifalls bezeichnet werden, was an sich als 
zweckwidrig aufgefaßt wird? Wir können nicht mehr sagen, als daß der Ge-
genstand zur Darstellung einer Erhabenheit tauglich sei, die im Gemüte an-
getroffen werden kann; denn das eigentlich Erhabene kann in keiner sinnli-
chen Form enthalten sein, sondern trifft nur Ideen der Vernunft: welche, ob-
gleich keine ihnen angemessene Darstellung möglich ist, eben durch diese 
Unangemessenheit, welche sich sinnlich darstellen läßt, rege gemacht und 
ins Gemüt gerufen werden. So kann der weite, durch Stürme empörte Ozean 
nicht erhaben genannt werden. Sein Anblick ist gräßlich [...]. Man sieht 
hieraus, daß die wahre Erhabenheit nur im Gemüte des Urteilenden, nicht in 
dem Naturobjekte, dessen Beurteilung diese Stimmung desselben veranlaßt, 
müsse gesucht werden. Wer wollte auch ungestalte Gebirgsmassen, in wil-
der Unordnung über einander getürmt, mit ihren Eispyramiden, oder die dü-
stere tobende See u.s.w. erhaben nennen? [...] Also ist das Gefühl des Erha-
benen in der Natur Achtung für unsere eigne Bestimmung, die wir einem 
Objekte der Natur durch eine gewisse Subreption (Verwechselung einer 
Achtung für das Objekt statt für die Idee der Menscheit in unserm Subjekte) 
beweisen, welches uns die Überlegenheit der Vernunftbestimmung unserer 
Erkenntnisvermögen über das größte Vermögen der Sinnlichkeit gleichsam 
anschaulich macht. (§ 23, A 75 f.; § 26, A 94; § 27, A 96) 

Dasjenige, das zur Vergegenwärtigung des Erhabenen tauglich ist, ist häßlich, 
Chaos, wildeste regelloseste Unordnung und Verwüstung. Ästhetik des Erhabenen 
und Ästhetik des Häßlichen sind aufeinander verwiesen und verhalten sich zuein-
ander wie Positiv und Negativ. Jene bleibt kritisch, solange sie von dieser kom-
plettiert wird. 

 

6.1.3 Mathematische und dynamische Erhabenheit 

Die ‘rohe Natur’ (§ 26, A 88), die zur Vergegenwärtigung bzw. Fühlbarmachung 
der Vernunft tauglich ist, wird von Kant nach Maßgabe von Größen- und Macht-
verhältnissen betrachtet. An grenzenloser Natur entfaltet er das mathematisch-Er-
habene, an Furcht erregender Natur das dynamisch-Erhabene. In dieser Unter-
scheidung erkennen wir zunächst die Binarismen wieder, die uns seit Addisons 
Anschauungsformen des weiten und des stürmischen Ozeans vertraut sind. Wäh-
rend uns das mathematisch-Erhabene, d.h. das, was schlechthin bzw. unermeßlich 
groß ist, vermittelst des Unvermögens der Einbildungskraft das Vermögen der 
Vernunft aufzeigt, entdeckt das dynamisch-Erhabene, d.h. das, was aufgrund sei-



 
 

 

Kants „Analytik des Erhabenen“ 127 

ner Macht Furcht erregt, vermittelst der Konfrontation mit unserer physischen 
Ohnmacht „ein Vermögen zu widerstehen von ganz anderer Art“ (§ 28, A 103). 
Nicht das, was Furcht erregt, ist erhaben — das ist vielmehr fürchterlich und ab-
stoßend —, sondern — wir kennen den Begriff bereits aus der popularphilosophi-
schen Erhabenheitsästhetik — unsere „Kraft“, die wir im Zuge solcher Abstoßung 
mit „begeisternde[m] Wohlgefallen“ (§ 28, A 104) verspüren. In einem auf Steige-
rung angelegten Vergleich zwischen dem mathematisch- und dynamisch-Er-
habenen heißt es: 

Denn, so wie wir zwar an der Unermeßlichkeit der Natur, [...] unsere eigene 
Einschränkung, gleichwohl aber doch auch an unserm Vernunftvermögen 
zugleich einen andern nicht-sinnlichen Maßstab [...] gegen den alles in der 
Natur klein ist, mithin in unserm Gemüte eine Überlegenheit über die Natur 
selbst in ihrer Unermeßlichkeit fanden: so gibt auch die Unwiderstehlichkeit 
ihrer Macht uns, als Naturwesen betrachtet, zwar unsere [B und C: physi-
sche] Ohnmacht zu erkennen, aber entdeckt zugleich ein Vermögen, uns als 
von ihr unabhängig zu beurteilen, und eine Überlegenheit über die Natur 
[...]. Auf solche Weise wird die Natur in unserm ästhetischen Urteile nicht, 
sofern sie furchterregend ist, als erhaben beurteilt, sondern weil sie unsere 
Kraft (die nicht Natur ist) in uns aufruft [...]. Also heißt die Natur hier erha-
ben, bloß weil sie die Einbildungskraft zu Darstellung derjenigen Fälle er-
hebt, in welchen das Gemüt die eigene Erhabenheit seiner Bestimmung, 
selbst über die Natur, sich fühlbar machen kann. (§ 28, A 104) 

Die Konzeption eines zweiphasigen Geistesgefühls des Erhabenen, das zur Fühl-
barmachung der Vernunft führt, weist auf die ereignishafte Begrifflichkeit des 
französischen ‘se faire sentir’ sowie auf die Grundfigur der Theorie der vermisch-
ten Empfindungen zurück. Zwar hat Kant in der späten Anthropologie in pragma-
tischer Hinsicht (1798) die Entgegensetzung von Schönheit und Erhabenheit, die 
die Kritik der Urteilskraft im Blick auf die Natur vorgenommen hatte, in Hinsicht 
auf die künstlerische Darstellung abgeschwächt und erklärt, daß das „Erhabene 
[...] zwar Gegengewicht, aber nicht das Widerspiel vom Schönen [ist]“. An dem 
Mechanismus, daß das Erhabene „dem Subjekt ein Gefühl seiner eigenen Größe 
und Kraft erweckt“, hat Kant jedoch festgehalten.133 

 

6.1.4 Negative Darstellung 

„Buchstäblich genommen, und logisch betrachtet, können Ideen nicht dargestellt 
werden.“ (KU, Allg. Anm. nach § 29, A 114) Daraus erklärt sich der von Kant 
geltend gemachte negative Modus einer Fühlbarmachung der Vernunft durch das 

_________________________________________________ 

133 Kant: „Anthropologie in pragmatischer Hinsicht“. In: Ders.: Werke (wie Anm. 117), Bd. XII, 
§ 65, BA 190, 569. 



 

 

128 Das Erhabene in der Deutschen Klassik — Kant und Schiller 

Erhabene in der Kritik der Urteilskraft. Die Vernunftidee kann nicht positiv dar-
gestellt werden, da sie jeden Maßstab der Natur übertrifft. Sie kann dagegen in der 
„bloß negative[n] Darstellung“ (ebd., A 123), die im Erhabenen gelingt, entdeckt, 
aufgezeigt, rege oder fühlbar gemacht werden. Kant findet immer wieder andere 
Ausdrücke für diesen Akt einer ‘Selbstwahrnehmung’ der Vernunft, deren Status 
in der Forschung zwischen ‘nichtkognitiv’ und ‘quasi-kognitiv’ schwankt.134 Als 
‘bloß negativer Darstellung’ der Idee ähnelt das Erhabene, darauf weist Kant 
nachdrücklich hin, dem jüdischen Bilderverbot: „‘Du sollst dir kein Bildnis ma-
chen’“ (ebd., A 123). 

 

6.2 Schillers „Ueber das Erhabene“ 

Schon ein kurzer Blick auf einige Titel von Friedrich Schillers (1759-1805) 
großen Abhandlungen der 90er Jahre weist auf eine dualistische Anlage hin. Da 
steht „Anmut“ gegen „Würde“, „naive“ gegen „sentimentalische“ Dichtung und 
selbst das Bildungsprogramm der ‘Ästhetischen Briefe’ basiert auf der Dichoto-
mie von „schmelzender“ und „energischer“ Schönheit. Analysiert man die ästheti-
schen Schriften, die Schiller zwischen 1790 und 1796 publiziert hat — die Ab-
handlung „Ueber das Erhabene“ ist vermutlich früher geschrieben, erschien jedoch 
erst 1801 —, kann man feststellen, daß sie von der zweideutigen Dynamik eines 
schismatisierenden Impulses vorangetrieben werden. Schillers Natur- und Men-
schenbild, das seiner Ästhetik zugrundeliegt, changiert je nachdem, ob es aus der 
Perspektive des Schönen oder des Erhabenen beleuchtet wird. Wie bereits der 
Hinweis auf die medizinischen Schriften zeigt, ist Schillers Anthropologie des 
ganzen, d.h. des sinnlich-übersinnlichen Menschen von einem durchgängigen 
Dualismus geprägt. Je nachdem, ob er für utopische Versöhnung oder tragische 
Entzweiung optiert, steht in der Ästhetik mal der Aspekt des Schönen, mal der 
Aspekt des Erhabenen im Vordergrund. Schillers Überlegungen, einen Ausgleich 
zwischen sinnlicher und übersinnlicher Welt zu schaffen, greifen den kategorialen 
Rahmen von Schönheit, Anmut, schmelzender Schönheit oder Naivität auf. Seine 
Überlegungen dagegen, die Freiheit menschlichen Handelns herauszustellen, dis-
ponieren Erhabenheit, Würde, energische Schönheit und Sentimentalität. Die erste 
terminologische Reihe zielt auf eine utopische, die zweite auf eine tragische An-
thropologie mit jeweils entsprechenden Geschichtsbildern und Naturverständnis-
sen. Verkürzt man seine Schillerinterpretation auf eine der Reihen, betrügt man 
sich um die Hälfte seiner Ästhetik, priorisiert man die eine zugunsten der anderen 
Reihe, blendet man deren spannungsvolle Komplexität aus. 

_________________________________________________ 

134 Jean-François Lyotard: Die Analytik des Erhabenen (Kant-Lektionen, Kritik der Urteilskraft, 
§§ 23-29 [frz. 1991]. Übers. Christine Pries. München 1994, 207; Donald W. Crawford: „The 
Place of the Sublime in Kant’s Aesthetic Theory“. In: The Philosophy of Immanuel Kant. Hg. 
Richard Kennington. Washington D.C. 1985, 161-183, hier: 181. 



 
 

 

Schillers „Ueber das Erhabene“ 129 

6.2.1 Das Supplement der ästhetischen Erziehung — Theorie des 
Erhabenen 

Schillers tragödientheoretisches Grundgesetz folgt der Bemerkung Kants, daß das 
moralische Gesetz sich „nur durch Aufopferungen ästhetisch kenntlich macht“ 
(KU, Allg. Anm. nach § 29, A 119). Aus Kants Analytik des Erhabenen macht 
Schiller ein Projekt ästhetischer Erziehung. Aus Kants Überlegung, daß das Erha-
bene sich auf keine sinnliche Form, sondern nur auf die Idee der Vernunft bezieht, 
hat Schiller den Mechanismus indirekter bzw. negativer Darstellung der Freiheit 
in seiner Tragödientheorie abgeleitet, dergemäß nur der Widerstand gegen die 
Gewalt der Gefühle, „das freye Princip in uns kenntlich [macht]“ 
(Nationalausgabe [NA] 20, 196). Bekannt geworden sind die daran anschließen-
den Zeilen vom Beginn des zweiten Teils der Abhandlung „Vom Erhabenen“ 
(1793): 

Das Sinnenwesen muß tief und heftig leiden; Pathos muß da sein, damit das 
Vernunftwesen seine Unabhängigkeit kundtun und sich handelnd darstellen 
könne. (ebd.) 

Schillers abschließende Darstellung des Erhabenen findet sich jedoch in der erst 
1801 publizierten Schrift „Ueber das Erhabene“, in der Probleme wiederaufge-
griffen werden, mit denen er zuvor in den Briefen „Ueber die ästhetische Erzie-
hung des Menschen“ (1795) nicht zurechtgekommen war. Schiller hatte sich darin 
ursprünglich vorgenommen, „die Wirkungen der schmelzenden Schönheit an dem 
angespannten Menschen“ und anschließend „die Wirkungen der energischen 
[Schönheit] an dem abgespannten [Menschen]“ zu prüfen, „um zuletzt beide ent-
gegen gesetzte Arten der Schönheit in der Einheit des Ideal-Schönen auszulö-
schen“ (16. Brief, NA 20, 363). Der Plan, die Dualität von Schönheit und Erha-
benheit in der Synthesekategorie der Ideal-Schönheit ‘aufzuheben’, entspricht dem 
‘klassischen’ dialektischen Dreischritt von These, Antithese und Synthese. Die 
‘ästhetischen Briefe’ jedoch führen dieses dialektische Programm nicht durch. Sie 
brechen vielmehr bereits mit der Behandlung der ‘schmelzenden Schönheit’ ab 
und bleiben Fragment — was heute zumeist übersehen wird.  

Die Entstehung von „Ueber das Erhabene“ ist schwer zu datieren. Die Ansichten 
schwanken zwischen 1793 und 1801. Eindeutige philologische Kriterien fehlen. 
Eine Datierung aufgrund inhaltlicher Kriterien ist mit dem Problem belastet, ob 
man in Schiller den Theoretiker der versöhnten oder der ertragenen Widersprüche 
sehen will. Will man einem ‘schönen’ oder einem ‘erhabenen’ Schiller das letzte 
Wort geben? Wer daran interessiert ist, Schillers ‘Fortschritt’ gegenüber Kants 
ästhetischem Dualismus in der Synthesekategorie des Idealschönen zu konturie-
ren, wertet die Schrift als kantianisierende Fingerübung ab und datiert möglichst 
früh. Meine Überlegungen zielen darauf, mit den Aporien des Versöhnungskon-
zepts die doppelte Ästhetik Schillers offenzuhalten, und ich situiere die Abfassung 
der Schrift in den Kontext der ‘ästhetischen Briefe’, was auf eine Entstehungszeit 
um 1795 hinausläuft. 



 

 

130 Das Erhabene in der Deutschen Klassik — Kant und Schiller 

„Ueber das Erhabene“ bietet einen gewissen „Ersatz“ (NA 21, 390 [Kommentar]) 
für den nicht zustandegekommenen zweiten Teil der ‘ästhetischen Briefe’ über 
‘energische Schönheit’. Erinnern wir uns an die physiologischen Wirkungen, die 
im Anschluß an Burke mit dem Schönen und Erhabenen verbunden wurden, gibt 
es m.E. übrigens keinen Grund, Schillers Begriff der ‘energischen Schönheit’ 
nicht mit dem Erhabenen zusammenzubringen. Auf den Zusammenhang des Auf-
satzes mit der Problematik der ästhetischen Erziehung weist nachdrücklich der Ort 
seines Erstdrucks hin. Schiller publiziert ihn 1801 erstmalig im Band III der 
Sammlung Kleinere prosaische Schriften, die auch den Wiederabdruck einer revi-
dierten Fassung der ‘ästhetischen Briefe’ bietet. Und zwar sind diese nun 
‘sandwichartig’ eingefaßt. Der Aufsatz „Ueber das Erhabene“ ist ihnen voran-, der 
Wiederabdruck des zweiten Teils der Abhandlung „Vom Erhabenen“, der jetzt 
den Titel „Ueber das Pathetische“ trägt, ist ihnen nachgestellt. Das Schöne wird 
vom Erhabenen gerahmt und begrenzt. Die signifikative Komposition signalisiert, 
daß die ästhetische Erziehung zum Schönen durch die ästhetische Erziehung zum 
Erhabenen ergänzt werden muß. Und zwar schließt der Aufsatz einerseits an die 
Abhandlung „Vom Erhabenen“ an, die 1793 mit der Ankündigung „(Die Fortset-
zung künftig.)“ (NA 21, 188, Lesarten) schloß, er setzt aber andererseits auch das 
Programm des 16. ästhetischen Briefs von 1795 voraus.  

In den ‘ästhetischen Briefen’ war der Teil der Erziehung, bei dem der abgespannte 
Mensch mit dem Erhabenen aufgerüstet werden sollte, unausgeführt geblieben. 
Den Gedanken einer ästhetischen Erziehung zum Erhabenen nimmt Schiller nun 
ausdrücklich wieder auf, insofern nämlich aus dem „Kennzeichen guter und schö-
ner, aber jederzeit schwacher Seelen“ die Notwendigkeit erwachse, ihnen einen 
„rüstigern Affekt“ zum Begleiter zu geben (NA 21, 41). Daß die ästhetische Er-
ziehung ein Ganzes nur ist, wenn das Erhabene durch das Schöne gemäßigt und 
das Schöne durch das Erhabene gefestigt wird — diesen doppelten Kursus hält das 
im Oktober zum Druck gegebene Epigramm „Schön und erhaben“ (1805 u.d.T.: 
„Die Führer des Lebens“) fest, und gibt damit einen terminus post quem für die 
Abfassungszeit der Erhabenheitsschrift. Das gesamte ästhetische, d.h. Schönheit 
und Erhabenheit umfassende Erziehungsprogramm wird von Schiller in folgenden 
Distichen entworfen: 

Zweierlei Genien sinds, die dich durchs Leben geleiten, 
  Wohl dir, wenn sie vereint helfend zur Seite dir stehn! 
Mit erheiterndem Spiel verkürzt dir der eine die Reise, 
  Leichter an seinem Arm werden dir Schicksal und Pflicht. 
Unter Scherz und Gespräch begleitet er bis an die Kluft dich, 
  Wo an der Ewigkeit Meer schaudernd der Sterbliche steht. 
Hier empfängt dich entschlossen und ernst und schweigend der andere, 
  Trägt mit gigantischem Arm über die Tiefe dich hin. 
Nimmer widme dich einem allein. Vertraue dem erstern 
  Deine Würde nicht an, nimmer dem andern Dein Glück. 

(NA 1, 272) 



 
 

 

Schillers „Ueber das Erhabene“ 131 

Welche „Kluft“ ist gemeint? Brauchen wir den Genius des Erhabenen erst, wenn 
es ans Sterben geht oder schon früher zum Leben? Über diese Frage war es zwi-
schen Schiller und seinem Leser Herder zu einem Mißverständnis gekommen, so 
daß Schiller nach Herders brieflichem Einwand, daß der erhabene Genius nicht 
erst im Tode von Bedeutung sei, sondern daß er uns schon während des Lebens 
„hilfreich zur Seite“ (von Herder, 10. Okt. 1795, zit.: NA 35, 375) stehen müsse, 
die Aussage des Epigramms in der Erhabenheitsschrift prosaisch reformulierte 
und klarstellte. Herder hatte in seinem Brief die „Kluft [...], / Wo an der Ewigkeit 
Meer schaudernd der Sterbliche steht“, als „Grab“ (ebd.) gedeutet, Schiller jedoch 
die „gefährlichen Stellen“ und die „schwindlichte Tiefe“ gemeint, wo die Grenze 
zwischen Leib und Seele verläuft, die uns schon im Leben zerreißt. Der einschlä-
gige Passus in „Ueber das Erhabene“, der die das Schöne supplementierende 
Funktion der ästhetischen Erziehung zum Erhabenen, die das zitierte Epigramm 
entwarf, verdeutlichen hilft, heißt nun wie folgt: 

Zwei Genien sind es, die uns die Natur zu Begleitern durchs Leben gab. Der 
eine, gesellig und hold, verkürzt uns durch sein munteres Spiel die mühe-
volle Reise, macht uns die Fesseln der Notwendigkeit leicht und führt uns 
unter Freude und Scherz bis an die gefährlichen Stellen, wo wir als reine 
Geister handeln und alles Körperliche ablegen müssen, bis zur Erkenntnis 
der Wahrheit und zur Ausübung der Pflicht. Hier verläßt er uns, denn nur 
die Sinnenwelt ist sein Gebiet, über dieses hinaus kann sein irdischer Flügel 
nicht tragen. Aber jetzt tritt der andere hinzu, ernst und schweigend, und mit 
starkem Arm trägt er uns über die schwindlichte Tiefe / In dem ersten dieser 
Genien erkennet man das Gefühl des Schönen, in dem zweiten das Gefühl 
des Erhabenen. (NA 21, 41) 

Diesen Riß, d.h. den Widerspruch, daß wir sterblich, aber frei sind, spüren wir 
beim Erhabenheitsgefühl als eine vermischte Empfindung von „Wehseyn“ und 
„Frohseyn“, wodurch uns erfahrbar wird, „daß die Gesetze der Natur nicht 
nothwendig auch die unsrigen sind“ (NA 21, 42). Die vermischte Empfindung 
wird bei Schiller unmittelbar auf die ‘gemischte’ Natur des Menschen bezogen. 
Ästhetik und Anthropologie sind eng verzahnt. Das dualistische Menschenbild 
öffnet die Schere einer doppelten Ästhetik, d.h. es treibt den Hiat einer 
„zweyfache[n] Schönheit“ (16. Br., NA 20, 362) von Schönheit (im engen Sinn) 
und Erhabenheit hervor, in der Freiheit auf zweifache Art symbolisiert wird: 

Wir fühlen uns frei bei der Schönheit, weil die sinnlichen Triebe mit dem 
Gesetz der Vernunft harmonieren; wir fühlen uns frei beim Erhabenen, weil 
die sinnlichen Triebe auf die Gesetzgebung der Vernunft keinen Einfluß ha-
ben, weil der Geist hier handelt, als ob er unter keinen andern als seinen ei-
genen Gesetzen stünde. (NA 21, 41 f.) 

Freiheit tritt sowohl in der Schönheit als auch im Entschluß, gegen die Sinne zu 
handeln, in Erscheinung. Die erste Option verfolgte Schiller seit dem Versuch 



 

 

132 Das Erhabene in der Deutschen Klassik — Kant und Schiller 

einer objektiven Definition des Schönen in den sog. Kallias-Briefen (Febr. 1793), 
die zweite Option führte zu einer Reihe von Schriften über Tragik, Pathos und 
Erhabenheit seit 1792. Beide Optionen versucht das zitierte Dispositionsschema 
der ‘ästhetischen Briefe’ zuzusammenzuführen. Es bleibt, wie gesagt, unausge-
führt. Da sich das Schöne bloß um den Menschen als einem sinnlich-übersinnli-
chen Doppelwesen, das Erhabene aber um den „reinen Dämon“ (NA 21, 52) in 
ihm verdient macht, muß die ästhetische Erziehung, die Schiller 1795 in den 
‘ästhetischen Briefen’ abgebrochen hatte, um einen Kursus in Erhabenheit ergänzt 
werden, in dem freilich das zuvor Gelernte in anderem Licht erscheint. Schiller 
faßt den ganzen Umfang seiner anthropologischen Ästhetik zusammen, wenn er 
gegen Ende seiner Schrift „Ueber das Erhabene“ folgert, daß „das Erhabene zu 
dem Schönen hinzukommen [muß], um die ästhetische Erziehung zu einem voll-
ständigen Ganzen zu machen“ (NA 21, 52). 

 

6.2.2 Erhabenheit gegenüber dem Schönen 

Hatte Lessing einst die Fertigkeit zum Mitleiden im Trauerspiel einüben lassen 
wollen, zielt Schiller mit der Tragödie auf ein anderes Programm. Jetzt wird Erha-
benheit geübt: 

Das Pathetische [...] ist eine „Inokulation“ des unvermeidlichen Schicksals 
(NA 21, 51). 

Wie durch eine Impfung führt die Rührung durch das Pathetische zu einer 
„Fertigkeit“ (NA 21, 51) im Erhabenen. Diese Überlegung greift auf die stoische 
„Lebensphilosophie“ (NA 20, 151) zurück, die der früheren Schrift Über die tra-
gische Kunst (1792) an den Anfang gestellt war. Doch wer einen Habitus ausge-
bildet hat, „sich von sich selbst zu trennen“ (NA 20, 151), um mit sich wie mit 
einem Fremden umzugehen, wird wohl kaum in der Lage sein, eine schöne Sub-
jektivität auszubilden. Mit dem Durchbruchserlebnis des Erhabenen, bei dem 
„plötzlich und durch eine Erschütterung“ der selbständige Geist aus den Netzen 
einer verfeinerten Sinnlichkeit gerissen wird, „worin uns das Schöne gern immer 
gefangen halten möchte“ (NA 21, 45), hat Schiller nun ein desillusioniertes, nega-
tives Natur- und Geschichtsbild verbunden. Bei Schiller selbst führte der schöne 
Bildungsgang nach innen, und zwar in die „wenigen auserlesenen Zirkel[n]“ am 
Schluß des 27. Briefes. Bei Schillers Nachfolgern bis Hegel führte das Schöne 
hingegen in die Geschichte — damit freilich zugleich zur Depotenzierung des 
Erhabenen und zu dessen Ausgrenzung aus der gänzlich auf das Schöne fixierten 
Kunstphilosophie. Das Erhabene stört in hegelianisierenden Versöhnungsutopien. 
Die Disposition, die Schiller dagegen dem Erhabenen gibt, steht quer zum „uto-
pische[n] Horizont aufgeklärter Geschichtsphilosophie“ und bricht mit deren 



 
 

 

Schillers „Ueber das Erhabene“ 133 

„Humanitätsoptimismus“.135 Schon die Rhetorik, in die die Beschreibung des 
Durchbruchserlebnisses gefaßt ist, zeigt, daß sich die Einstellung zum Schönen 
aus der Perspektive des Erhabenen verwandelt und vor allem verdunkelt hat. Aus 
der Perspektive des Erhabenen erscheint das Schöne gänzlich dem Reich der 
Sinnlichkeit anzugehören oder doch völlig von diesem korrumpiert zu sein, ob-
gleich es doch eigentlich ‘Harmonie’ von Trieb und Vernunft signalisieren sollte. 
Schiller schreibt, als sei er sich nicht sicher, ob die schöne Seele nicht doch wohl 
eher ein leichtes Mädchen sei, wie es in der Szene aus Fénelons ‘Abenteuer des 
Telemachs’, die sich anschließt, suggeriert wird: 

Die Schönheit unter der Gestalt der Göttinn [!] Calypso hat den tapferen 
Sohn des Ulysses bezaubert, und durch die Macht ihrer Reizungen hält sie 
ihn lange Zeit auf ihrer Insel gefangen. Lange glaubt er einer unsterblichen 
Gottheit zu huldigen, da er doch nur in den Armen der Wollust liegt, — aber 
ein erhabener Eindruck ergreift ihn plötzlich unter Mentors Gestalt, er erin-
nert sich seiner bessern [!] Bestimmung, wirft sich in die Wellen und ist 
frey. (NA 21, 45) 

Das Bild konfrontiert mit der Situation jener Krise, in der die Fähigkeit des Sub-
jekts, seine kognitiven Dissonanzen zu harmonisieren, gefährdet ist und zerbricht. 
Das Interesse am Erhabenen ist bei Schiller nicht durch die ‘Panzerung des Cha-
rakters’ (à la Theweleit) motiviert, sondern vielmehr durch die Situation der Ent-
scheidung. Die in den ‘ästhetischen Briefen’ anvisierte ganzheitliche Erziehung zu 
Geschmack und Schönheit wird durch ihre Supplementierung um das Geistesge-
fühl des Erhabenen gefährdet und kollabiert. Beziehen wir das Bild, das uns 
Schiller hier gibt, auf die zwei Genien, die uns durch das Leben begleiten. Die 
Verknüpfung erfolgt nicht willkürlich, sondern wird durch die Metapher der Reise 
— „die mühevolle Reise“ des Lebens einerseits, Rückreise des Odysseus von 
Troja andererseits — ausdrücklich nahegelegt. Kalypso, die den schiffbrüchigen 
Odysseus liebt und ihn sieben Jahre bei sich behält, bezeichnet die Schönheit. 
Mentor, dem Odysseus vor der Abfahrt nach Troja den Schutz seines Hauses an-
vertraut hatte, steht für das Erhabene. Vor die Wahl zwischen Kalypso und Men-
tor gestellt, entscheidet sich Odysseus für seinen Jugendfreund. Wie hat sich die 
Konnotation des Schönen verändert? Vor die Entscheidung gestellt, ist das Schöne 
die schlechtere Wahl. Entscheidend hat Schiller die Konnotationen ins Negative 
verwandelt. Das Schöne ist in Schillers Augen nicht länger Verkörperung einer 
„unsterblichen Göttin“, d.h. nicht länger Erscheinung der Freiheit, sondern der 
„Wollust“. Wir müssen vielleicht noch einen Schritt weitergehen. Eine Interpre-
tation sieht in Kalypso eine ‘verhüllende’ (gr. kalypto = verhüllen), d.h. tötende 

_________________________________________________ 

135 Kurt Wölfel: „Machiavellische Spuren in Schillers Dramatik“. In: Schiller und die höfische 
Welt. Hg. Achim Aurnhammer, Klaus Manger, Friedrich Strack. Tübingen 1990, 318-340, 
hier: 330. 



 

 

134 Das Erhabene in der Deutschen Klassik — Kant und Schiller 

Todesgöttin.136 Wir haben es also gleich mit einer doppelten Täuschung zu tun. 
Unter der Schönheit der Kalypso verhüllt sich nicht die Freiheit, sondern hinter 
der Wollust lauert der Tod. Indem Schiller in diesen Zeilen versucht, die erhabene 
Tat des Odysseus („wirft sich in die Wellen und ist frey“) durch Kontrast in ein 
helles Licht zu stellen, verdunkelt er gänzlich das Schöne und verschlechtert zu-
gleich den ‘schönen Schein’ in Betrug. 

Wo die ‘schöne Seele’ eine Buhlerin und die Freiheit zum Erhabenen die bessere 
Bestimmung als die Freiheit im Schönen ist, erlischt das Vertrauen in Sinne, Natur 
und Geschichte. So ist das Erhabene bei Schiller die Rückzugsposition des Men-
schen, wenn ihm nichts mehr bleibt. Auch Schillers Ästhetik des Erhabenen wird 
durch eine Ästhetik des Häßlichen komplettiert. Aus der Position des Erhabenen 
erscheint die Natur als „wilde Bizarrerie“ und „gesetzlose[s] Chaos“, in der kein 
„weiser Plan“, sondern der „tolle Zufall“ regiert, der „aller Regeln [...] spottet“ 
(NA 21, 48 und 50). Die Geschichte erscheint (wie dem Engel aus Benjamins 
neunter geschichtsphilosophischer These) als Trümmerhaufen und als Schreckens-
spur „einer alles zerstörenden und wieder erschaffenden, und wieder zerstörenden 
Veränderung“ (NA 21, 52). Solche Sicht auf die Weltgeschichte als einer Wieder-
kunft des Gleichen nimmt den Einblick vorweg, den Schiller uns schließlich durch 
den Monolog „des 2ten Demetrius“ am Schluß der Tragödie geben wollte, „indem 
er in eine neue Reihe von Stürmen hinein blicken läßt und gleichsam das Alte von 
neuem beginnt.“ (NA 11, 226). Mit dem geschwärzten Naturbegriff hat Schiller 
jede Möglichkeit eines Ausgleichs abgeschnitten und durch die Naturalisierung 
der Geschichte jede Hoffnung auf ein Fortschreiten fahren lassen. Gegenüber ubi-
quitärer Zerstörung und Wiederkehr des Gleichen bleibt nur noch die Chance, 
„sich in die heilige Freyheit des Geistes zu flüchten“ und sich gegebenenfalls 
„moralisch zu entleiben“ (NA 21, 51). Das heißt, mit der Position, die Schiller in 
„Ueber das Erhabene“ vertritt, ist weder ein Natur und Freiheit überbrückender 
bzw. ‘versöhnender’ Schönheitsbegriff noch irgendeine dialektische Geschichts-
philosophie vereinbar. Während die ‘ästhetischen Briefe’ unter Ausblendung ihres 
fragmentarischen Charakters zu Hegel führen werden, führt „Ueber das Erhabene“ 
zu Kants Ausgangsproblem des „Widerstreits“ zurück, d.h. über Hegel hinaus. 

Der Mensch ist das Tier, das ‘Nein’ sagen kann. Daß die tragische Anthropologie 
Schillers in der existentialistischen Philosophie unseres Jahrhunderts wiederauf-
lebt, indiziert, „wie abhängig der Existentialismus von der idealistischen Philoso-
phie geblieben ist.“137 Es indiziert freilich auch, daß eine Antwort auf den Kon-
tingenzschock der Moderne nicht an Aktualität verloren hat. Das Erhabene 
(Schiller), Angst (Kierkegaard) , Geworfenheit (Heidegger) oder Ekel (Sartre) 
stehen einander näher, als das heute gipsern erscheinende Pathos des ersten 

_________________________________________________ 

136 Herbert Hunger: Lexikon der griechischen und römischen Mythologie. 8., erw. Aufl. Wien 
1988, s.v. 

137 Wolfgang Düsing: Schillers Idee des Erhabenen. Diss. Köln 1967, 16. 



 
 

 

19. Jahrhundert — Beschönigung des Erhabenen 135 

Schlüsselworts dieser Begriffskette und der zeitliche Abstand zwischen den philo-
sophischen Orten ihrer Glieder vermuten lassen. Die Begriffe signalisieren jedoch 
nur unterschiedliche Perspektiven auf das gleiche dramatische Geschehen 
menschlicher Exzentrizität, die der „gebildete[n] Kantianer“ (Goethe) Schiller im 
philosophischen Denkmedium seiner Zeit versucht hat, zur Sprache zu bringen. 

Der preußische Schulreformer Johann Wilhelm Süvern hatte im Mai 1800 dem 
Weimarer Klassiker seine kritische Schrift Über Schillers Wallenstein in Hinsicht 
auf die griechische Tragödie überreicht. Darin suchte Süvern Einsicht in die 
„grosse Gränzscheidung [!] zwischen Alten und Neuern“, um dadurch einen neuen 
Zugang zur griechischen Tragödie zu erlangen. Gegenüber dem alten Muster, ur-
teilt Süvern, bleibe Schillers Wallenstein zurück. Denn während die griechische 
Tragödie in Hinsicht auf ihre Wirkung durch die Erregung von Mitleid und Furcht 
kathartisch „hindurchgeht“ und in eine Stimmung versetzt, „welche ein gedeihli-
ches fröhliches Menschenleben macht“, lasse Schillers Drama, nach Süverns An-
sicht, den Zuschauer in „Kleinmuth“, „Erbitterung“ und „Ängstlichkeit“ zu-
rück.138 In seiner Antwort geht Schiller auf den Unterschied zwischen alter und 
neuer Tragödie ein und hält fest, daß Sophokles nicht zum Maßstab des modernen 
tragischen Theaters gemacht werden dürfe. Der geschichtliche Ort habe sich 
gänzlich verändert. Schiller gibt folgende Diagnose:  

Unsere Tragödie [...] hat mit der Ohnmacht, der Schlaffheit, der Charakter-
losigkeit des Zeitgeistes und mit einer gemeinen Denkart zu ringen, sie muß 
also Kraft und Charakter zeigen, sie muß das Gemüth zu erschüttern, zu er-
heben, aber nicht aufzulösen suchen. Die Schönheit ist für ein glückliches 
Geschlecht, aber ein unglückliches muß man erhaben zu rühren suchen. (an 
Süvern, 26. Juli 1800; NA 30, 177) 

 

6.3 19. Jahrhundert — Beschönigung des Erhabenen 

Die Zeit nach Kant und Schiller ist geprägt von einer Depotenzierung des Erhabe-
nen als einer Grenzerfahrung, die mit dem Ambivalenzgefühl ‘negativer Lust’ ver-
bunden ist. Das Erhabene wird von seinen ambivalenten Bestimmungen 
‘gereinigt’ und dadurch an das Schöne anschlußfähig gemacht. Die Reinigung 
(„purification“) des Erhabenen von negativen Momenten hatten wir bereits bei 
Coleridge und der romantischen Ästhetik der Unendlichkeit  (s.o. Kap. 4.5), die 
Reduktion einer ‘doppelten Ästhetik’ auf eine einfache, unifizierende Kallistik mit 
einem ‘höchsten Schönen’ als Zentrum in Herders bezeichnend betitelter Kant-
Kritik Kalligone (1800) (s.o. Kap. 5.4.2) kennengelernt. In der idealistischen 
Kunstphilosophie kommt es zur weiteren Schönung und Harmonisierung des Er-

_________________________________________________ 

138 Johann Wilhelm Süvern: Über Schillers Wallenstein in Hinsicht auf die griechische Tragödie. 
Berlin 1800, 16, 161 und 157. 



 

 

136 Das Erhabene in der Deutschen Klassik — Kant und Schiller 

habenen, d.h. zur Marginalisierung des negativen Grundes des Sublimen. In den 
kunstphilosophischen Spekulationen des deutschen Idealismus wird das Erhabene 
zur Entfaltungsform im Rahmen einer umfassenden Dialektik des Schönen relati-
viert. Für GEORG WILHELM FRIEDRICH HEGEL (1777-1831) steht das Erhabene 
bloß am Anfang einer historischen Abfolge von symbolischer, klassischer und 
romantischer Kunstform. Hegel gelingt die Beruhigung der Ästhetik zur 
„Philosophie der schönen Kunst“ nur dadurch, daß er die dynamischen Momente 
des Sublimen ausblendet und den dergestalt gereinigten Begriff des Erhabenen als 
‘symbolische Kunstform’ an den Anfang der historischen Entfaltungsformen des 
Schönen stellt. Erkauft ist der klassizistische Rückgewinn der Schönheit und ihre 
Erhöhung zum sinnlichen Scheinen der Idee einerseits mit dem Satz vom Ende der 
Kunst, andererseits mit der Verachtung der romantischen Literatur. Letztere, so 
Hegels Verdikt, räume dem Zufälligen und Gewöhnlichen, kurz: dem 
„Unschönen“, einen ungeschmälerten Spielraum ein.139 Während Hegel die Dia-
lektik des Schönen geschichtlich entfaltet, ordnet FRIEDRICH THEODOR VISCHER 
(1807-1887) die Entfaltungsformen des Schönen systematisch in einem von 
These, Antithese und Synthese organisierten Kreislauf. Typisch für Vischers kalli-
stisches System ist die Gliederung seiner Dissertation Über das Erhabene und 
Komische (1837), deren Inhalt die beiden antithetischen Formen des Schönen be-
handelt, die freilich in einem ‘Superschönen’ aufgehoben werden:  

Dieser erste [allgemeine] Teil hat zuerst von dem einfach Schönen zu han-
deln, sodann zweitens von dem Gegensatze im Schönen oder vom Kontraste, 
worunter das Erhabene und Komische begriffen ist, und fürs dritte hat er 
nachzuweisen, wie das Schöne aus diesem Kreislaufe in sich als erfüllte und 
vermittelte Einheit zurückkehrt.140 

Erst die Depotenzierung des Erhabenen seit Herder, die es zu einer Unterart des 
Schönen abwertet, sowie seine Reobjektivierung läßt etwas ‘Affirmatives’141 an 
ihm greifen. Die ‘Kitschiers’ der Ästhetik sind daher nicht die Theoretiker des Er-
habenen, sondern jene, die diese Kategorie mit dem Schönen verbunden und da-
durch zu einer Art ‘Gipsfigurenerhabenheit’ heruntergewirtschaftet haben, von der 
es bis zur Lächerlichkeit in der Tat nur noch ein Schritt ist. 

_________________________________________________ 

139 Georg Wilhelm Fiedrich Hegel: Vorlesungen über die Ästhetik [1818-1828/29; gedr. posthum 
1835]. Bde. I-III. Hg. Eva Moldenhauer, Karl Markus Michel. Frankfurt/M. 1970 (= Theorie-
Werkausgabe, 13-15), Bd. I, 23-25 und Bd. II, 139. 

140 Friedrich Theodor Vischer: „Über das Erhabene und Komische. Ein Beitrag zu der Philosophie 
des Schönen“. Stuttgart 1837. In: Ders.: Über das Erhabene und Komische und andere Texte 
zur Ästhetik. Einleitung von Willi Oelmüller. Frankfurt/M. 1967, 37-215, hier: 54. 

141 Nicolai Hartmann: Ästhetik [entst. 1945]. Berlin 1953, 374. 



 
 

 

19. Jahrhundert — Beschönigung des Erhabenen 137 

Übungsaufgaben zum 6. Kapitel 

1. Lesen Sie §§ 23 bis 29 von Kants Kritik der Urteilskraft und versuchen 
Sie, die Unterschiede zwischen Schönheit und Erhabenheit in einem 
Schema zu systematisieren. 

2. Konzentrieren Sie sich bei einer zweiten Lektüre auf den Mechanismus 
der „negativen Darstellung“ der Vernunft. Notieren Sie diese Stellen, 
achten Sie auf die Verben, die Kant benutzt, und vergleichen Sie. 

3. Beziehen Sie Schillers Antwortbrief an Süvern auf das Programm der 
‘ästhetischen Erziehung’. 



 

7 Ausblick auf Nietzsche und Lyotard 

Wir können nun jetzt nicht mehr die unterschiedlichsten Transformationsformen 
thematisieren, in die der Gegensatz von Schönheit und Erhabenheit in den letzten 
hundert Jahren übersetzt worden ist. Als Faustregel gilt: Wo heute Ereignis, 
Schrecken, Ambivalenz oder Überschreitung thematisiert wird, da ist die Diskus-
sion hinter dem Rücken ihrer Teilnehmer von der Grammatik des Erhabenen, auf 
die dieser Kurs hinweisen wollte, gelenkt. Das Erhabene ist, hat Karl Heinz Boh-
rer unlängst im Blick auf Martin Heideggers (1889-1976) Kunstphilosophie und 
Theodor W. Adornos (1903-1969) ästhetische Theorie gemahnt, das ‘ungelöste 
Problem’ der Moderne.142 

 

7.1 Nietzsches dionysisch-apollinische Dekonstruktion 

Im Gegensatz zur kunstphilosophischen Kallistik, die auf Vermittlung und Ver-
söhnung von Gegensätzen hin angelegt war, greift Friedrich Nietzsche (1844-
1900) in Die Geburt der Tragödie aus dem Geist der Musik (1872) (vgl. Materia-
lienband M10) auf den Typus einer doppelten Ästhetik zurück. Im 
‘Griechenbuch’ werden unter der Formel vom ‘Apollinischen’ und ‘Dionysischen’ 
in bewußter Opposition gegen die geschichtsphilosophische Ästhetik „aus der He-
gel’schen Vernünftigkeits-Schule“ (Nietzsche über Vischer) erneut Formen von 
Schönheit und (negativer) Erhabenheit gegenübergestellt. Das Dionysische ist für 
Nietzsche eine vermischte Empfindung. Wir erinnern uns: Burke hatte das Erha-
bene als „delightful horror“, Kant als eine „negative Lust“ und Schiller als „eine 
Zusammensetzung von Wehsein [...] und von Frohsein“ begriffen. Die negative 
Lust, die als das allgemeinste Kennzeichen gelten kann, mit dem sich das Erha-
bene fühlbar macht, färbt auch Nietzsches ambivalente Bestimmung einer 
Grenzerfahrung. Sie wird von Nietzsche in signifikativer Weise wieder in eine 
Schiffbruchsmetapher gefaßt, die uns aus der Erhabenheitsdiskussion des 18. 
Jahrhunderts bekannt ist. Die Anlage der Metapher hat sich jedoch postkantia-
nisch verschoben. Wir stehen nun nicht mehr am Ufer und genießen das Selbstge-
fühl unserer Freiheit, sondern wir selbst sitzen im Boot. Das Subjekt ist auf seiner 
Schiffsreise auf sich allein gestellt. Nietzsche vergegenwärtigt das trotzige und 
erhabene Bild, in das Schopenhauer, was uns hier nicht interessieren soll, die neu-
zeitliche Subjektautonomie gefaßt hatte: 

‘Wie auf dem tobenden Meere, das, nach allen Seiten unbegränzt, heulend 
Wellenberge erhebt und senkt, auf einem Kahn ein Schiffer sitzt, dem 
schwachen Fahrzeug vertrauend; so sitzt, mitten in einer Welt von Qualen, 

_________________________________________________ 

142 Karl Heinz Bohrer: „Das ‘Erhabene’ als ungelöstes Problem der Moderne. Martin Heideggers 
und Theodor W. Adornos Ästhetik“. In: Ders.: Das absolute Präsens. Die Semantik der 
ästhetischen Zeit. Frankfurt am Main 1994, 92-120. 



 
 

 

Nietzsches dionysisch-apollinische Dekonstruktion 139 

ruhig der einzelne Mensch, gestützt und vertrauend auf das principium indi-
viduationis.’143 

In Nietzsches Mythologie ist es Apollon, der Bildner-Gott, der für das Individua-
tionsprinzip steht. Apollon versteht sich u.a. auf die Kunst der Umgrenzung, baute 
er dem Mythos nach doch die Mauer um Troja. Für das „Zerbrechen des principii 
individuationis“ dagegen steht Dionysos, der Rausch-Gott. Wir müssen die mari-
time Metapher, die wir als entgrenzendes ‘ozeanisches Gefühl’ bereits kennenge-
lernt hatten (s.o. Kap. 4.5), vielleicht um die Schlußtakte, d.h. den sog. Liebestod, 
von Wagners Tristan und Isolde (Uraufführung 1865) — „ertrinken, /versinken —
, / unbewußt-, / höchste Lust!“ — ergänzen, um zu verstehen, daß Nietzsche sich 
die Zerbrechung bzw. Zerreißung des Individuationsprinzips durchaus positiv den-
ken kann, und zwar als Angstlust. So zu sein, wie eine Welle — auf Kontinuität 
statt Diskontiuität, sei es im Zeichen von Eros oder Thanatos, zielt die dionysische 
‘Überschreitung’ (Georges Bataille). Sie wird bei Nietzsche mit einer vermischten 
Empfindung aus ‘Grausen’ und ‘Verzückung’ besetzt: 

Wenn wir zu diesem Grausen die wonnevolle Verzückung hinzunehmen, die 
bei demselben Zerbrechen des principii individuationis aus dem innersten 
Grunde des Menschen, ja der Natur emporsteigt, so thun wir einen Blick in 
das Wesen des Dionysischen, das uns am nächsten noch durch die Analogie 
des Rausches gebracht wird. (GT 1; 1, 28) 

Die dionysischen Frühlingsfeste der Griechen, deren Phallosumzüge zur Komödie, 
deren Bocksopfer zur Tragödie führen, bieten den Hintergrund, vor dem der Alt-
philologe Nietzsche die entindividualisierende Wucht der Entgrenzung situiert. 
Neben dem Dionysoschor und dem mittelalterlichen Karneval nennt Nietzsche 
insbesondere den Chor aus dem vierten Satz von Beethovens Neunter Sinfonie, 
um den Zauber des Dionysischen zu vergegenwärtigen, der zusammenführt, was 
zum Zwecke der Individuation ausgegrenzt und abgeschieden werden mußte:  

auch die entfremdete, feindliche oder unterjochte Natur feiert wieder ihr 
Versöhnungsfest mit ihrem verlorenen Sohne, dem Menschen. [...] Man 
verwandele das Beethoven’sche Jubellied der ‘Freude’ in ein Gemälde und 
bleibe mit der Einbildungskraft nicht zurück, wenn die Millionen schauer-
voll in den Staub sinken: so kann man sich dem Dionysischen nähern. Jetzt 
ist der Sclave freier Mann, jetzt zerbrechen alle die starren, feindseligen 
Abgrenzungen, die Noth, Willkür oder ‘freche Mode’ zwischen den Men-
schen festgesetzt haben. (GT 1, 1, 29) 

_________________________________________________ 

143 Friedrich Nietzsche: „Die Geburt der Tragödie“ [1872, neue Ausg. 1886]. In: Ders.: Sämtliche 
Werke. Kritische Studienausgabe in 15 Bänden. Hg. Giorgio Colli, Mazzino Montinari. 
München, Berlin, New York 1980, Bd. I, 9-156 (Sigle: GT Kapitel; Band, Seite). Nietzsches 
„Nachgelassene Fragmente“ werden unter Angabe von Datierung, Numerierung; Band, Seite 
ebenfalls nach dieser Ausgabe zitiert. 



 

 

140 Ausblick auf Nietzsche und Lyotard 
 

Mit dem ‘Dionysischen’ umschreibt Nietzsche die Sphäre von Rausch, Übermaß, 
Chaos, Steigerung, glühendem Leben und Selbstvergessenheit. Er zielt auf die 
Überschreitung ontologisch getrennter Bereiche (Mensch/Mensch, Mensch/Tier, 
Lust/Schmerz, Leben/Tod etc.), wodurch die ‘dunklen’ Mächte von Wollust, 
Grausamkeit, Wahnsinn und Lethargie ins Spiel kommen. Vermischung und Am-
bivalenz sind die eigentümlichen Strukturmerkmale, die mit der „Entladung“ — 
der Begriff ist bei Nietzsche gleichermaßen orgiastisch, kathartisch und elektrisch 
konnotiert — des dionysischen Kunsttriebes verbunden sind. Im Unterschied zum 
Dionysischen zielt Nietzsche dagegen mit dem ‘Apollinischen’ auf das Gebiet von 
Traum, Schein, Schönheit, Verhüllung, Begrenzung, Maß, Mäßigung und Beson-
nenheit. Nietzsche umschreibt mit diesen Begriffen nicht nur das besondere 
Kunstwollen des Plastikers, der für Hegel die Vollendung des Schönen hervor-
brachte, sondern die anthropologischen Konstitutionsbedingungen des Individua-
tionsprinzips schlechthin. Sublimierung, Scheidung der Bereiche, Grenzziehung, 
d.h. unzweideutige Identität, heißen die Leistungen, die mit der „Vision“ der 
apollinischen Kunstwelt vollbracht werden. 

Für Nietzsches Ästhetik ist die ‘Doppeltendenz’ von Destruktion und Entwurf 
symptomatisch. Sie vollzieht seit der Geburt der Tragödie gewissermaßen die ge-
genläufige Bewegung einer Dekonstruktion, die durch Abbau aufbaut. Mit dem 
Explosivstoff des Dionysischen sprengt er das Modell der Antike auf, die am 
weißgewaschenen Marmor der Plastik ihr Symbol fand, zugleich sieht er sich ge-
zwungen, das freigewordene Chaos neu zu organisieren. Die Exuberanz des Di-
onysischen, in die der Mensch im Rausch einen Blick zu werfen imstande ist, fin-
det im Apollinischen einen Widerpart. Mit der „Duplicität“ des Dionysischen und 
Apollinischen in der Geburt der Tragödie liefert Nietzsche eine allgemeine Kul-
turtheorie, die auf die stets wiederkehrende, gegenläufige Figuration von entgren-
zendem Ichverlust und begrenzender Ichkonstitution baut. Diese Spannung wird 
bei Nietzsche nicht versöhnt, sondern produktiv in Gang gehalten. Am Ende sei-
ner Philosophie steht ein Wille zum großen Stil, der nicht dionysisch, sondern 
apollinisch, um nicht zu sagen ‘longinisch’, geprägt ist. Im Herbst 1887 notiert 
Nietzsche unter der Überschrift „classisch: zur zukünftigen Aesthetik“, daß nur der 
„ C l a s s i k e r “ — das Wort ist im Spätwerk positiv besetzt — werde, dem es 
gelinge, daß die widerstreitenden dionysischen Energien „mit einander unter Ei-
nem Joche gehn“ (Herbst 1887, 9 [166] (116); 12, 433). 

Im Kontext einer Interpretation von zehn stilistischen Geboten über „Stil“ und 
„Zur Lehre vom Stil“, die sich in Nietzsches Nachlaß unter den sog. Tautenburger 
Aufzeichnungen finden, die im Juli/August 1882 für die von ihm damals umwor-
bene LOU VON SALOMÉ (1861-1937) verfaßt wurden, sind einige Bemerkungen 
aufschlußreich, die die junge Frau ihrerseits über Stil niedergeschrieben hat. Da 
Lou von Salomé ihre Beobachtungen über die divergierenden „Stilansichten“ von 
Paul Rée einerseits und Friedrich Nietzsche andererseits in einer Art Brieftage-
buch fixiert, das den abwesenden, aber nahestehenden Rée über die Annäherungen 
des anwesenden, aber fernerstehenden Nietzsche auf dem laufenden halten sollte, 



 
 

 

Lyotards Ästhetik der Präsenz 141 

sind diese Äußerungen stets nur zur Ausleuchtung des intimen biographischen 
Hintergrunds interpretiert worden. Die Aufzeichnungen von Lou von Salomé ent-
halten freilich mehr als nur die Illustration eines intimen Dreiecks. An Paul Rée 
gerichtet heißt es:  

Eure [...] Verschiedenheit spricht sich auch sehr deutlich in kleinen Zügen 
aus. Z. B. in euren Stilansichten. Dein Stil will den Kopf des Lesenden über-
zeugen und ist darum wissenschaftlich klar und streng, mit Vermeidung aller 
Empfindung. Nietzsche will den ganzen Menschen überzeugen, er will mit 
seinem Wort einen Griff in das Gemüt tun und das Innerste umwenden, er 
will nicht belehren[,] sondern bekehren.144 

Die Begriffe, die zur stilphysiognomischen Unterscheidung der beiden amourösen 
Konkurrenten dienen, sind rhetorischer Abstammung, mochte das der jungen Frau 
auch nicht bewußt gewesen sein. Die Beschreibung der gegensätzlichen Stilfunk-
tionen gliedert sich nach der ethos-pathos-Formel des docere („belehren“) und 
movere („bekehren“). In der kurzen Passage ihres Brieftagebuchs hat die Verfasse-
rin den rhetorischen Agon der Nebenbuhler in jene Dissoziation gewendet, die zu 
Beginn von Longins Traktat die Intensität des Erhabenen vor der Wirkung des 
gewöhnlichen Diskurses herausstellt. Indem sie die klare wissenschaftliche Über-
zeugungsarbeit der affektiven Kraft der Rede gegenübersetzt, mit der es Nietzsche 
schafft, einen Griff in das Gemüt der Menschen zu tun und ihnen das Innerste um-
wendet, gelingt es Lou von Salomé treffsicher, das Konzept einer die Seele bekeh-
renden Gewalt der Rhetorik zu bennenen. Die Wortwahl der Salomé illustriert mit 
feinem Gespür jenes Moment einer ‘brachialen Sprache’, das das Konzept der 
Rhetorik vor ihrer Platonischen Läuterung auszeichnete. Nietzsche selbst hat den 
imperativen Aspekt der Beredsamkeit als ‘großen Stil’ aufgefaßt, der in Folge 
großer Leidenschaft auftrete. Großer Stil ist Gestaltungsform eines erhabenen 
Willens. Damit kehrt Nietzsche zur longinischen Fassung zurück. In einer späten 
Notiz aus dem Frühjahr 1888 heißt es darüber: 

Er verschmäht es, zu gefallen, er vergißt es, zu überreden. Er befiehlt. Er 
will. (Frühj. 1888 15 [118]; 13, 479) 

 

7.2 Lyotards Ästhetik der Präsenz 

Während Nietzsche aus dem Gegeneinander von dionysischen Deformations- und 
apollinischen Formationskräften eine Kulturtheorie entwickelt, in der der Wider-
streit des Kantschen Erhabenheitsbegriffs als ständige Unruhe zirkuliert, 

_________________________________________________ 

144 Lou von Salomé an Paul Rée, 14. August 1882. In: Friedrich Nietzsche, Paul Rée, Lou von 
Salomé. Die Dokumente ihrer Begegnung. Hg. Ernst Pfeiffer. Frankfurt/M. 1970; zit. nach 
Curt Paul Janz: Friedrich Nietzsche. Biographie in drei Bänden. München, Wien 1978/79, 
Bd. 2 (1978), 149. 



 

 

142 Ausblick auf Nietzsche und Lyotard 
 

formuliert Lyotard mit dem Begriff des Sublimen eine Theorie avantgardistischer 
Kunst. Das Erhabene dient hier als Kategorie, mit der sich eine Reihe von Impul-
sen aufgreifen und fokussieren läßt. Negativ formuliert dient es als Oppositions-
kategorie gegenüber einer Reihe von Theoriezumutungen, die Kunst als Medium 
von Widerspiegelung oder Abbildung von Wirklichkeit (sozialistischer Realis-
mus, bürgerlicher Realismus) oder Erkenntnis (Kunstphilosophie in der Nachfolge 
Hegels) oder als Utopie bzw. ‘Vorschein’ (Ernst Bloch) festlegen wollen. Gegen-
über solchen kognitiven Ansprüchen bringt Lyotard mit dem Erhabenen die ästhe-
tischen bzw. aisthetischen, d.h. auf Wahrnehmung bezogenen Leistungen von 
Kunst wieder ins Spiel. Gegenüber der Totalitätskategorie der Hegelschen Philo-
sophie macht Lyotard das Einzelne, dem die Urteilskraft Kants galt, wieder gel-
tend. Ihn interessieren die frappierenden Irritationsmomente, mit denen moderne 
Kunst den Betrachter aus den Alltagserfahrungen aufschreckt und gewohnte Re-
zeptionsweisen bis zur Verstörung aufzubrechen sucht. Hier zielt Lyotards Erha-
benheitsästhetik auf jene ‘Entautomatisierung der Wahrnehmung’ (Viktor 
Sklovskij), die auch der Formalismus im Visier hatte. In solchem Zusammenhang 
ist Lyotards Erhabenheitsästhetik mit Begriffen wie der ‘Augenblick’, das 
‘Ereignis’ oder die ‘Darstellung des Undarstellbaren’ zu situieren: 

Der gewöhnlichen Wahrnehmung, die unter der Herrschaft der alltäglichen 
oder der klassischen Sehweise steht, sind die elementaren Empfindungen 
verborgen.145 

Insbesondere die in Lyotards einschlägigen, aber verstreuten Beiträgen zum Erha-
benen stets wiederkehrende Formel für den Präsenzcharakter des Erhabenen, „daß 
es geschieht“, leitet sich aus einem phänomenologischen Wahrnehmungspro-
gramm ab. In Hinsicht auf den Maler Cézanne heißt es einmal, daß es ihm darum 
gehe,  

die Wahrnehmung im Augenblick ihrer Entstehung, die Wahrnehmung ‘vor’ 
der Wahrnehmung zu erfassen und wiederzugeben, oder, wie ich sagen 
würde: die Farbe als Vorkommnis, das Wunder, daß es geschieht (daß etwas 
geschieht: nämlich die Farbe), daß zumindest dem Auge etwas widerfährt. 
(Ebd., 161) 

Gewährsmann für seine Fassung des Erhabenen ist neben Kant, dessen Werk Lyo-
tard mit einer Reihe von Exegesen eng verbunden ist, oder Heidegger, dessen Be-
griff der ‘Lichtung’ er im Erhabenheitskontext zu situieren versucht, vor allem der 
New Yorker Avantgardemaler Barnett B. Newman (1905-1970). Die Rekonstruk-
tion von Lyotards Erhabenheitsästhetik wird dadurch erschwert, daß er einerseits 
in vielfältige philosophische Traditionslinien verstrickt ist, andererseits seine 
vielen einschlägigen Publikationen verstreut und entlegen publiziert, übersetzt und 

_________________________________________________ 

145 Jean-François Lyotard: „Das Erhabene und die Avantgarde“. In: Merkur 38 (1984), 151-164, 
hier: 161. 



 
 

 

Lyotards Ästhetik der Präsenz 143 

zurückübersetzt wurden. Newman, der dem abstrakten Expressionismus zuge-
rechnet wird, hatte 1948 in einem Artikel „the sublime is now“, der in der Zeit-
schrift The Tiger’s Eye on Arts and Letters mit einer Reihe weiterer einschlägiger 
Beiträge publiziert wurde (vgl. Materialienband M11), die Kategorie des Erha-
benen für die moderne Kunst reklamiert und Burke für die Avantgarde entdeckt: 

Only Edmund Burke insisted on a separation. Even though it is an unsophi-
sticated and primitive one, it is a clear one and it would be interesting to 
know how closely the Surrealists were influenced by it. To me Burke reads 
like a Surrealist manual.146 

Newmans große, mit signifikativen, senkrechten ‘zips’ versehene Leinwände wol-
len nichts darstellen, sie thematisieren vielmehr das Drama der Präsenz. Mittels 
des Erhabenen schaltet die Kunst von Referenz auf Präsenz um. Indem Newman 
durch die Hängung seiner ‘big canvas’ — etwa in engen Gängen — den 
Betrachter in die Nahdistanz zwingt, in der das Auge nicht mehr die gesamte 
Leinwand zu überblicken vermag, thematisiert er den Akt des Betrachtens sowie 
die Macht bzw. Ohnmacht des Auges. Newman vollzieht, was Burke unter 
„privation“ (II,6) thematisiert. Der Betrachter der Leinwand wird im Akt des Be-
trachtens auf sich selbst verwiesen. Thema des bildlichen Riesenformats ist das 
‘davor’ — „the sublime is now“, und das Jetzt ist das Jetzt des Betrachters. Der 
Kunsthistoriker Max Imdahl hat das von Newman intendierte „Präsenzerlebnis“ 
des Betrachters in der Terminologie des Erhabenen beschrieben: 

Der Beschauer wird nicht mittels des Bildes als einer Repräsentation ver-
wiesen auf ein sonst unsichtbares, aber in der Ahnung schon bekanntes 
ideales Ganzes, welches das eigentliche Thema des Bildes wäre, sondern der 
Beschauer selbst ist thematisiert als der im Anblick der erhabenen Erschei-
nung des Bildes seine eigene Erfahrung Erfahrende und dadurch Erhobene. 
Newman reflektiert auf das eigene Präsenzerlebnis des Beschauers, das den 
Beschauer aus allen vertrauten Vorstellungen und Situationen isoliert und 
ihn gerade dadurch auf sich selbst verweist.147 

Die selbstreferentielle Figur der Fühlbarmachung — „der Erfahrung Erfahrende 
und dadurch Erhobene“ —, die wir für das moderne Erhabene von Boileau bis 
Kant charakterisiert hatten, wird nun bei Lyotard emphatisch für die Avantgarde-
kunst geltend gemacht. Lyotard spielt etwas mit dem Paradox, daß gerade die 
Kunst einer Zeit, in der das Erhabene philosophisch vergessen — oder verdrängt? 
— war, davon am stärksten imprägniert gewesen ist: 

_________________________________________________ 

146 Barnett B. Newman: „the sublime is now“. In: The Tiger's Eye on Arts and Letters 1 (1948), H. 
6 (= The Sublime Issue), 51-53, hier: 51. 

147 Barnett Newman: Who’s afraid of red, yellow and blue III. Einführung von Max Imdahl. 
Stuttgart 1971, 9. 



 

 

144 Ausblick auf Nietzsche und Lyotard 
 

Seit hundert Jahren geht es in den Künsten nicht mehr in der Hauptsache um 
das Schöne, sondern um etwas, das vom Erhabenen herrührt.148 

Der Priorisierung des Erhabenen bei Lyotard kann man sich auf vielerlei Weise 
nähern, am einfachsten ist es vielleicht, das Erhabene als ästhetische Opposition 
gegenüber einem „Projekt der Moderne“ (Jürgen Habermas) zu verstehen, das auf 
Totalität, Überbrückung der ausdifferenzierten Wertsphären Wissenschaft, Moral 
und Kunst durch einen öffentlichen Diskurs und auf Einheit der Erfahrung setzt. 
Lyotards „Beantwortung der Frage: Was ist postmodern“ (1984) (vgl. Materiali-
enband M12) erklärt dagegen dem Ganzen den Krieg, weil er als heimliches Te-
los von Versöhnung und Einheit, die ästhetisch seit Schiller und Hegel mit dem 
Schönen verbunden werden, den Terror vermutet. Man muß Lyotards Diagnose 
der Moderne nicht teilen, man muß sich jedoch klar darüber sein, daß sie mehr 
von der „Dialektik der Aufklärung“ (Horkheimer/Adorno) verstanden hat, als es 
die modischen Kritiker einer ‘ehrenwerten’ Postmoderne glauben. ‘Versöhnung’ 
hat bei Lyotard nicht den jubelnden Beigeschmack, dem Nietzsche bei Beethovens 
‘Neunter’ erlag, sie bedeutet vielmehr für ihn, daß dem Einzelnen nicht nur ein 
gleichmacherischer ‘Tort’ angetan, sondern daß dieser ‘ausgelöscht’ wird. Daher 
die Konnotation des ‘totalitären Terrors’, die Lyotard Begriffen wie ‘Einheit’ oder 
‘Totalität’ beilegt. Am Ende der ‘Beantwortung der Frage: Was ist postmodern’ 
(1984), in der die Affinität des Erhabenen mit der künstlerischen Avantgarde her-
ausgestellt wird, schreibt Lyotard: 

Das 19. und 20. Jahrhundert haben uns das ganze Ausmaß dieses Terrors er-
fahren lassen. Wir haben die Sehnsucht nach dem Ganzen und dem Einen, 
nach Versöhnung von Begriff und Sinnlichkeit, nach transparenter und kom-
munizierbarer Erfahrung teuer bezahlt. Hinter dem allgemeinen Verlangen 
nach Entspannung und Beruhigung vernehmen wir nur allzu deutlich das 
Raunen des Wunsches, den Terror ein weiteres Mal zu beginnen, das Phan-
tasma, die Wirklichkeit zu umschlingen, in die Tat umzusetzen. Die Antwort 
darauf lautet: Krieg dem Ganzen, zeugen wir für das Nicht-Darstellbare, 
aktivieren wir die Differenzen, retten wir die Ehre des Namens.149 

Der Begriff des Erhabenen bei Lyotard ist mit dem Pathos des Einzelnen, der nicht 
dem Ganzen — und sei es nur durch die Subsumtion unter einen verallgemeinern-
den Begriff — unterworfen wird, verbunden. Daher macht Lyotard den Aspekt im 
Erhabenen stark, der sich begrifflicher Subsumtion entzieht, d.h. den Modus der 
Undarstellbarkeit bei Kant bzw. des Schweigens bei Longin. Das Querständige der 
Kunst, das sich dem Konsens verweigert, das Deformierte, der Schock des Au-

_________________________________________________ 

148 Jean François Lyotard: „Nach dem Erhabenen, Zustand der Ästhetik“ [1987]. In: Ders.: Das 
Inhumane. Plaudereien über die Zeit. Wien 1989, 231-244, hier: 231. 

149 Jean-François Lyotard: „Beantwortung der Frage: Was ist postmodern?“ [frz. 1982]. In: Wege 
aus der Moderne. Schlüsseltexte der Postmoderne-Diskussion. Hg. Wolfgang Welsch. 
Weinheim 1988, 193-203, hier: 203. 



 
 

 

Lyotards Ästhetik der Präsenz 145 

genblicks und das Periphere gehören in das Konnotationsfeld des Lyotardschen 
Erhabenheitsbegriffs. Wir sahen bei Kant, daß das Erhabene und Häßliche kom-
plementär aufeinander beziehbar sind. Daher erkennt sich das Gemeinwesen in 
solchen Werken nicht wieder, ignoriert und verwirft sie als unverständlich: 

the esthetics of the sublime - which is not governded by a consensus of taste. 
Avant-garde painting eludes the esthetics of beauty in that it does not draw 
on a communal sense of shared pleasure. To the public taste its products 
seem „monstrous“, „formless“, purely „negative“ nonentities. (I am using 
terms by which Kant characterized those objects that give rise to a sense of 
the sublime.)150 

Es wäre daher vorschnell, Lyotards Überlegungen mit dem Etikett der 
‘Postmoderne’ auch schon verabschieden zu wollen. Hinter ihnen steht eine Ethik 
der Ästhetik, die im Erhabenen das Andere, Unverständliche, Fremde, Individu-
elle bestehen läßt, und gerade nicht an das Eigene, Verständliche, Bekannte oder 
Ganze assimiliert. Oder temporär formuliert: Das ‘jetzt’ wird nicht auf Dauer, d.h. 
nicht in die zeitliche Abfolge einer Erzählung gestellt. Hierin liegt der Grund, 
warum Lyotards Überlegungen um die Negativität des Augenblicks kreisen. Er ist 
semantisch noch ‘unbesetzt’: 

Die Präsenz ist der Augenblick, der das Chaos der Geschichte unterbricht 
und daran erinnert oder nur sagt, daß ‘etwas da ist’, bevor das was da ist, ir-
gendeine Bedeutung hat.151 

 

_________________________________________________ 

150 Jean-François Lyotard: „Presenting the unpresentable. The sublime“. In: Artforum 20 (1982), 
64-69, hier: 67. 

151 Jean-François Lyotard: „Der Augenblick, Newman“. In: Zeit. Die vierte Dimension in der 
Kunst. Hg. Michael Baudson. Weinheim 1985, 99-105, hier: 104. 



 

 

146 Ausblick auf Nietzsche und Lyotard 
 

Übungsaufgaben zum Ausblick 

1. Lesen Sie Lyotards „Beantwortung der Frage: Was ist postmodern?“ 
Gegen wen oder was ist der Aufsatz gerichtet? 

2. Was verbindet Lyotard mit „modern“ bzw. „Moderne“, was mit 
„postmodern“ bzw. „Postmoderne“. Fertigen Sie ggf. eine Tabelle an. 
Bedenken Sie dabei, daß Lyotard „Moderne“ und „Postmoderne“ nicht 
als zeitliches Nacheinander begreift. 

3. Versuchen Sie, das Schöne und Erhabene der „Moderne“ bzw. 
„Postmoderne“ zuzuordnen. Geht die Zuordnung auf?  


	Titel_CZ
	Text_1
	Text_2
	1 Einleitung
	1.1 Übersicht
	1.2 Begriffsklärung
	1.2.1 Terminologie
	1.2.2 Kontext
	1.2.3 Inhalt


	2 Die antiken Vorgaben des Erhabenen
	2.1 Das genus sublime im System der antiken Rhetorik
	2.2 Pseudo-Longinos’ Schrift vom Erhabenen

	3 Die Wiederentdeckung Longins — Boileau und die Folgen
	3.1 Boileaus Longin Übertragung 1674
	3.1.1 Boileaus Art poétique und der Traité du Sublime — Norm und Subversion
	3.1.2 sublimité
	3.1.3 désordre
	3.1.4 Das ‘je ne sais quoi’ des Erhabenen

	3.2 Die Emotionalisierung der Poetik in Frankreich im Anschluß an Boileau

	4 Der negative Grund des Erhabenen — die englische Entwicklung bis Burke und die Folgen
	4.1 John Dennis — die Geburt der Natur aus dem Geiste der Rhetorik
	4.2 Joseph Addison — Weite und Schrecken des Ozeans
	4.3 Das Erhabene zwischen Addison und Burke
	4.4 Edmund Burke — Ästhetik des Schreckens und des Schmerzes
	4.5 Nach Burke — Gothic Novel und Ästhetik des Unendlichen
	4.6 „Soyez ténébreux“ — Diderots sublimer Rat an die Künstler

	5 Das Erhabene im deutschsprachigen Raum des 18. Jahrhunderts
	5.1 Dreistillehre zwischen Barock und Aufklärung
	5.2 Das Ende des heroischen Menschenbilds
	5.3 Das „Wunderbare“ und „Herzrührende“ in der Poetik der Frühaufklärung
	5.3.1 Bodmer/Breitinger
	5.3.2 Pyra
	5.3.3 Klopstock
	5.3.4 Sulzers Lexikoneintrag

	5.4 Die Fühlbarmachung der Vernunft
	5.4.1 Theorie der vermischten Empfindungen — Mendelssohn
	5.4.2 Dynamisierung und Depotenzierung des Erhabenen — z.B. Herder
	5.4.3 Gottähnlichkeit — die Verinnerlichung des Erhabenen in der Genieästhetik


	6 Das Erhabene in der Deutschen Klassik — Kant und Schiller
	6.1 Kants „Analytik des Erhabenen“
	6.1.1 Schönes und erhabenes Lebensgefühl
	6.1.2 Zum Erhabenen tauglich — Subreption
	6.1.3 Mathematische und dynamische Erhabenheit
	6.1.4 Negative Darstellung

	6.2 Schillers „Ueber das Erhabene“
	6.2.1 Das Supplement der ästhetischen Erziehung — Theorie des Erhabenen
	6.2.2 Erhabenheit gegenüber dem Schönen

	6.3 19. Jahrhundert — Beschönigung des Erhabenen

	7 Ausblick auf Nietzsche und Lyotard
	7.1 Nietzsches dionysisch-apollinische Dekonstruktion
	7.2 Lyotards Ästhetik der Präsenz



