Autor: Carsten Zelle
Titel: Asthetik des Erhabenen: Von Longin bis Lyotard
Nr.: 4543

Teil I: Textband

Hagen: FernUniversitat-GHS 1999 (= Studienbrief, Kurs 4543), 147 S. (Textbd.).

https://hochschulbibliographie.tu-dortmund.de/work/225888 [03-02-2026]

https://portal.dnb.de/opac/showFullRecord?currentResultld=partOf%3D957909853%26any&
currentPosition=0 [03-02-2026]



https://hochschulbibliographie.tu-dortmund.de/work/225888
https://portal.dnb.de/opac/showFullRecord?currentResultId=partOf%3D957909853%26any&currentPosition=0
https://portal.dnb.de/opac/showFullRecord?currentResultId=partOf%3D957909853%26any&currentPosition=0

Inhalt

Inhalt

Inhaltsverzeichnis
Der Verfasser

Der Kurs
Studientechnisches

Literaturverzeichnis

1. Einleitung

1.1 Ubersicht

1.2 Begriffsklarung
1.2.1 Terminologie
1.2.2 Kontext
1.2.3 Inhalt

Ubungsaufgaben zur Einleitung

2. Die antiken VVorgaben des Erhabenen
2.1 Das genus sublime im System der antiken Rhetorik
2.2 Pseudo-Longinos’ Schrift vom Erhabenen

Ubungsaufgaben zum 2. Kapitel

3. Die Wiederentdeckung Longins — Boileau und die Folgen
3.1 Boileaus Longin-Ubertragung 1674

3.1.1 Boileaus Art poétique und der Traité du Sublime —
Norm und Subversion

3.1.2 sublimité

3.1.3 désordre

3.1.4 Das ‘je ne sais quoi’ des Erhabenen

3.2 Die Emotionalisierung der Poetik in Frankreich im AnschluR an Boileau

Ubungsaufgaben zum 3. Kapitel

o o A B~ P

15
15
18
18
21
22
24

25
25
29
38

39
40

41
42
45
49
52
56



4. Der negative Grund des Erhabenen —
die englische Entwicklung bis Burke und die Folgen

4.1 John Dennis — die Geburt der Natur aus dem Geiste der Rhetorik
4.2 Joseph Addison — Weite und Schrecken des Ozeans

4.3 Das Erhabene zwischen Addison und Burke

4.4 Edmund Burke — Asthetik des Schreckens und des Schmerzes
4.5 Nach Burke — Gothic Novel und Asthetik des Unendlichen

4.6 ,,Soyez tenébreux — Diderots sublimer Rat an die Kunstler

Ubungsaufgaben zum 4. Kapitel

5. Das Erhabene im deutschsprachigen Raum des 18. Jahrhunderts

5.1 Dreistillehre zwischen Barock und Aufklarung — Von der
»,hocherhabenen Schreibart® zum ,,verniinftig=erhabenen Ausdruck*

5.2 Das Ende des heroischen Menschenbilds

5.3 Das ,,Wunderbare* und ,,Herzriihrende* in der Poetik der Friihaufklarung

5.3.1 Bodmer/Breitinger

5.3.2 Pyra

5.3.3 Klopstock

5.3.4 Sulzers Lexikoneintrag

5.4 Die Fuhlbarmachung der Vernunft

5.4.1 Theorie der vermischten Empfindungen — Mendelssohn

5.4.2 Dynamisierung und Depotenzierung des Erhabenen — z.B. Herder

5.4.3 Gottahnlichkeit — die Verinnerlichung des Erhabenen
in der Geniedasthetik

Ubungsaufgaben zum 5. Kapitel

6. Das Erhabene in der Deutschen Klassik — Kant und Schiller
6.1 Kants ,,Analytik des Erhabenen*

6.1.1 Schones und erhabenes Lebensgefuhl

6.1.2 Zum Erhabenen tauglich — Subreption

6.1.3 Mathematische und dynamische Erhabenheit

6.1.4 Negative Darstellung

Inhalt

57
S7
66
71
73
78
81
86

87

88
91

94

98
101
104
105
106
109

112
118

119
120
121
124
125
126



Inhalt 3

6.2 Schillers ,,Ueber das Erhabene* 127
6.2.1 Das Supplement der &sthetischen Erziehung — Theorie des Erhabenen 128

6.2.2. Erhabenheit gegenliber dem Schénen 131
6.3 19. Jahrhundert — Beschonigung des Erhabenen 134

Ubungsaufgaben zum 6. Kapitel 136
7. Ausblick auf Nietzsche und Lyotard 137
7.1 Nietzsches dionysisch-apollinische Dekonstruktion 137
7.2 Lyotards Asthetik der Prasenz 140

Ubungsaufgaben zum Ausblick 145



4 Verfasser

Der Verfasser:

Hochschuldozent Dr. Carsten Zelle

Studium der Féacher Deutsch, Sozialkunde und Geschichte in Marburg (1974-
1980), Staatsexamen (1980), Promotion (1985), Habilitation (1994). Seit 1987
Mitarbeiter, seit 1994 Hochschuldozent fir Neuere Deutsche Literaturwissen-
schaft und Allgemeine Literaturwissenschaft an der Universitat-Gesamthoch-
schule in Siegen.

Publikationen zum ,angenehmen Grauen* in der Aufklarung, zur ,,Doppelten
Asthetik* der Moderne, zur Literatur, Asthetik, Anthropologie und Antikenrezep-
tion seit dem 17. Jahrhundert sowie zur Germanistikgeschichte.

Herausgeber der Zeitschrift Das achtzehnte Jahrhundert.

Der Kurs:

Der Kurs bietet eine ‘Kurze Geschichte der Asthetik des Erhabenen von Longin
bis Lyotard’. Er konzentriert sich im wesentlichen auf die Quellen, wobei die vier
wichtigsten *Stationen’ des Themas, namlich Longin, Boileau, Burke und Kant,
hervorgehoben werden. Ein Schwerpunkt der Darstellung liegt auf dem 18. Jahr-
hundert, einer Hochzeit der Debatte um das Erhabene. Die ‘Kurze Geschichte’
verfolgt das Ziel, fundiertes historischen Wissen zu vermitteln.

Der Kurs ist hervorgegangen aus einer Reihe von Einzelstudien, die der Verfasser
seit 1987 vorgelegt hat, sowie aus einigen einschlagigen Siegener Lehrveranstal-
tungen.



Studientechnisches 5

Studientechnisches:

Diesem Studienbrief liegt eine (auf griines Papier gedruckte) Einsendeaufgabe bei.
Sie ist nicht obligatorisch, stellt aber ein Angebot an Sie dar, lhren Lernerfolg
nach der Bearbeitung dieses Kurses freiwillig zu Uberprufen. Sinnvollerweise
sollte die Einsendeaufgaben direkt im AnschlufR an das Studium dieses Studien-
briefs bearbeitet und an die FernUniversitat geschickt werden. Sie wird von dem
Betreuer des Kurses oder einem externen Korrektor durchgesehen und zusammen
mit einem Gutachten an Sie zurlickgeschickt. Wir empfehlen, eine Einsendeauf-
gabe insbesondere dann zu bearbeiten, wenn Sie aufgrund dieses Studienbriefs
einen Leistungsnachweis erlangen oder eine Priifung ablegen wollen.

Sie kdénnen im Anschlul? an die Bearbeitung dieses Studienbriefs (wie tbrigens im
Anschluf? an alle Kurse des Fachs Neuere deutsche Literaturwissenschaft) eine
schriftliche Hausarbeit anfertigen, um einen studienbegleitenden Leistungsnach-
weis zu erwerben. Das Thema sollte aus dem thematischen Horizont des Kurses
stammen und kann ansonsten frei vereinbart werden. Zur Themenabsprache setzen
Sie sich bitte mit Ihrem Kursbetreuer in Verbindung.

Der Kurs ist dem Teilgebiet | (Theorie) im Hauptstudium zugeordnet.

Die Betreuung des Kurses liegt beim Lehrgebiet Europdische Literatur der Neu-
zeit, Feithstr. 188, 58084 Hagen. Einzelheiten zur Kursbetreuung finden Sie auf
der Homepage des Lehrgebiets
http://www.fernuni-hagen.de/EUROL/welcome.html .



6 Literaturverzeichnis

Literaturverzeichnis

(Die Siglen M1 - M12 verweisen auf die im Materialienband abgedruckten Texte)

1. Ubergreifende Literatur zum Kursthema

Lexika- oder Handbuchartikel

Eugenio Battisti, Rosario Assunto: Tragedy and the Sublime. In: Encyclopedia of

World Art. Bd. XIV. New York, Toronto, London 1967, 264-276.
Sehr anregender Artikel, der das Thema systematisch innerhalb der ,,dual aestetics* des Scho-
nen und Erhabenen situiert.

Umberto Eco: Sublime. In: Grande Dizionario Enciclopedico UTET. Bd. 17. To-
rino 1972, 891 f.

Armin Miller, Giorgio Tonelli, Renate Homann: Erhaben, das Erhabene. In: Hi-
storisches Worterbuch der Philosophie. Hg. Joachim Ritter, Karlfried Griinder.

Darmstadt 1971ff., hier: Bd. 1l (1972), 624-635.
Einschlagiger philosophigeschichtlicher Artikel, der den Wissensstand vor der sog. Renais-
sance des Erhabenen représentiert. Mit weiterfihrender Literatur.

Marjorie Hope Nicolson: Sublime in External Nature. In: Dictionary of the Histo-
ry of Ideas. Studies of Selected Pivotal Ideas. Hg. Ph. P. Wiener. Bd. IV. New
York 1973, 333-337.

Basisartikel fiir die Trennung von ,rhetorical* und ,,natural sublime®. Mit weiterer Literatur fiir
den englischsprachigen Bereich.

Jan Cohn, Thomas H. Miles: The Sublime: In Alchemy, Aesthetics and Psycho-

analysis. In: Modern Philology 74 (1976/77), 289-304.
Wichtige Studie, die dem Zusammenhang von ‘Sublime’ und ‘Sublimation’ in Alchemie,
Asthetik und Psychoanalyse nachgeht und eine prazise Etymologie von ‘sublime’ gibt.

Annemarie Gethmann-Siefert: Erhabene, das. In: Encyklopédie Philosophie und
Wissenschaftstheorie. Hg. Jurgen Mittelstra3. Bd. 1. Mannheim, Wien, Zirich

1980, 571-572.
Kurzer Artikel mit den wichtigsten Angaben.

Craig Kallendorf, Carsten Zelle, Christine Pries: Erhabene, das. In: Historisches

Worterbuch der Rhetorik. Hg. Gert Ueding. Bd. Il. Tibingen 1994, 1357-13809.
Einschlagiger deutschsprachiger Artikel zum Erhabenen mit zahlreichen weiterfihrenden Lite-
raturhinweisen.

Ubergreifende Monographien oder Sammelwerke

Du Sublime. Jean-Francois Courtine, Michel Deguy, Eliane Escoubas, Philippe
Lacoue-Labarthe, Jean-Francois Lyotard, Louis Marin, Jean-Luc Nancy, Jacob
Rogozinski. Paris 1988.

Einschlagiger Sammelband, der die franzésische Diskussion um das Sublime, sofern sie an
Heideggers Philosophie anschlieBbar ist, dokumentiert. Hervorzuheben ist Lyotards Beitrag,
der im folgenden Sammelband Ubersetzt vorliegt.



Literaturverzeichnis 7

Das Erhabene. Zwischen Grenzerfahrung und GréRenwahn. Hg. Christine Pries.
Weinheim 1989.

Grundlegender Sammelband fir die deutsche Renaissance des Erhabenen. Mit ausfihrlicher
Bibliographie von Peer Sporbert, 349-383.

Peter de Bolla: The Discourse of the Sublime. History, Aesthetics and the Subject.
Oxford 1989.
Zusammenfassende Studie fiir den englischen Sprachraum.

Baldine Saint Girons: Fiat Lux. Une Philosophie du Sublime. Paris 1993.
Zusammenfassende Studie fir den franzosischen Sprachraum. Mit ausfihrlicher Chronologie
der Quellen seit Boileau und der Forschungsliteratur, 535-550.

Themenhefte von Zeitschriften

Atti del convegno su il sublime: creazione e catastrofe nella poesia (Bologna 30-
31 maggio 1984). Hg. Vita Fortunati, Giovanni Franci. In: Studi di estetica

N. S. 4/5 (1984).
Themenheft, das mit der italienischen Diskussion vertraut macht.

The Sublime and the Beautiful: Reconsiderations. In: New Literary History. A

Journal of Theory and Interpretation, XV1 (1985), H. 2.
Themenheft, das mit dem amerikanischen Forschungsdiskurs bekannt macht.

Le Sublime. In: Revue d’Histoire Littéraire de la France 86 (1986), N° 1.
Themenheft, das mit der philologisch-historischen Forschungsdebatte in Frankreich vertraut
macht.

The Sublime: A Forum. In: Studies in Romanticism 26 (1987), H. 2, 187-258

(Themenschwerpunkt).
Themenschwerpunkt, der dokumentiert, wie ein ‘angesagtes’ literaturwissenschaftliches Thema
AnschluBstudien produziert.

Die Sprache des Erhabenen. Das Bild des Erhabenen. Die erhabene Tat. In: Mer-

kur 43 (1989), H. 487/488.

Grundlegendes Sonderheft der von Karl Heinz Bohrer herausgegebenen Kulturzeitschrift
»Merkur*, das anthropologischen, gesellschaftlichen und politischen Implikationen der Aktua-
litdt des Erhabenen nachgeht.

2. Die Antiken Vorgaben des Erhabenen

Pseudo-Longinos: Vom Erhabenen. Griechisch und deutsch von Reinhard Brandt.
1. Aufl. 1966. Darmstadt (Wissenschaftliche Buchgesellschaft) 21983. (M1)

Eingefiihrte Ubersetzung mit empfehlenswerter Einleitung.

Longinus: Vom Erhabenen. Griechisch/deutsch. Ubers. Otto Schonberger. Stutt-
gart 1988.

Einschlégige zweisprachige Reclam-Ausgabe mit ausfihrlichem Kommentar, informativem
Nachwort und weiterfiihrenden Literaturangaben.

Manfred Fuhrmann: Einfiihrung in die antike Dichtungstheorie. Darmstadt 1973.
Grundlegendes Werk zur antiken Poetik und ihrer neuzeitlichen Rezeption. Zum Erhabenen in
der Antike und bei Longin, 135-184.



8 Literaturverzeichnis

Neil Hertz: A Reading of Longinus. In: Ders.: The End of the Line. Essays on Psy-

choanalysis and the Sublime. New York 1985, 1-20.
Grundlegendes Beispiel fiir eine dekonstruktive Lektiire Longins.

3. Die Wiederentdeckung Longins — Boileau und die Folgen

Nicolas Boileau-Despréaux: Traité du sublime ou du merveilleux dans le discours
[1674]. In: Ders.: Euvres completes. Introduction par Antoine Adam. Textes
établis et annotée par Francoise Escal. Paris 1966 (= Bibliotheque de la Pléiade,
188), 331 ff. (,Préface”: M2)

Mit dieser Ubertragung wird Longin der antike Begriinder der modernen Asthetik des Erhabe-
nen.

—: Réflexions critiques sur quelque passages du Rhéteur Longin [1694, 1713].
Ebd., 489 ff.

Boileaus Stellungnahme zur ‘Querelle des Anciens et des Modernes’, in der er die ‘Fehler’ der
antiken Dichtung mit der longinischen Kategorie des Erhabenen rechtfertigt.

—: Discours sur I’Ode [1693]. Ebd., 227 ff.

Kurzer Text Uber die ‘schéne Unordnung’, die Gattungscharakteristikum der ‘pindarisierenden’
Ode sei.

Dominique Bouhours: Les entretiens d’Ariste et d’Eugene. Paris 1671.
Enthélt ein entscheidendes Kapitel zum ‘je ne sais quoi’.

Francois de Salignac de la Mothe-Fénelon: Lettre a I’ Académie [entst. 1714; gedr.

postum 1716]. Hg. Ernesta Caldarini. Genéve 1970.
Prononciert die pathetische Kraft, insbesondere der griechischen Dichtung.

Jean Baptiste Dubos: Réflexions critiques sur la Poésie et sur la Peinture [1719]. 3

parties. Septiéme Edition. Paris 1770 [Nachdruck: Genéve 1967].
Grundlegendes Werk des ‘emotionalistischen Neuansatzes’ in der Asthetik des 18. Jahrhun-
derts.

Silvain: Traité du sublime [entst. 1708]. Paris 1732 [Neudruck: Genéve 1971].
Silvain faBt das ‘Heroisch-Erhabene’ fir Frankreich zusammen.

Chevalier de Jaucourt: ,,Sublime®. In: Encyclopédie, ou Dictionnaire raisonné des
sciences, des arts et des métiers, par une société de gens de lettres. Mis en ordre
& publié par Denis Diderot. 17 Vols. Paris 1751-1765, hier: T. XV (1765),
566-570.

Jean-Frangois Marmontel: ,,Sublime®. In: Supplément a I’Encyclopédie ou
Dictionnaire raisonné des sciences, des arts et des métiers, par une société de
gens de lettres. Mis en ordre et publié par M.***, 4 Bde. Amsterdam 1776-
1777, hier: T. IV (1777), 833-844.

Die ‘Encyclopédie’-Artikel dokumentieren die Ansichten der ‘philosophes’, d.h. der Représen-
tanten der franzdsischen Aufklarung.

Jules Brody: Boileau and Longinus. Genf 1958.
Grundlegendes Werk zu Boileaus Longin-Rezeption.

Théodore A. Litman: Le Sublime en France (1660-1714). Paris 1971.
Grundlegende Studie zum Erhabenen im franzésischen Klassizismus.



Literaturverzeichnis 9

Peter Eckard Knabe: ,,Sublime/grand”. In Ders.: Schlisselbegriffe des kunsttheo-
retischen Denkens in Frankreich von der Spétklassik bis zum Ende der Aufkla-

rung. Disseldorf 1972, 451-458.
Bietet Hinweise auf weiteres Quellenmaterial.

Karl Maurer: Boileaus Ubersetzuung der Schrift ‘peri hypsous’ als Text des fran-
zbsischen 17. Jahrhunderts. In: Le Classicisme a Rome aux lers Siéecles avant et

apres J.-C. Hg. Hellmut Flashar. Geneve 1979, 213-262.
Der wichtige Aufsatz situiert Boileaus Longin-Ubersetzung in den literarischen Auseinander-
setzungen des spaten 17. Jahrhunderts.

Winfried Wehle: Vom Erhabenen oder Uber die Kreativitit des Kreatirlichen. In:
Frihaufklarung. Hg. Sebastian Neumeister. Mlinchen 1994, 195-240.

4. Der negative Grund des Erhabenen — die englische Ent-
wicklung bis Burke und die Folgen

John Dennis: Letter describing his crossing the Alpes, dated from Turin, Oct. 25,
1688. In. Ders.: The Critical Works. Hg. Edward Niles Hooker. 2 Bde. Balti-

more 1939/43 [Reprint 1964), Bd. Il, 380-382. (M3)
Friihes Zeugnis fiir die Erhabeneheit des Hochgebirges.

—: The Grounds of Criticism in Poetry [1704]. Ebd., Bd. I, 325 ff.
Grundlegende Quelle fiir die Rezeption Longins in der englischen Literaturkritik.

Joseph Addison: On the Pleasures of Imagination. In: Joseph Addison, Richard
Steele: The Spectator. Ed. Gregory Smith. 4 vols. London, New York 1958,
vol. I, No. 411-421 [Juni 1712], 276-309. (No. 412: M4a)

—: No. 489 [20. Sept. 1712]. Ebd., vol. IV, 47-50. (M4b)

John Baillie: An Essay on the Sublime. London 1747 [Neudruck: Los Angeles
1953]

Edmund Burke: A Philosophical Enquiry into the Origin of our Ideas of the Sub-
lime and Beautiful [1757, 21759]. Hg. J. T. Boulton. London 1958.

(Ausschnitte: M5)
Neben Longin und Kants ‘Analytik des Erhabene’ wohl der drittwichtigste Basistext zur Asthe-
tik des Erhabenen.

James Usher: Clio: or, A Discourse on Taste. Addressed to a young Lady. The
Second Edition, with large Additions. London 1769 [Neudruck: New York
1970].

James Beattie: Illustrations on Sublimity. In: Ders.: Dissertations, Moral and Cri-
tical. London 1783 [Neudruck: Stuttgart, Bad Cannstatt 1970], 605-655.

William Wordsworth: [The Sublime and the Beautiful] [um 1811/12]. In: Ders.:
The Prose Works. Hg. W. J. B. Owen, Jane Worthington Smyser. 3 vols. Ox-
ford 1974, vol. 11, 349-360.

Basil Barrett: Pretensions to a Final Analysis of the Nature and Origin of Subli-

mity, Style, Beauty, Genius and Taste. London 1812.
Eine zeitgendssische Zusammenfassung der englischen Diskussion zum Erhabenen im 18. Jahr-
hundert.



10 Literaturverzeichnis

Samuel H. Monk: The Sublime. A Study of Critical Theories in XVIII.-Century

England [1935]. 2. Aufl. Ann Arbor 1960.
Pionierstudie zum Erhabenen in England. Mit umfangreichem Quellenverzeichnis.

Walter John Hipple: The Beautiful, the Sublime, and the Picturesque in Eigh-
teenth Century British Aesthetic Theory. Carbondale 1957.

David B. Morris: The Religious Sublime. Christian Poetry and Critical Tradition
in XVIII Century England. Lexington 1972.

Jirgen Klein: Der gotische Roman und die Asthetik des Bésen. Darmstadt 1975.
Genaue Darstellung zu Burke und Kant, die das Erhabene als asthetische Basistheorie des
Schauerromans profiliert.

William Price Albrecht: The Sublime Pleasures of Tragedy. A Study of Critical

Theory from Dennis to Keats. Lawrence, Manhatten, Wichita 1975.
Studie zur Frage nach dem Vergniigen an tragischen Gegenstanden.

Thomas Weiskel: The Romantic Sublime. Studies in the Structure and Psychology
of Transcendence [1976]. Second Edition with a new Forword [vii-x] by Ha-

rold Bloom. Baltimore 1986.
Studie, die die ‘6dipale Struktur’ des Erhabenen herauszuarbeiten sucht.

James B. Twitchell: Romantic Horizons. Aspects of the Sublime in English Poetry

and Painting, 1770-1850. Columbia 1983.
Studie, die den Zusammenhang von Erhabenheitsasthetik und Landschaftsmalerei in England
herausstellt.

Jeffrey Barnouw: The Morality of the Sublime: To John Dennis. In: Comparative

Literature 35 (1984), 21-42.
Praziser Aufsatz, der das Erhabene in den literaturkritischen Schriften von John Dennis heraus-
arbeitet.

5. Das Erhabene im deutschsprachigen Raum des 18. Jahrhun-
derts

[Bodmer, Johann Jacob; Calepio, Pietro dei Conti di:] Brief=Wechsel von der Na-
tur des poetischen Geschmackes. Dazu kdmmt eine Untersuchung wie ferne
das Erhabene im Trauerspiele Statt und Platz haben kdnne; wie auch von der
poetischen Gerechtigkeit. Zirich 1736 [Neudruck: Stuttgart 1966].

Johann Jacob Bodmer: Critische Betrachtungen uber die poetischen Gemahlde der

Dichter. Zlrich1741 [Neudruck: Frankfurt am Main 1971].

Wichtig fur die Separierung des Schénen und Erhabenen sowie fiir die Binnendifferenzierung
des Erhabenen sind die Hauptsticke vi, vii, und 1xX (zum ,Schénen“, ,,GroRen* und
»,ungestiimen®).

—: Critische Briefe. Zirich 1746 [Neudruck: Hildesheim 1969].
Wichtig darin sind der 3. Brief (,,Lehrsdtze von dem Wesen der erhabenen Schreibart”, 94-103)
sowie der 4. Brief (,,Vom Erhabenen in der Sprache®).

Immanuel Jacob Pyra: Uber das Erhabene [um 1737]. Hg. Carsten Zelle. Frankfurt
am Main u.a. 1991.



Literaturverzeichnis 11

Friedrich Gottlieb Klopstock: VVon der heiligen Poesie [1755]. In: Ders.: Der Mes-
sias. Oden und Elegien. Epigramme. Abhandlungen. Hg. Uwe-K. Ketelsen.

Reinbek bei Hamburg 1968, 174-183.
Klopstocks Text setzt einen longinischen Dichtungsbegriff neben die horazische Literaturfunk-
tion (“prodesse’ und “‘delectare’) der Aufklarung.

Johann George Sulzer: ,,Erhaben®; ,,Grol3/GroRe”. In: Allgemeine Theorie der

schonen Kinste. 2 Tle. Leipzig 1771-1774, hier Bd. I, 453-466 und 656-668.
Eine Fundgrube zeitgendssischer Quellen fiir die weitere Arbeit bieten Friedrich von Blancken-
burgs kommentierte ,,Litterarische Zusétze®, die man am vollstandigsten in der Separatausgabe
von 1796/1798 [Neudruck 1972] nutzen sollte.

Moses Mendelssohn: Uber die Empfindungen. In: Gesammelte Schriften. Jubila-
umsausgabe. Hg. Ismar Elbogen, Julius Guttmann, Eugen Mittwoch, Alexander
Altmann, Eva J. Engel-Holland. Berlin, Breslau, Stuttgart, Bad Cannstatt
1929 ff., Bd. I, 41-123 (1. Fassg. 1755), 233-334 (2. Fssg. 1761).

—: Betrachtungen Uber das Erhabene und das Naive in den schénen Wissenschaf-
ten. Ebd., Bd. I, 191-218 (1. Fassg. 1758), 453-498 (3. Fssg. 1771).

—: Anmerkungen uber das englische Buch: *‘On the Sublime and the Beautiful’
[1758]. Ebd., Bd. I11.1, 237-253.

—: [Rez.] A Philosophical Enquiry into the Origin of the Sublime and Beautiful
[...]. Das ist: Philosophische Untersuchung des Ursprungs unserer Ideen vom
Erhabenen und Schénen [1758]. Ebd., 1V, 216-236.

—: Rhapsodie, oder Zusétze zu den Briefen ber die Empfindungen. Ebd., Bd. I,
381-424 (2. Fssg. 1771). (M6)

Johann Gottfried Herder: Journal meiner Reise im Jahr 1769 [postum 1846].
Hist.-krit. Ausgabe. Hg. Katharina Mommsen. Stuttgart 1976.

—: Viertes kritisches Waldchen [entst. 1769; postum 1846]. In: Ders.: Werke. Bd.
Il: Herder und die Anthropologie der Aufklarung. Hg. Wolfgang Pross. Min-
chen 1987, 57-240.

—:Kalligone [1800]. Hg. Heinz Begenau. Weimar 1955.

Johann Georg Schlosser: Versuch uber das Erhabene als Anhang zum Longin vom
Erhabenen. In: Longin: Vom Erhabenen. Mit Anmerkungen und einem Anhang
von Johann Georg Schlosser. Leipzig 1781, 266-334.

Karl Grosse: Uber das Erhabene. Hg. Carsten Zelle. St. Ingbert: Rohrig 1990.

Karl Grosse: Uber GroRe und Erhabenheit. In: Deutsche Monatsschrift (1790), 2.
Band (Mai/August), 275-302.

Christian Begemann: Furcht und Angst im ProzeR der Aufklarung. Zu Literatur

und Bewulf3tseinsgeschichte des 18. Jahrhunderts. Frankfurt am Main 1987.
Positioniert das Erhabene im Rahmen des Versuchs der Aufklarung, den Menschen die Furcht
zu nehmen. Das Erhabenen wird als eine Art dsthetisches ‘Katastrophentraining’ interpretiert.

Joachim Dyck: Ticht-Kunst. Deutsche Barockpoetik und rhetorische Tradition
[1966]. 2., verb. Aufl. Bad Homburg, Berlin, Zirich 1969.



12 Literaturverzeichnis

—: [Rez.] Ludwig Fischer: Gebundene Rede (1968). In: Anzeiger fur deutsches

Altertum 80 (1969), 68-85.
Grundlegend zur Barockrhetorik und zur Dreistillehre im 17. Jahrhundert.

Ludwig Fischer: Gebundene Rede. Dichtung und Rhetorik in der literarischen

Theorie des Barock in Deutschland. Tubingen 1968.
Enthélt eine grundlegende Darstellung der Barockrhetorik, insbesondere der Dreistillehre. Er-
géanzend dazu sollten Buch und Rezension von Joachim Dyck konsultiert werden.

Jochen Schulte-Sasse: Herder’s Concept of the Sublime. In: Herder Today. Con-
tributions from the International Herder Conference. Nov. 5-8, 1987. Stanford,

California. Hg. Kurt Mueller-Vollmer. Berlin, New York 1990, 268-291.
Einschlagiger Asufsatz zu Herders Beitrag zum Erhabenen.

Georg-Michael Schulz: Tugend, Gewalt und Tod. Das Trauerspiel der Aufklarung

und die Dramaturgie des Pathetischen und Erhabenen. Tibingen 1988.
Sorgfaltig und verstandlich geschriebene Studie, die das Erhabene im Kontext tragischer Af-
fekterregung situiert.

Werner Strube: Der Begriff des Erhabenen in der deutschsprachigen Asthetik des
18. Jahrhunderts. In: Aufklarung und Skepsis. Studien zur Philosophie und
Geistesgeschichte des 17. und 18. Jahrhunderts. Gunter Gawlik zum 65. Ge-

burtstag. Hg. Lothar Kreimendahl. Stuttgart, Bad Cannstatt 1995, 272-302.
Sprachanalytische Studie, die der jeweiligen Extension des Erhabenheitsbegriffs sowie dessen
Unterteilungen nachgeht.

Karl Viétor: Die ldee des Erhabenen in der deutschen Literatur. In: Ders.: Geist
und Form. Aufsétze zur deutschen Literaturgeschichte. Bern 1952, 234-266,

346-357.
Grundlegende ideengeschichtliche Studie.

Carsten Zelle: ,,Angenehmes Grauen®. Literaturhistorische Beitrage zur Asthetik

des Schrecklichen im achtzehnten Jahrhundert. Hamburg 1987.
Enthalt u.a. Abschnitte zu Dennis, Addison, Baillie, Usher, Bodmer und Mendelssohn.

6. Das Erhabene in der Deutschen Klassik — Kant und Schiller

Immanuel Kant: Beobachtungen (ber das Gefuhl des Schénen und Erhabenen
[1764]. In: Ders.: Werke in 12 Banden. Hg. Wilhelm Weischedel. Bd. 1I: Vor-
kritische Schriften bis 1768. Frankfurt am Main 1968, 821-884. (M7)

—: Kritik der Urteilskraft [1790]. Ebd., Bd. X. (Ausschnitte: M8)

Friedrich Schiller: Vom Erhabenen / Uber das Pathetische [1793; 1801]. In: Ders.:
Werke. Nationalausgabe [Sigle: NA]. Begr. Julius Petersen. Weimar 1943 ff.,
Bd. 20, 171-195/ 196-221 und Bd. XXI, 183 ff. (Kommentar).

—: Uber das Erhabene [gedr. 1801]. Ebd., Bd. 21, 38-54 und 328 ff.
(Kommentar). (M9)

Klaus L. Berghahn: ,,Das Pathetischerhabene®. Schillers Dramentheorie. In: Deut-
sche Dramentheorien I. Beitrdge zu einer historischen Poetik des Dramas in
Deutschland [1971]. Hg. Reinhold Grimm. 3., verb. Aufl. Frankfurt am Main
1980, 197-222.

Umfassende Darstellung von Schillers Tragddientheorie.



Literaturverzeichnis 13

Jeffrey Barnouw: The Morality of the Sublime: Kant and Schiller. In: Studies in

Romanticism 19 (1980), 497-514.
Deutet Schillers Schonheitsbegriff in den ‘asthetischen Briefen’ als Uberwindung der dualisti-
schen Anthropologie Kants.

Paul Crowther: The Kantian Sublime. From Morality to Art. Oxford 1989.
Erste Monographie zu Kants Analytik des Erhabenen.

Carl Dahlhaus: E.T.A. Hoffmanns Beethoven-Kritik und die Asthetik des Erha-

benen. In: Archiv fur Musikwissenschaft 38 (1981), 79-92.
Grundlegende Studie, die das Erhabene als musikésthetische Kategorie erstmals Ernst nimmt
und damit die Tur fur weitergehende musikwissenschaftliche Forschungen gedffnet hat.

Jacques Derrida: ,,Das Kolossalische®. In: Ders.: Die Wahrheit in der Malerei [frz.
1978]. Wien 1992, 1. 1v, 145-176.

Klaus Dising: Schillers Idee des Erhabenen. Phil. Diss. Kéln 1967.
Fur Schillers Begriff des Erhabenen grundlegend.

Renate Homann: Erhabenes und Satirisches. Zur Grundlegung einer Theorie

asthetischer Literatur bei Kant und Schiller. Miinchen 1977.
Stellt den Modus der negativen Darstellung des Erhabenen als grundlegend fiir moderne Lite-
ratur heraus.

Rolf-Peter Janz: Die asthetische Bewaltigung des Schreckens. Zu Schillers Theo-
rie des Erhabenen. In: Geschichte als Erfahrung. Hg. Hartmut Eggert, Ulrich

Profitlich, Klaus R. Scherpe. Stuttgart 1990, 150-160.
Einschlagige neuere Darstellung des Erhabenen bei Schiller.

Kari Elise Lokke: The Role of Sublimity in the Devolopment of Modernist Ae-

thetics. In: Journal of Aethetics and Art Criticism 40 (1982), 421-429.
Anregender Aufsatz, der nachweist, daB die einschlagigen Bestimmungen des Erhabenen im 19.
Jahrhundert, insbesondere im franzésischen Symbolismus, dazu dienen, die “Vagheit’ und das
numinose Moment des Schénen zu umschreiben.

Jean-Francois Lyotard: Die Analytik des Erhabenen (Kant-Lektionen, Kritik der

Urteilskraft, 8§ 23-29 [frz. 1991]. Ubers. Christine Pries. Miinchen 1994,
Minutiose Lektire von Kants ‘Analytik des Erhabenen’.

Winfried Menninghaus: Zwischen Uberwéltigung und Widerstand. Macht und Ge-
walt in Longins und Kants Theorien des Erhabenen. In: Poetica 23 (1991), 1-

19.
Préazise Textinterpretation im AnschluB an Neil Hertz, in der der Unterscheid von Longins und
Kants Fassung des Erhabenen herausgearbeitet wird.

Christine Pries: Ubergange ohne Briicken. Kants Erhabenes zwischen Kritik und

Metaphysik. Berlin 1995.

Christine Pries ist wohl die beste Kennerin der neueren Diskussion uber das Erhabene, insbe-
sondere bei Lyotard, den sie Uibersetzt hat. Die Studie bietet neben Kapiteln zur Depotenzierung
des Erhabenen nach Kant im 19. Jahrhundert, zur Rezeption des Erhabenen im 20. Jahrhundert
und zur Renaissance des Erhabenen eine genaue Lektiire des Kantschen Textes sowie eine sy-
stematische Integration des Erhabenen in Kants Gesamtwerk.

Hans-Jurgen Schings: Beobachtungen tber das Gefiihl des Erhabenen bei Goethe.
In: Begegnung mit dem ,,Fremden“ Grenzen — Traditionen — Vergleiche.
Akten des VIII. Internationalen Germanisten-Kongresses, Tokyo 1990. Hg. Ei-

jiro lwasaki. Bd. 7. Minchen 1991, 15-26.
Goethe steht dem Erhabenen distanziert gegeniiber.



14 Literaturverzeichnis

Wolfgang Welsch, Christine Pries: Alt fur neu. Kritische Bemerkungen zu Scho-
penhauers traditioneller Auslegung des Erhabenen. In: Zeitschrift fir Didaktik

der Philosophie 10 (1988), 63-609.
Einschlagiger Aufsatz, der der Depotenzierung des Erhabenen im 19. Jahrhundert am Beispiel
Schopenhauers nachgeht.

7. Ausblick auf Nietzsche und Lyotard

Friedrich Nietzsche: Die Geburt der Tragtdie [1872, neue Ausg. 1886]. In: Ders.:
Samtliche Werke. Kritische Studienausgabe in 15 B&nden. Hg. Giorgio Colli,
Mazzino Montinari. Minchen, Berlin, New York 1980, Bd. I, 9-156.
(Ausschnitte: M10)

Jean-Francois Lyotard: Presenting the Unpresentable. The sublime. In: Artforum
20 (1982), 64-69.

—: Beantwortung der Frage: Was ist postmodern?* [frz. 1982]. In: Wege aus der
Moderne. Schlusseltexte der Postmoderne-Diskussion. Hg. Wolfgang Welsch.
Weinheim 1988, 193-203. (M12)

—: Das Erhabene und die Avantgarde. In: Merkur 38 (1984), 151-164.

—: Der Augenblick, Newman. In: Zeit. Die vierte Dimension in der Kunst. Hg.
Michael Baudson. Weinheim 1985, 99-105.

—: Nach dem Erhabenen, Zustand der Asthetik [1987]. In: Ders.: Das Inhumane.
Plaudereien uber die Zeit. Wien 1989, 231-244.

Barnett B. Newman: ,,the sublime is now*. In: The Tiger’s Eye on Arts and Let-
ters 1 (1948), H. 6 (= The Sublime Issue), 51-53. (M11)

Harold Bloom: Freud and the Sublime. A Catastrophe Theory of Creativity. In:
Ders.: Agon. Towards a Theory of Revisionism. Oxford, New York, Toronto,
Melbourne 1982, 91-118.

Wertet Freuds Psychoanalyse, insbesondere den VVorgang des ‘priméaren Prozesses’ als wichtig-
sten Beitrag zum Erhabenen im 20. Jahrhundert. Ob die Verbindung von Sublimem und Subli-
mierung legitim ist, bliebe zu diskutieren.

Barnett Newman: Who’s afraid of red, yellow and blue Ill. Einfihrung von Max

Imdahl. Stuttgart 1971.

Imdahls Einfiihrung bietet eine brillante Auseinandersetung mit Newman und der Stellung des
Erhabenen im Amerikanischen Expressionismus. Ohne Abbildungen auch im folgenden Sam-
melband abgedruckt.

Christine Pries: Einleitung. In: Das Erhabene. Zwischen Grenzerfahrung und Gro-

Renwahn. Hg. Christine Pries. Weinheim 1989, 1-32.
Bietet einen guten Einstieg in die ‘Renaissance des Erhabenen’.

Carsten Zelle: Doppelte Asthetik der Moderne. Asthetische Revisonen des Scho-

nen von Boileau bis Nietzsche. Stuttgart 1995.
Enthélt ein Kapitel zu Nietzsche, in dem das Dionysische als ‘Bastard’ des Erhabenen interpre-
tiert wird.



1  Einleitung

1.1 Ubersicht

Der vorgelegte Text gehort zum Genre der Geschichtsschreibung und bietet mit-
hin einen Beitrag zum kulturellen Gedachtnis. Naherhin soll die Geschichte des
Erhabenen erzéhlt werden, d.h. die Geschichte einer Kategorie, die neben dem
Schonen zum Gegenstandsbereich der Asthetik gehort. Und zwar soll Die Asthetik
des Erhabenen von Longin bis Lyotard dargestellt werden. Dal3 ich mit dem grie-
chischen Rhetoren ,,Longin“ aus dem 1. Jahrhundert n. Chr. beginne und mit dem
kirzlich in Paris verstorbenen Philosophen Jean Francois Lyotard aufhore, ist
nicht nur der Lust an der Alliteration geschuldet. Das mit den beiden Namen ge-
setzte Anfangs- und Schluf’datum unserer Geschichte des Erhabenen hat sachliche
Grinde. Es mag in der Antike, die nicht aufgehort hat, das Denken der modernen
abendlandischen Kultur bis heute tiefgreifend zu pragen, auch andere geben, die
Uber das Erhabene nachgedacht haben. Jedoch ist es vor allem der Traktat Peri
hypsous (Vom Hohen bzw. Uber das Erhabene) gewesen, der in der Neuzeit ge-
wirkt und alle weiteren Uberlegungen dariiber bestimmt hat. Ohne diese antike
Vorlage gabe es die Kategorie des Erhabenen in der Moderne nicht. Der bewuf3te
Rickgriff auf ,,Longins” Vorgabe im 17. Jahrhundert bezeichnet daher die Geburt
des Erhabenen als einer Kategorie der modernen Asthetik. Genauer: Mit der Wie-
dergeburt des Erhabenen beginnt tberhaupt erst die Asthetik, die im Unterschied
zu Rhetorik, Poetik und Kallistik, womit ich die Lehre vom Schdnen bezeichnen
mdchte, eine genuin neuzeitliche Erfindung ist.

Wir werden sehen, daR beides, die Erfindung der Asthetik und die Hochzeit des
Erhabenen in das 18. Jahrhundert féllt. Dieses Jahrhundert wird daher mit den
Konzeptionen, die von Edmund Burke, Immanuel Kant und Friedrich Schiller vor-
gelegt worden sind, in dieser Geschichte am meisten Platz einnehmen.

Nach dieser Hochzeit war es um das Erhabene im 19. und 20. Jahrhundert still
geworden, so dall man schon daran ging, es zumindestens im deutschsprachigen
Raum totzusagen. Der einschldgige Artikel im Historischen Worterbuch der Phi-
losophie, der 1972 publiziert wurde, sprach von einer ,,Entaktualisierung des Er-
habenen®. Es schien, als wirde der Begriff ,,in der gegenwaértigen philosophischen
und literaturwissenschaftlichen Forschung kein Rolle* mehr spielen.?

L Armin Mdller, Giorgio Tonelli, Renate Homann: ,,Erhaben, das Erhabene®. In: HWPh 1l (1972),
624-635, hier: 635, sowie Renate Homann: Erhabenes und Satirisches. Zur Grundlegung ei-
ner Theorie &sthetischer Literatur bei Kant und Schiller. Minchen 1977, 7. Renate Homann
hat ihre damalige Ansicht jetzt revidiert: (Rez.) Das Erhabene. Hg. Christine Pries (1989). In:
Arbitrium 10 (1992), 260-265.



16 Einleitung

Ein Beispiel flr einen solchen dsthetikgeschichtlichen Gedéchtnisverlust vermag
das 1970 erschienene Buch Die Entstehung des lyrischen Ich. Studien zum Motiv
der Erhebung in der Lyrik von Karl Pestalozzi bieten, in dem einschlagige Ge-
dichte aus dem Kanon der Moderne (Schiller, C. F. Meyer, Baudelaire, Nietzsche,
Mallarmé, Hofmansthal und George) unter der im Untertitel genannten Perspek-
tive interpretiert werden. Dal} die ‘Erhebung’ auf die &sthetische Kategorie des
Erhabenen verweist, war in den damaligen Geisteswissenschaften vergessen wor-
den. Der Zusammenhang war Pestalozzi im Verlauf seiner Arbeit an dem Buch
erst zu einem spaten Zeitpunkt aufgegangen. Da hatte ein Literaturwissenschaftler
Jahre Uber das Leitmotiv der Erhebung gearbeitet, war dessen vormoderner Ge-
schichte von Petrarcas Mont-Ventoux-Epistel (1336) bis zu Friedrich Schillers
,Der Spaziergang* (1800) akribisch nachgegangen — und stellt erst ganz am Ende
seiner Muhen fest, dafll die Auffahrt bzw. Erhebung (,,élévation”) zum Topos-
inventar des Erhabenen gezahlt wird. Gegen Ende des ,,VVorworts* schreibt Pesta-
lozzi:

Es wurde mir erst in einem relativ spaten Stadium der Arbeit Klar, daR die
Bewegung in die Hohe in den Umkreis des Erhabenen gehdrt, ja daB sie ei-
nes der zentralen Motive dieser dsthetischen Gattung darstellt. Peri hypsous
heifl3t bekanntlich der Traktat des Longin, der sie theoretisch begriindete. Die
vorliegende Studie beschaftigt sich aufgrund des leitenden Motivs vor allen
Dingen mit der Lyrik der erhabenen Dichtart. Das Schone entzieht sich
weitgehend ihrer Anlage. Daraus geht aber andererseits hervor, dal3, wenn
die Gedichte des Hauptteils représentativ sind, in dieser das Erhabene ins
Zentrum rickt. Das bediirfte jedoch einer eingehenderen Diskussion dieses
Begriffs und seiner Geschichte.?

Das Beispiel Pestalozzis vermag jedoch nicht nur die absolute Randstandigkeit
des Erhabenen in der Literaturwissenschaft vor dreiRig Jahren zu illustrieren. Wir
kdnnen daran auch abmessen, in welchem Malie seither die aktuelle Diskussion
uber das Erhabene sowie seine Erforschung angewachsen ist. Pestalozzi konnte
damals in einer Anmerkung lediglich auf einen Aufsatz verweisen, ndmlich auf
die Studie des deutsch-amerikanischen Literaturhistorikers Karl Viétor. Obwohl
die Pilotarbeit von Viétor flr den deutschsprachigen Raum auch weiterhin einen
guten Einstieg in die Thematik bietet, ist der Forschungsstand ausweislich des
voranstehenden Literaturverzeichnisses zumal auf internationaler Ebene so (ber-
sichtlich langst nicht mehr.

Die Situation des Erhabenen ist seither wie verwandelt. Blieben in den sechziger
Jahren vereinzelte Rehabilitationsversuche dieser totgesagten Kategorie noch
ganzlich erfolglos, konnte 1988 ein einschlagiger Sammelband mit dem Ausruf

2 Karl Pestalozzi: Die Entstehung des lyrischen Ich. Studien zum Motiv der Erhebung in der Lyrik.
Berlin 1970, Xi.



Ubersicht 17

aufmachen: ,,Le sublime est a la mode.“3 Wie konnte es zu einer solchen ‘Renais-
sance’ kommen? Pestalozzi gibt auch hier erste Fingerzeige, wenn er das Motiv
der Erhebung an die Subjektivitét des lyrischen Ich bindet und daher das Erhabene
als &sthetische Kategorie moderner Dichtung, ja der kinstlerischen Moderne
schlechthin, ins Zentrum riickt.

Unter dem Eindruck der Avantgardekunst, namentlich des Abstrakten Expressio-
nismus in der Malerei, etwa bei Barnett B. Newman, und in Opposition zu einem
‘Projekt der Moderne’, das fragwirdig geworden zu sein schien, verknupfte Jean
Francois Lyotard die asthetische Kategorie des Erhabenen mit der Beantwortung
der Frage nach der Postmoderne. Aufgrund des franzésischen Terminus ‘sublime’
frei vom Assoziationshorizont, der sich heutzutage bei dem deutschen Wort
‘erhaben’ einstellt, griff Lyotard einerseits betont auf die Kantsche Definition der
Kategorie zuriick, andererseits disponiert er das dort konturierte negative Moment
um. Lyotards postmoderner Begriff des Erhabenen kreist um eine ‘Darstellung des
Undarstellbaren’, d.h. er zielt auf Freiheit und Gerechtigkeit — ethische Aspekte,
die eine ‘achtenswerte’ Postmoderne von postmodernem Schnickschnack trennen.

Ein disziplingeschichtlicher Grund kommt hinzu. Das Unbehagen an der Mo-
derne, die Kritik an ihrer instrumentellen Vernunft bildete den rationalen Kern der
Postmoderne-Diskussion in den achtziger Jahren. In der Literaturgeschichtsschrei-
bung wie in den Geisteswissenschaften tberhaupt, machte sich dieser Impuls als
Revision des traditionellen Aufklarungsbilds geltend, sofern man sich vom
‘Zeitalter der Aufklarung’ nicht ohnehin, etwa zugunsten der Romantik, ganz ab-
wandte. Es erschienen eine Reihe wissenschaftlicher Studien, die das Dunkle der
Aufklarung ausleuchteten und in der Summe dazu fuhrten, dal die &sthetikge-
schichtliche Kehrseite des Schonen: das Halliche und Schreckliche hervortrat, das
im 18. Jahrhundert ,,unter dem Mantel des Erhabenen* kunstfahig wurde.

Sowohl Moderneskepsis im gesellschaftlichen Diskurs der Eliten als auch Aufklé-
rungskritik in der wissenschaftlichen Diskussion disziplindrer Fachwelten
markieren die Eckdaten fir den Boom, den das Erhabene zuletzt erlebt hat. Die
unterschiedlichen Ebenen, auf denen die Auseinandersetzung mit dem Erhabenen
gefiihrt worden ist, erschwert fur die Gegenwart eine gultige Darstellung. Insbe-
sondere die aktuelle philosophische Diskussion und die &sthetikgeschichtliche
Forschung scheinen auseinanderzufallen. Nach wie vor wird Uber das Erhabene
mehr geredet als gewult. Die vorliegende Geschichte soll diese Kluft schlielen
helfen.

3 Jean-Luc Nancy: ,,L’offrande sublime* [zuerst 1984]. In: Du sublime. Paris 1988, 37-75, hier: 37.



18 Einleitung

1.2 Begriffsklarung

Das Erhabene bezeichnet eine besondere Intensitat, die quer zur Wahrnehmung
des Schonen steht. Es ist ein widerstreitendes bzw. gegenlaufiges Gefihl, bei dem
vermittels von Unlust Lust erregt, d.h. durch eine Beraubung gegeben wird. Eine
solche Definition des Erhabenen jenseits und vor aller historischen Konkretion ist
jedoch problematisch. Im Laufe zweier Jahrtausende hat das Konzept zu viele
Veranderungen durchgemacht und ist in zu unterschiedlichen Kontexten (z.B.
Rhetorik, Asthetik, Theologie) aufgetreten, als daB es noch zusammenfassend auf
einen eindeutigen Nenner gebracht werden koénnte. Beim Erhabenen sind wir
vielmehr mit einem Fall jener ,,mysteriésen Weichheit* (Basil Munteano) einer
rhetorischen ‘Konstante’ konfrontiert, die zwar aus einer scheinbar festen, durch
das Latein garantierten und bewahrten Formel besteht, der jedoch jede Epoche,
jede Schule, jede Richtung ihren eigenen Inhalt gegeben hat. Resignierend ist da-
her gefragt worden, ,,0b es ‘das Erhabene’ iiberhaupt gibt.**

Probleme einer ‘Uberhistorischen’ Begriffsklarung des Erhabenen liegen insbeson-
dere auf der Ebene der Terminologie, in die es gefal3t wird, des disziplinaren Kon-
textes, in dem es auftritt, sowie des Inhalts, mit dem es verbunden wird.

1.2.1 Terminologie

Die nahere Betrachtung der Etymologie des Sublimen bzw. Erhabenen ist zwar in
vielerlei Hinsicht interessant, doch fiihrt die Wortgeschichte zu keiner Begriffskl&-
rung. Im Gegenteil — sie erdéffnet die Spannung zwischen rhetorischer und reli-
gioser Bedeutungsdimension. Das ‘Sublime’ ist etymologisch betrachtet sehr
schwierig. Die Herleitungsmoglichkeiten des lateinischen Worts sind vielféltig
und ergeben sich aus der Anzahl, mit der die Prafixe ,,sub-“ und ,,super-“ mit den
Wurzeln ,limen* (Schwelle), ,,limes* (Grenzweg) oder ,limus* (Schlamm) kom-
biniert werden konnen.® Der Versuch, das Sublime von der Etymologie her zu
bestimmen, fihrt also letztlich bestenfalls dahin, woriiber uns eine originelle eng-
lische Ableitung erheben will:

sublime — derivation from super limas: ,,above the slime or mud of this
world*.®

4 Christine Pries: ,,Einleitung“. In: Dies. (Hg.).: Das Erhabene. Zwischen Grenzerfahrung und
GroRenwahn. Weinheim 1989, 1-32, hier: 5.

5 Jan Cohn, Thomas H. Miles: ,,The Sublime: In Alchemy, Aesthetics and Psychoanalysis®. In:
Modern Philology 74 (1976/77), 289-304, bes. 289-292.

6 James Beattie: ,Illustrations on Sublimity*. In: Ders.: Dissertations, Moral and Critical. London
1783, 605-655, hier: 606.



Begriffsklarung 19

In deutschen Worterbiichern wird ‘Erhaben’ auf dreifache Art rubriziert: Neben
der Bedeutung (1) ‘ergraben’, ‘getrieben’, “plastisch hervortretend’ (lat.: sculptus)
fungiert ‘erhaben’ (2) bis ins 17. Jahrhundert als Partizip Praterium von ‘erheben’
(statt: ‘erhobene) im Sinne von ‘in die Hohe heben’ und (3) heute noch, unter-
schieden von ‘erhoben’, als Adjektiv im Sinne von *hoch’ (lat.: sublimis, altus,
celsus). Die Wortgeschichte fluhrt zuriick bis in die spatmittelalterliche Mystik.
Den beiden genannten grammatischen Formen entsprechend, changiert die geistig-
religiése Bedeutung zwischen dynamischem Erhobenwerden und statischer Erha-
benheit. Bei den Mystikern steht der erste Aspekt im Vordergrund. Erhabenheit
erscheint hier als ein ,,Erhobensein ins Numinose*’ — eine Vorstellung, die letzt-
lich nach dem Vorbild der Himmelfahrt Christi modelliert ist. So schreibt etwa
Meister Eckhart: ,,alsd sol der mensch [...] erhaben sin in diu himelischen dinc*.
Entsprechend klingt im partizipial gebrauchten ‘erhaben’ im Mittelhochdeutschen
die Bedeutung ‘aus der Taufe heben’ sowie “heiligsprechen’ mit an. Im Paradisus
animae des Pseudo-Albertus Magnus heil3t es: ,,Wer nu got wil bekennen, der sol
irhabin sin popin allin creaturen.” Johannes Tauler gilt das Erhabene als die eine,
geistige Seite des Menschen im Rahmen einer spannungsgeladenen christlichen
Anthropologie: ,,Und alsus so hanget rechte der mensche enzwuschent himmel
und erden: mit sinen ubersten kreften so ist er erhaben tber sich selber und uber
alle ding und wohnet in gotte, aber mit sinen nidersten kreften so ist er verdunst
under all ding.“® Auch in Luthers Bibel-Ubersetzung (1524) finden wir Beispiele
fiir partizipialen Gebrauch: ,,auff das wir auch mit zur Herrlichkeit erhaben wer-
den* (R6m. 8.17). Bei Luther dominiert jedoch die adjektivische Form. ‘Erhaben’
meint hier “hochragend’, ‘hochstehend’, *hochgelegen’. Wer erhaben ist, der ist
schon oben. Gegenuber der christologischen ist das gewissermaRen die goéttliche
Perspektive:

Der Herr ist erhaben, denn er wohnet in der Hohe. (Jes. 33,5)°

Ob zwischen der mystisch-religidsen und der asthetischen Bedeutung des Erhabe-
nen ideengeschichtliche Verbindungen gezogen werden kénnen, sei dahingestellt.
Erhebung und Erhéhung sind in der abendléndischen Geistesgeschichte allzu ubi-
quitare Mytheme, als dall man eindeutig kléren konnte, ob hier platonischer
(stufenweiser Aufstieg zum ‘groBen Meer der Schonheit’, Plat. symp. 210e),
christlicher (Himmelfahrt, Mark. 16,19; Luk. 24,51; Apg.1,9) oder longinischer
‘Einflul’” vorliegt.

7 Karl Albert: Die Idee des Erhabenen in der Asthetik des deutschen Idealismus. Diss. phil. Bonn
1950 (masch.), 11.

8 Meister Eckhart: Predigten, Traktate. Hg. Franz Pfeiffer. Leipzig 1857 [Neudruck: Aalen 1962],
224, Z. 13; Pseudo-Albertus Magnus: Paradisus animae intelligentis. Hg. Philipp Strauch.
Berlin 1919 [Neudruck: Hildesheim 1998], 97, Z. 35; Johannes Tauler: Die Predigten. Hg.
Ferdinand Vetter. Berlin 1910 [Neudruck: Hildesheim 1968], 88, Z. 8 ff.

® Die beiden Belege zit. nach: Tribners Deutsches Worterbuch. Hg. Alfred Gotze. Bd. Il. Berlin
1940, s.v.



20 Einleitung

Konzentrieren wir uns hier auf die rhetorisch-asthetische Tradition. Wie andere
grundlegende Begriffe der abendlédndischen Kunstphilosophie, z.B. Mimesis
(‘Nachahmung’), Poesis (*‘Schépfung’) oder Katharsis (‘Lauterung’ bzw. ‘Reini-
gung’), die im Werk Aristoteles’ ihren genauen Ort haben und gleichwohl vieldeu-
tig gebraucht worden sind, geht auch unser Begriff auf die Antike, d.h. den grie-
chischen Traktat Peri hypsous zuriick, was wortlich tbersetzt soviel wie ,,Uber
(die) Hohe* bzw. ,,Vom Hohen* heif3t. Eine Reihe friher humanistischer und neu-
sprachlicher, insbesondere englischer Ubersetzungen greifen noch auf diesen
Wortsinn zuriick.X® Eingebiirgert hat sich jedoch der lateinische Terminus, mit
dem im Rahmen der rhetorischen Dreistillehre (s.u. Kap. 2.1) der gehobene Stil
bezeichnet worden war. Die friihen Drucke, die gedruckten lateinischen Uber-
setzungen und Kommentare der Renaissance sowie insbesondere die epoche-
machende franzésische Ubertragung Boileaus von 1674 setzen mit der latinisie-
renden Titelansetzung den Begriff des ‘Sublimen’ sowohl in der Romania als auch
im englischsprachigen Raum allgemein durch.! In Johnsons Dictionary z.B. heift
es 1755: ,,The sublime is a Gallicism, but now naturalized.”

In der deutschen Sprachgeschichte waren die Fremdworte ,sublim®,
»sublimieren®, ,,Sublimation® zwar nicht unbekannt. Ihr Gebrauch blieb aber in
der Vergangenheit auf alchimistische und religiose, in der Gegenwart auf chemi-
sche sowie psychologische bzw. -analytische Kontexte beschrankt. In die astheti-
sche Fachterminologie ist das Fremdwort jedoch nicht eingedrungen. Der Wider-
stand des Deutschen gegen die Ubernahme des Fremdworts auRerhalb des natur-
wissenschaftlichen Vokabulars ist evident. Die deutschen Ubersetzer Longins
sprachen von Anfang an ausnahmslos vom ,,Erhabenen® und fixieren damit unsere
Sprachkonvention bis heute. *?

10 Fulvio Orsini (Ubers.): De altitudine et granditate orationis (Ms. Vaticana, 16. Jh.) [= erste
lateinische Ubersetzung]; Giovanni di Nicola da Falgano (Ubers.): Della altezza del dire (Ms.
B.N. Bologna, 1575) [= erste neusprachliche Ubersetzung]; John Hall (Ubers.): Of the Height
of Eloquence. London 1652 [= erste englische Ubersetzung]; John Pulteney (Ubers.): A Trea-
tise of the Loftiness or Elegancy of Speech. London 1680.

11 De grandi, sive sublimi orationis genere. Ed. Francesco Robortello. Basel 1554 (= editio prin-
ceps); De sublimi genere dicendi. Ed. Paolo Manutius. Venedig 1555; De grandi, sivi sublimi
genere orationis. Ed. Franciscus Portus. Genf 1569/70 (Robortella, Manutius und Portus
drucken den griechischen Text); Domenico Pizzimenti (Ubers.): De sublimi orationis genere.
Neapel 1566, 21644 (= erste gedruckte lateinische Ubersetzung); Petrus Paganus (Ubers.): De
sublimi dicendi genere. Venedig 1572; Franciscus Portus: De sublimitate commentarius.
Genf 1581 (= einziger vollstandiger Kommentar des 16. Jh.s). Die Angaben nach Bernhard
Weinberg: ,,Translations and Commentaries of Longinus, On the Sublime, to 1600: A Biblio-
graphy*. In: Modern Philology 47 (1949/50), 145-151, ders.: ,,ps. Longinus, Dioysius Cas-
sius“. In: Catalogus translationum et commentariorum: Mediaeval and Renaissance Latin
Translations and Commentaries. Hg. Paul Oskar Kristeller. Bd. Il. Washington 1971, 193-
198.

2 Immanuel Jakob Pyra [um 1737], Karl Heinrich [von] Heineken 1737, 21738, %1742, 41784,
Johann Georg Schlosser 1781; Renata von Scheliha 1938, Reinhard Brandt 1966, 21983, Otto
Schonberger 1988.



Begriffsklarung 21

Im Unterschied zur Romania, besonders zu Frankreich, aber auch zum angloame-
rikanischen Raum, wo sich “sublime’ in der Umgangssprache zur Bezeichnung fur
etwas GroRartiges gehalten hat, haftet dem deutschen ‘erhaben’ ein altertimlicher
Beigeschmack an. Die unterschiedlichen Konnotationen, die das *Sublime’ bzw.
‘Erhabene’ in den verschiedenen kulturellen Kontexten hervorruft, bieten eine Er-
klarung dafir, dal? seine Rehabilitation im deutschsprachigen Raum erst des fran-
zbsischen (u.a. Lyotard) und amerikanischen (u.a. Newman) AnstoRes bedurfte.
‘Erhabenheit” wird bei uns leicht mit ‘Monumentalitdit’” und ‘Bombast’
verwechselt und mit dem hohlen Pathos teutonischer Hermannsdenkmaéler lacher-
lich gemacht. Dem *Sublimen’ droht eine derart billige Diskreditierung nicht.

1.2.2 Kontext

Urspriinglich war das Erhabene ein Genus im Rahmen der Rhetorik. Als sich diese
Disziplin infolge der kulturellen Umschaltung von Reden auf Schreiben im Laufe
des 18. Jahrhunderts aufloste, ist das von ihr akkumulierte und systematisierte
Wissen auf andere, neue, gerade erst im EntstehungsprozeR befindliche Diszipli-
nen verteilt worden: z.B. die auf den decorum- bzw. aptum-Vorschriften basie-
rende Verhaltenslehre in die Soziologie, die Affektenlehre in die Anthropologie,
die Dreistillehre mit anderen Regeln der elocutio in die Genologie der Literatur-
wissenschaften etc. Noch das moderne ,,brainstorming® ist weiter nichts als ein
modisches Wort fur ,,inventio”, d.h. die erste der funf Verarbeitungsphasen der
guten alten Rhetorik (inventio, dispositio, elocutio, memoria, actio). Zurecht ist
daher betont worden, dal3 die Rhetorik neben der Philosophie ,,das zweite und
wahrlich nicht weniger einfluRreiche Bildungssystem der Antike*!® gewesen ist.
Auch die junge Asthetik hat die Rhetorik beerbt, insofern ihre Ablosung von der
klassizistischen Regel- und Nachahmungspoetik und die generelle Emotionalisie-
rung der Kunst- und Literaturtheorie sich der Integration des Erhabenen verdankt,
so daR diese Kategorie seit dem 18. Jahrhundert zu einem wesentlichen und —
wie die Uberlegung Pestalozzis suggeriert — zentralen Bestand der Asthetik ge-
hort.

Man konnte versucht sein, diesem Kontextwechsel des Erhabenen von der Rheto-
rik zur Asthetik dadurch ‘gerecht’ zu werden, daR man den Stilbegriff eines Rhe-
torisch-Erhabenen (,,rhetorical sublime®) von der Begriffsbildung eines Natur-Er-
habenen (,,natural sublime*), die die Asthetik der unendlichen Landschaft* reflek-
tiert, abtrennt. Flr jenen stande die Tradition von Longin Uber Boileau bis viel-
leicht Sulzer, fir diese die Entwicklung von Addison bis Kant. Gegen eine solche

13 Klaus Dockhorn: [Rez.] ,Heinrich Lausberg: Handbuch der literarischen Rhetorik. Eine
Grundlegung der Literaturwissenschaft. 2 Bde., Miinchen 1960“. In: Géttingische Gelehrte
Anzeigen 214 (1962), 177-197, hier: 197.

14 vgl. Helmut Rehder: Die Philosophie der unendlichen Landschaft. Ein Beitrag zur Geschichte
der romantischen Weltanschauung [Phil. Diss. Heidelberg 1929]. Halle 1932.



22 Einleitung

Spaltung, die vor allem die anglo-amerikanische Asthetikgeschichtsschreibung fa-
vorisiert hat, spricht nicht nur das tatsachliche Netz gegenseitiger EinfluR- und
Bezugnahmen, das rhetorische und Naturerhabenheit eher verbindet als trennt.
Durch den begrifflichen Schnitt bringt man sich aber vor allem um die Einsicht in
den kognitiven Zusammenhang, dal® man nur sieht, was man weif3. Der rhetori-
sche Begriff des Erhabenen konditioniert tGberhaupt erst die Wahrnehmung fur die
‘Erhabenheit’ der Natur.

1.2.3 Inhalt

Die vielféltige Erscheinungsweise des Erhabenen hat immer wieder zu Versuchen
gefiihrt, diese “species’ in verschiedene ‘subspecies’, d.h. Untergattungen, zu glie-
dern. In der Regel fuhrte das zu zwei- bzw. dreigliedrigen Klassifikationen, von
denen hier nur die Trichotomie des jungen (1764: ,,Schreckhaft-Erhabenes* /
»Edles” / ,Prachtiges”) sowie die Dichotomie des alten Kant (1790: ,,mathemati-
sche Erhabenheit” / ,,dynamische Erhabenheit®) angefihrt sei.

Schwerer wiegt, dafl auch die Antwort auf die Frage, wer oder was eigentlich
‘erhaben’ sei, zu unterschiedlichen Antworten gefiihrt hat. Wahrend fur Longin
alles erhaben ist, von dem eine tberwaltigende Wirkung ausgeht, seien es soziale
oder Naturgewalten, ist bei Kant, vor allem aber bei Schiller, derjenige erhaben,
der solcher Uberwiltigung widersteht. Jene Erhabenheit ist ein Uberwaltigungs-,
diese ein Widerstandsvermdgen — jene raubt, diese gibt Freiheit.

Mit dem Erhabenen ist es wie in guten Familien: Keiner ist identisch mit dem
anderen, und doch sehen alle ‘irgendwie’ dhnlich aus und tragen den gleichen
Namen. Eine sprachanalytische Untersuchung tber den Begriff des Erhabenen
kommt in diesem Sinne zu folgender SchluRfolgerung:

Im Uberblick Gber die behandelten Erhabenheitstheorien [...] zeigt sich, daB
der Begriff des Erhabenen nicht einheitlich und exakt bestimmt ist. Man
kénnte ihn als Familiendhnlichkeitsbegriff i. S. Wittgensteins charakterisie-
ren: Zwischen den betreffenden Bestimmungen [...] gibt es Ahnlichkeiten,
die einander Ubergreifen und kreuzen; und es gibt keinen Gegenstand, der
als das Paradigma des Erhabenen fungieren konnte.

Gerade die eben genannte Ambivalenz des Erhabenen zwischen Uberwiltigung
und Widerstand zielt auf das Konstituens, das die ‘Familienahnlichkeit’ seiner
unterschiedlichen Erscheinungsweisen begriindet und sie zugleich vom bloR

15 Werner Strube: ,,Der Begriff des Erhabenen in der deutschsprachigen Asthetik des 18. Jahrhun-
derts®. In: Aufklarung und Skepsis. Studien zur Philosophie und Geistesgeschichte des 17.
und 18. Jahrhunderts. Gunter Gawlick zum 65. Geburtstag. Hg. Lothar Kreimendahl. Stutt-
gart, Bad Cannstatt 1995, 272-302, hier: 299 f.



Begriffsklarung 23

Schonen unterscheidet: Dort wo Kraft, Energie und Dynamik zur Anschauung
kommen, ist das Erhabene nah. Es bezeichnet eine Grenz- und Schwellenerfah-
rung sowie die mit der Uberschreitung verbundene Exuberanz einer gegenlaufi-
gen, vermischten Empfindung. Darin, dal} das Schreckliche fasziniert und das
AbstoRende anzieht, besteht die grundlegend oxymorale Struktur des Erhabenen.



24 Einleitung

Ubungsaufgaben zur Einleitung

1. Notieren Sie sich Ihr Vorverstandnis, das Sie mit dem Begriff des
asthetisch-Erhabenen verbinden. Umschreiben Sie den Begriffsum-
fang, nennen Sie bedeutungsgleiche oder -ahnliche Begriffe. Welche
Referenzautoren fallen Ihnen ein? Machen Sie ggf. ein, zwei Interviews
im Freundes-, Bekannten- oder Kommilitonenkreis.



2  Die antiken Vorgaben des Erhabenen

Bevor in diesem Kapitel vor allem die Kernthesen aus Pseudo-Longinos’ Schrift
Vom Erhabenen dargelegt werden kénnen, soll ein kurzer Blick auf die rhetorische
Dreistillehre geworfen werden. Und zwar aus drei Griinden. Erstens bildet die an-
tike Systematisierung der genera elocutionis den Hintergrund, vor dem die Aus-
fihrungen zum Hohen in der Rede bei Pseudo-Longinos entfaltet werden. Zwei-
tens soll der Sachverhalt aufgezeigt werden, daR die Produktion kulturellen Wis-
sens auf die Lange der abendl&dndischen Geschichte hin gesehen erst seit kurzem
von Tradition auf Innovation umgestellt worden ist. Drittens soll die Auf-
merksamkeit darauf gelenkt werden, dal3 rhetorische Ordnungssysteme bis weit in
die Neuzeit die Systematisierung des Wissens auch anderer kultureller Bereiche
geprégt haben und unterstrdmig auch heute noch pragen.

2.1 Das genus sublime im System der antiken Rhetorik

Die Beobachtung, daR die Rede gegenuber der normalen Alltagssprache in be-
stimmten Situationen erhoht oder abgesenkt ist, macht jeder. ‘Birne’, ‘Kopf’,
‘Haupt’ denotieren denselben Kdorperteil, konnotieren jedoch ganz unterschiedlich
‘Gemeintes’. Wer sich die Birne zusduft, dem schmerzt anderen Tags oftmals der
Kopf. Wer das ofters tut, wird bald nicht mehr erhobenen Haupts in den Spiegel
gucken konnen. Eine solche Beobachtung steht auch am Beginn der rhetorischen
Dreistillehre. Homer bezeichnet in der Odyssee Telemachos als ,,hochredend*
(Od. 1 385, 1 85, 303, xvi 406), wodurch er die Verwendung gehobener Sprache
durch einen Mann mit flrstlichem Stolz und edler Gesinnung zum Ausdruck brin-
gen will. Schon in diesem frihen Beispiel werden Stilhohe, Stand und Gesinnung,
d.h. sprachliche, soziale und ethische Dimensionen miteinander koordiniert. Die
gehorige Ubereinstimmung und Angemessenheit bezeichnet der Rhetoriker als
aptum. Palt etwas nicht zusammen, wird also das aptum verletzt, die rhetorische
Regel, die ein *Zusammenpassen’ als Adaquatheitsrelation von Sachen bzw. Ge-
danken (,,res”) einerseits und Worten bzw. Ausdruck (,,verba*) andererseits ver-
langt, nicht beachtet, so fallt der Hochredende ins Hochtrabende, z.B. ins Prahleri-
sche.

Die hinreichende Systematisierung und Prazisierung gelungener Rede fihrt
schliellich zu einem Schema, das in der Geschichte der Rhetorik meist dreiteilig,
gelegentlich auch vier- (Demetrios), sieben- (Hermogenes) oder mehrteilig war.
Die Rhetorica ad Herennium (ca. 85 v. Chr.), die eine besondere Autoritét besaR,
weil sie lange Cicero zugeschrieben wurde, ist die alteste systematische Quelle fir
eine Theorie der genera dicendi:



26 Die antiken VVorgaben des Erhabenen

Sunt igitur tria genera, quae genera nos figuras appellamus, in quibus omnis
oratio non vitiosa consumitur: unam gravem, alteram mediocrem, tertiam ex-
tenuatam vocamus. (Es gibt aber drei Gattungen, diese Gattungen nennen
wir Figuren, und in ihnen ist jede nicht fehlerhafte Rede einbegriffen: die
eine nennen wir die erhabene, die andere die mittlere und die dritte die
schwache.)

Schwach, mittel, schwer — das sind die Gewichtsklassen, in denen die Rede Wir-
kung erzielen soll. Die sog. officia oratoris, d.h. die Wirkungsmaoglichkeiten der
Rede, scheinen zum erste Male in CiCEROS (106-43 v. Chr.) Schrift Orator dif-
ferenziert, systematisiert und mit den ‘passenden’ genera dicendi verflochten wor-
den zu sein. Sprachliche Form und persuasive, also auf Uberredung ausgerichtete
Funktion werden somit verbunden:

Sed quot officia oratoris, tot sunt genera dicendi: Subtile in probando, mo-
dicum in delectando, vehemens in flectendo. (Jedoch so viele Aufgaben des
Redners, so viele Stilarten gibt es auch: die einfache beim Beweisen, die ge-
maBigte beim Unterhalten, die heftige beim Beeinflussen.) [Cic. Or. 70]

Wihrend Cicero Normenschopfer ist, fungiert QUINTILIAN (35-96 n.Chr.) als
Normenverbreiter. In der Institutio oratoria (ca. 95 n.Chr.) wird folgendes Modell
fixiert, dem bis weit in die Neuzeit Geltung zugestanden wurde. Der niedrige Stil
dient dem docere, d.h. der Darlegung des Sachverhalts, der mittlere dient dem de-
lectare bzw. conciliare, je nachdem, ob man die Aufgabe des Redners im Unter-
halten, oder wie andere sagen, im Gewinnen sieht, und der erhabene Stil dient
dem movere, d.h. der Erregung der Leidenschaften (xi1, 10, 59). Bei wechselnder
Terminologie fir die Stilhéhen im einzelnen, die von Rhetor zu Rhetor schwankt,
ergibt sich, alles in allem, die folgende Ubersicht.

officium oratoris | Uberzeugungsmittel |genus elocutionis
(Redefunktion) (Redeform)
docere Logos genus humilis
delectare Ethos genus medium
movere Pathos genus sublime

Dieses Schema ist bei genauer Beachtung des aptum-Kriteriums beliebig erwei-
terbar. In der Spéatantike greift AucusTINuUs auf Cicero zuriick, um eine christliche
Redekunst zu formen. Er integriert in die bisherige Taxonomie, die Form und
Funktion der Rede koordiniert hatte, eine dritte Dimension, die dem aptum-
Grundsatz gemél Stoff und Stil verbindet. In De doctrina christiana (396 und 426
n. Chr.) schreibt Augustinus:



Das genus sublime im System der antiken Rhetorik 27

Is igitur erit eloquens, qui poterit parva summisse, modica temperate, magna
granditer dicere. (Beredt ist, wer Geringfligiges schlicht, MaRiges verhalten
und GroRes erhaben auszudriicken imstande ist.) [IV 17, 34]

Die augustinische Verwendung von ‘granditer’ entgegen dem ciceronianischen
‘gravis’ ermdglicht, in der weiteren Entwicklung der Dreistillehre, augustinischen
von ciceronianischen EinfluR, d.h. christliche von paganen Uberlieferungslinien,
zu unterscheiden. Flr die AUTOREN DES MITTELALTERS ist es leicht, die antiken
Vorgaben eklektisch zu schematisieren und zu einem komplexen System der
genera elocutionis auszubauen. Wie bei allen Ordnungsschemata ging es auch
hierbei mitunter wie in einem Prokrustesbett, d.h. nicht ohne diskursive Gewalt-
anwendung, zu. Das bekannteste dieser Systeme ist die rota Virgilii, die aus dem
Virgilkommentar des Aelius Donatus (um 350 n.Chr.) herausgesponnen wurde.
Darin werden die drei Stilhéhen in der speichenférmigen Anordnung eines Rades
mit den drei Hauptwerken Vergils, der damals als wichtigster Epiker galt und weit
mehr Ansehen genoR als Homer, koordiniert, so dal} Aeneis, Georgica und Buco-
lica, d.h. Epos, Landleben- und Hirtengedicht, mit ihren jeweils charakteristischen
Stoffen als Lehrbeispiele fur erhabene, mittlere und niedere Dichtung kanonisiert
werden. Ubertragt man das ‘Rad des Vergil’ — Virgil ist die altere, Vergil die
neuere Schreibung — in eine Tabelle, erhdlt man folgendes System und damit
zugleich Durchblicke auf die Gliederung einer agrikulturellen Kriegergesell-
schaft?®:

stilus humilis mediocris gravis
Stand pastor otiosus agricola miles dominans
friedlicher Hirte Bauer gebietender Soldat
Eigennamen | Tityrus, Melboeus | Triptolemus, Caelius | Hector, Aiax
Tiere ovis bos equus
Schaf Rind Pferd
Werkzeuge baculus aratrum gladius
(Hirten-) Stab Pflug Schwert
Ort pascua ager urbs, castra
Weide Acker Stadt, Festung
Pflanzen fagus pomus laurus, cedrus
Buche Obstbaum Lorbeerbaum, Zeder
Vergils Werk | Bucolica Georgica Aeneis

16 Die Tabelle modifiziert die Vorlage bei Heinrich Lausberg: Elemente der literarischen Rhetorik.
Eine Einfuhrung fur Studierende der klassischen, romanischen, englischen und deutschen
Philologie. Miinchen 31967, 154.



28 Die antiken VVorgaben des Erhabenen

Wichtig geblieben ist das System der drei genera dicendi nicht nur fir den frih-
neuzeitlichen Rhetorikunterricht. Es pragt vielmehr auch die Ordnungen des Wis-
sens, die auf den ersten Blick mit Rhetorik wenig zu tun haben, z.B. das moderne
Gattungssystem der Poetik. Bekanntlich werden literarische Formen nach den
Gattungen Epik, Dramatik und Lyrik sortiert und diese wiederum nach unter-
schiedlichen Dichtarten differenziert. In der Dramatik z.B. unterscheidet man Tra-
godie, Komddie und Schaferspiel. Das darin agierende Personal war Uberdies
lange der sog. Standeklausel unterworfen. Dieses Gattungssystem ist noch gar
nicht so alt. Erste Ansatze dazu gehen zuriick bis ins 17. Jahrhundert. Richtig ka-
nonisiert worden ist es jedoch erst im AnschluR an Goethe. Dahinter steckt freilich
die intellektuelle Préagekraft des rhetorischen Dreierschemas sowie des aptum-
Grundsatzes, der das Schema mit dem Prinzip, dal3 das Passende einander zuge-
ordnet wird, organisiert. Sehr deutlich ist die *‘Abstammung’ des poetologischen
Gattungssystems von der rhetorischen Dreistillehre etwa bei THOMAS HOBBES
(1588-1679) greifbar, der den VVorschlag macht, die Gattungen nach Mal3gabe der
Art der Darstellung, des Gegenstandes und der Mittel der Darstellung einzuteilen.
Hatte uns die rota-Virgilii den Durchblick auf eine agrikulturelle Gesellschaft
erlaubt, spiegelt sich in dem Vorschlag Hobbes’ die Feudalgesellschaft des 17.
Jahrhundert wider:

As Philosophers have divided the Universe, their subject, into three Regions,
Celestiall, Aériall, and Terrestriall, so the Poets [...] have lodg’d themselves
in the three Regions of mankinde, Court, City, and Country [...]. From hence
have proceeded three sorts of Poesy, Heroique, Scommatique, and Pastorall.
Every one of these is distinguished again in the manner of Representation,
which sometimes is Narrative, wherein the Poet himself relateth, and some-
times Dramatique, as when the persons are every one adorned and brought
upon the Theater to speak and act their own parts.’

Den gesellschaftlichen Orten werden nach MaRgabe der Standeklausel, d.h. dem
sozialen Stand der dargestellten litteraris personae (Flrsten/’Helden’, Birger,
Bauern), Gattungen zugeordnet und diese nochmals nach dem Redekriterium un-
tergliedert. So ergeben sich schlieBlich — unter Ausblendung lyrischer und di-
daktischer Formen — die sechs wichtigsten Dichtarten der Poesie im 17. Jahrhun-
dert: Epos und Tragddie (Hof), Satire und Komddie (Stadt) und eine epische und
eine dramatische Form der Idylle (Land).

7 Thomas Hobbes: ,,The Answer to SR. Will. D’Avenant’s Preface before Gondibert“ [1650]. Zit.
nach: Klaus R. Scherpe: Gattungspoetik im 18. Jahrhundert. Historische Entwicklung von
Gottsched bis Herder. Stuttgart 1968, 23.



Pseudo-Longinos’ Schrift vom Erhabenen 29

2.2 Pseudo-Longinos’ Schrift vom Erhabenen

Bisher haben wir das ‘Erhabene’ als obersten Stilbegriff im Rahmen der rhetori-
schen genera dicendi kennengelernt. Hohe bzw. wichtige Gegenstdnde werden
vom Redner in gehobener Sprache dargestellt, um eine besondere Art der Ge-
fUhlsintensitdt beim Adressaten der Rede zu bewirken. Dieser persuasive Effekt
ist mit einem Begriff Quintilians als ,,movere”, d.h. emotionale Bewegung bzw.
Rahrung, umschrieben worden.

Die wichtigste antike Erdrterung des Erhabenen findet man in der griechischen
Schrift Peri Hypsous (vgl. Materialienband M1) Sie ist nur fragmentarisch tber-
liefert. Beinahe die Hélfte (drei Achtel) der Schrift ist verloren gegangen. Die
durch den Textverlust entstandenen Licken machen den Gesamtaufbau heute
schwer durchschaubar. Ihr Autor ist unbekannt und ihre Datierung daher schwie-
rig. Der griechisch geschriebene Text ist an einen jungen Rémer gerichtet und be-
legt Uiberdies Vertrautheit mit der jiidischen Uberlieferung. Vielleicht war der Au-
tor, wie man heute annimmt, ein alexandrinischer Rhetor vom Anfang des 1. Jahr-
hunderts, der in Verbindung mit hellenisierten judischen Kreisen in Alexandria
stand. Den Verfassernamen ,,Dionysius Longinus® nennt die 1554 veranstaltete
editio princeps von Francesco Robortello. Diese Zuschreibung, die man unge-
achtet des divergierenden Vornamens mit Kassios Longinos (210-273 n. Chr.),
einem bekannten Redner aus dem 3. Jahrhundert n. Chr., identifizierte, bestand bis
ins 19. Jahrhundert. DaR er der Berater der Konigin Zenobia von Palmyra war,
machte ihn im 17. Jahrhundert gewissermalien sogar ‘hoffahig’. Seitdem man in
der Inhaltsangabe der &ltesten Uberlieferten Handschrift zwischen den beiden Na-
mensbestandteilen ein ‘oder’ entdeckt hat — offenbar kannte schon der Schreiber
der Handschrift den wirklichen Verfasser nicht mehr und notierte einfach die bei-
den berihmtesten Rhetoren der Antike —, gilt die Zuschreibung als fraglich, so
dafi? einige Philologen sie heute als anonym, andere mit dem Ausdruck Pseudo-
Longinus bzw. Pseudo-Longinos (das ist die griechische Namensansetzung)
bezeichnen und wieder andere andere Autoren als Verfasser ins Spiel bringen
(z.B. Dionysios von Halikarnassos). Auch die Abfassungszeit kann nicht genau
ermittelt werden, so dal3 vorsichtige Datierungen auf das 1. Jahrhundert n. Chr.,
genauer in die Jahre 20 bis 50, lauten. Besonders der Schlu der Schrift, in dem
Longin — so wollen wir unseren Autor entsprechend der Namensansetzung in der
Zeit seiner grofiten Wirksamkeit der Einfachheit halber nennen — &hnlich wie
Seneca d.A, Petronius, Tacitus oder Quintilian tiber den Niedergang der Rhetorik
klagt, paflt in diesen Zeitraum.

Das Werk war im Westen Europas wahrend des Mittelalters unbekannt. Es wird
nirgends zitiert. Das friiheste Manuskript (Parisinus, Gr. 2036) geht zuriick ins 10.
Jahrhundert und ist Quelle zu zehn weiteren Handschriften, die alle erst aus dem
15. und 16. Jahrhundert stammen. Eine generelle Einschétzung der Abhandlung
bietet der amerikanische Renaissance-Forscher Bernhard Weinberg. Er stellt vor
allem den frappierenden Gegensatz zwischen ihrer anfanglichen Wirkungslosig-



30 Die antiken VVorgaben des Erhabenen

keit und ihrer neuzeitlichen Wirkungsméchtigkeit heraus. Es liegt daher nahe zu
fragen, ob Longin maglicherweise Uberlegungen anstellte, in denen die frilthmo-
dernen Autoren des 16. und 17. Jahrhunderts eigene Fragestellungen
wiederzuerkennen vermochten und die Terminologie der Schrift als Sprechme-
dium nutzten, spezifisch neuzeitliche Probleme zu codieren. So hat Rom die anti-
ken Gebaude benutzt und aus den Steinen neue Hauser gebaut. Weinberg schreibt:

Little known and little studied in the Renaissance, On the Sublime became
one of the central texts in the literary theory and criticism after Boileau’s
translation and commentary of 1674 and 1693. A long line of French and
English critics deriving from Boileau regarded the work as the best expres-
sion of a poetic theory which found the basis for a kind of effect (the sub-
lime) in the genius of the writer, and which referred to particular passages in
the ancient authors as touchstones for that effect.®

Gewil3 ist im Spiegel neuerer Forschungen die Aussage zu relativieren, dal die
Wirkung Longins erst nach Boileau einsetzte. Der These, dal} seine Schrift weni-
ger ihres historischen Quellen- als ihres strategischen Gebrauchswerts wegen so
nachhaltig aufgegriffen wurde, triff jedoch ins Schwarze. Es kann im folgenden
nicht darum gehen, Longin im Kontext der Kultur des 1. Jahrhundert zu wirdigen,
vielmehr soll seine Schrift in erster Linie als Rezeptionsvorgabe dargestellt wer-
den.

Versuchen wir, Longins Hauptthese, aus der Perspektive der bisher thematisierten
genera dicendi einzufiihren. Das Erhabene ist, heil3t es einleitend, ,,ein bestimmter
Hoéhepunkt und Gipfel der Rede* (1,3).* Das ist zunachst nichts weiter als die
Einordnung des Themas in die Ordnung der Rede. Der Kern der These, die der
Traktat entfaltet, besteht jedoch darin, dall die SeelengrdRe eines Schriftstellers
die innere Voraussetzung fur die Erhabenheit der Gedanken und ihres sublimen
sprachlichen Ausdrucks bildet. Damit wird einerseits auf das genus sublime der
Dreistillehre zuruickgegriffen, dieses andererseits jedoch nicht als bloRer ornatus,
d.h. Schmuck, sondern vielmehr als zwingender Ausdruck einer inneren Qualitat
aufgefalst. Das aptum-Kriterium wird dadurch gewissermalien verinnerlicht. Zu-
sammenpassen mussen nicht nur res und verba, d.h. Stoff und Stil, sondern auch
und erst recht die Person und ihr Ausdruck. In dem spéateren Diktum Buffons ,,Le
style, c’est I’homme* wird diese Einsicht Longins prégnant auf den Begriff ge-
bracht.

Man hat im Zuge der Longin-Rezeption stets beklagt, dal? Longin keine Definition
seines Gegenstands geboten héatte. Noch die einfluBreiche Longin-Dekonstruktion

18 Weinberg: ,,ps. Longinus, Dioysius Cassius“ (wie Anm. 11), 193.

19 pseudo Longinos. Vom Erhabenen. Griechisch und Deutsch. Ubers. Reinhard Brandt. Darmstadt
21983 (*1966). Damit stets unterschiedliche Ausgaben parallel benutzt werden kénnen, wird
soweit wie mdglich die systematische Gliederung eines Werks zitiert.



Pseudo-Longinos’ Schrift vom Erhabenen 31

von Neil Hertz, ,,A Reading of Longinus®“, beklagt das ‘Schlingern’ der Argumen-
tation: ,,something one might call a ‘slide’ is observable again and again in the
treatise”.2% Tatsachlich verbindet Longin, wie das Dispositionsschema des Haupt-
teils klar macht, drei Aspekte miteinander. Er zielt auf die Koordination und den
inneren Zusammenhang von produktions-, wirkungs- und werké&sthetischer Argu-
mentation. Die Disposition nennt insgesamt funf Grundlagen des Erhabenen. So-
fern sie den Schmuck gehobener Rede betreffen, operieren die werkasthetischen
Aussagen vor allem mit der rhetorischen Stillehre der Zeit und setzen eine Kennt-
nis ihres Instrumentariums voraus. Sie kénnen in einer technisch-sprachlichen
Kunstlehre zusammengefalst werden und sind dadurch gleichermaRen lehr- wie
lernbar. Soweit die beiden wichtigsten Grundlagen, die dispositorisch daher zuerst
genannt werden, jedoch auf die Erfindung und Wirkung des Erhabenen abzielen,
bedarf es daflir einer angeborenen Anlage. Hier bringt Longin anthropologische
Voraussetzungen ins Spiel, die sowohl die produktionsasthetische Inspirations- als
auch die wirkungsésthetische Affektenlehre durchziehen. Es heif3t:

Es gibt finf Quellen [...], die flr die erhabene Sprachkunst am fruchtbarsten
sind, wobei diese fiinf Formen als ihre gleichsam gemeinsame Grundlage
die Begabung, sich sprachlich auszudriicken, voraussetzen, ohne die
schlechterhin nichts gelingt. Das erste und wichtigste ist die Kraft zur ge-
danklichen Konzeption [...]. Als zweites folgt das starke, begeisterte Pathos.
Diese beiden Quellen des Erhabenen beruhen zum gréRten Teil auf naturli-
cher Anlage. Die ibrigen kdnnen auch durch Kunst erlernt werden: die be-
sondere Bildung der Figuren (es gibt zwei Arten: Gedanken- und Sprachfi-
guren), dann eine edle Ausdrucksweise, die wiederum die Wahl der Worte,
den Gebrauch der Tropen und das Ausfeilen der Wendungen umfaft. Die
flnfte Ursache des GroRen, die zugleich alles vor ihr liegende abschlief3t, ist
die wiirdevoll-hohe Satzfligung. [8,1]

Hohe Figurenbildung (16-29), Ausdrucksweise (30-38) und Satzfuigung (39-40),
d.h. die technisch-sprachlichen Quellen des Erhabenen, sollen hier zum gréfiten
Teil ausgespart werden.?! Wichtigste Grundlage des Erhabenen ist die Kraft zur
gedanklichen Konzeption, die der ,,Widerhall einer groBen Seele (9,2) ist. Einer-
seits knlpft Longin mit seiner Forderung nach Seelengrée an dltere, platonisch-
stoische Prinzipien, wie sie etwa in Ciceros Konzept des philosophisch gebildeten
orator perfectus fixiert werden, an. Der Redner erscheint hier als eine Personlich-
keit, die philosophisches Wissen und rednerisches Konnen mit der Befolgung sitt-
licher Leitvorstellungen verbindet. Andererseits fehlen bei Longin jedoch

20 Neil Hertz: ,,A Reading of Longinus“ [zuerst frz. 1973]. In: Ders.: The End of the Line. Essays
on Psychoanalysis and the Sublime. New York 1985, 1-20 und 241-243, hier: 1.

21 Eine Ubersicht tiber den Aufbau der Schrift gibt die Ausgabe Longinus: Vom Erhabenen. Grie-
chisch/deutsch. Hg. Otto Schdénberger. Stuttgart 1988, 144 ff.; eine sorgfaltige, dem Aufbau
des Textes folgende Exegese bietet Manfred Fuhrmann: Einfiihrung in die antike Dichtungs-
theorie. Darmstadt 1973, 135-160.



32 Die antiken VVorgaben des Erhabenen

genauere Angaben. Der einschldgige Passus (9,1-4) ist unvollstandig Uberliefert
und weist in der Handschrift eine Liicke von 12 Seiten auf. Ausweislich des einzi-
gen, zugleich jedoch herausragenden Beispiels, mit dem seelische Grofie als
Grundlage des Erhabenen bei Longin veranschaulicht wird, mufl man folgern, daf3
er sie offenbar ethisch indifferenter als seine VVorgéanger falit, da sie im wesentli-
chen rezeptionsasthetisch, d.h. durch den Effekt, den sie hervorzubringen vermag,
bestimmt wird. Longin spielt auf eine Episode im 11. Gesang der Odyssee des
Homer (Hom. Od. 11, 543-567), der sog. Nekyia, an: Aias wird von Odysseus auf
dem Gang in die Unterwelt angesprochen, doch dieser antwortet nicht, sondern
wendet sich voller Groll im ‘erhabenen Herzen’ ab, weil nicht er, sondern Odys-
seus die Waffen des toten Achilleus vor Troja zugesprochen bekam. In dieser
Stummbheit zeige sich die SeelengroRe des Aias, die ,,Bewunderung* heische: ,,das
Schweigen des Aias in der ‘“Totenbeschworung’ ist in seiner Grolie erhabener als
alles, was Rede wird.” (9,2) SeelengréRe wird nicht auf positive, sondern aus-
schliellich negative Weise, d.h. indirekt Uber die Wirkung, die hervorgebracht
wird, definiert — mithin zur Funktion eines rezeptionsasthetischen Vorgangs.
Diese Umperspektivierung, die Longin von seinen Vorgangern unterscheidet, hat
der Altphilologe Manfred Fuhrmann in seiner vorziglichen Einflhrung in die
antike Dichtungstheorie in folgende Worte gefalt:

Man kann den hier obwaltenden Unterschied vielleicht auf die Formel brin-
gen, dal die altere rhetorische Tradition die &sthetischen Komponenten der
geformten Sprache zu ethisieren versuchte, dal3 hingegen der Anonymus die
ethischen Kategorien, die er ins Spiel bringt, alsbald zu Objekten einer
asthetisierenden Betrachtungsweise macht.?

Der Perspektivwechsel verschiebt nun freilich das Gewicht der beiden angebore-
nen Begabungen, die fiir das Erhabene grundlegend sind, von der produktions-
poetischen auf die wirkungsasthetische Seite, d.h. von der groRen Seele auf das
starke Pathos. Der Begriff bezeichnete urspriinglich in der Poetik des Aristoteles
im Zusammenhang mit der Katharsis-Lehre das durch Schmerz oder Tod verur-
sachte Leiden, dessen Darstellung in der Tragddie Jammern (eleos) und Schaudern
(phobos) erregen sollte — aufeinander bezogene Wirkungsintensitaten, die in der
Neuzeit zu Mitleid (pitié) und Furcht (crainte) bzw. Schrecken (terreur) herabge-
stimmt wurden. Die Aristotelische VVorgabe wird in der Rhetorik metonymisch
vertauscht, d.h. Ursache fir Wirkung gesetzt, und bezeichnet nun den Affekt see-
lischer Erschitterung selbst (movere), der im Gegensatz zur sanften Affektstufe
des rhetorischen Ethos (delectare) dem stilus grande zugeordnet ist. Im Pathos
liegt, Cicero (or. 69 und 97) zufolge, die ganze Gewalt des Redners (vis oratoris).

Longin ist ausschliel3lich an der dem Pathos innewohnenden Intensitét interessiert.
Er scheidet daher niedere Erscheinungsformen des Pathos, die sich nicht mit sto-

22 Manfred Fuhrmann: Einfiihrung in die antike Dichtungstheorie. Darmstadt 1973, 147.



Pseudo-Longinos’ Schrift vom Erhabenen 33

ischer SeelengroRRe vertragen, also ,,z.B. Jammergeschrei und Schmerzen und
Angste* (8,2), aus. Ubrig bleibt ‘reine’ Dynamik, die die Wirkung des Erhabenen
kennzeichnet. Dieses ,echte[n] Pathos“, heilst es zusammenfassend, ,,strémt
gleichsam unter dem Hauch der Verziickung Begeisterung aus und erfullt die
Worte mit der Gewalt Apollons.” (8,4) Das ist es, worauf es Longin mit seiner
Disposition des Hohen ankommt: auf die performative Kraft des Sprechens als
einer notigenden Handlung. Der schopferischen Phantasie des Redners entspricht
die Dynamik eines Pathos, das den Zuhérer ,,willenlos horig” (15,9) macht. Dazu
eignet sich neben Verdichtung (10), Erweiterung (11-12) und Nachahmung (13-
14) vor allem die dichterische Vergegenwartigung (15). Sie soll den Hdérer hoher
Dichtung erschittern, erregen, mitreiRen und Uberwaltigen. Das Erhabene soll
‘erschlagend” wirken. Die geradezu morderische Metaphorik fur die Kraft der
erhabenen Rede wird durch ein ausfihrliches Zitat an einschlégiger Stelle sugge-
riert. Die Kraft- und Pathoshaltigkeit der Vergegenwaértigung stellt Longin mit
folgendem Beispiel vor Augen:

»Ja gewiR!” sagt Demosthenes, ,,wenn jemand in diesem Augenblick ein
lautes Geschrei vor dem Gerichtshof horte und einer riefe: ‘Das Gefangnis
steht offen, die Stréflinge fliichten!” so ist niemand, alt oder jung, derart
gleichgliltig, dal er nicht nach Kraften helfen wirde. Trate dann einer vor
und sagte: ‘Dort steht er! der lie sie los!”, so wiirde dieser gar nicht zu
Worte kommen, sondern gleich erschlagen werden.* (15,9)

Hier wird deutlich, dal3 Longin das erhabene Pathos jenseits des Logos, d.h. argu-
mentativer bzw. diskursiver Praktiken der Persuasion ansiedelt. Die ,,Grenze*
bloRen Uberzeugens (persuadere) und logischen Beweisens (probare) ist (iber-
schritten.

Die affektiv ‘erschlagende’ Wucht des Erhabenen war von Longin gleich zu Be-
ginn seiner Schrift in besonderer Weise akzentuiert worden. Die unwiderstehliche
Gewalt erhabener Rede wird hier durch eine Reihe von Oppositionen profiliert,
die durch die dichotomisierende Ethos-Pathos-Formel strukturiert ist. Den Gegen-
satz von Ethos und Pathos, d.h. die Gegeniberstellung einer an den Verstand
adressierten, ‘ethischen’ und einer das Gefiihl ansprechenen, ‘pathetischen’ Rede-
funktion, hat Longin auch an anderen Stellen aufgegriffen.?®> Wurde in dem eben
erwidhnten Passus Uberzeugung durch logischen Beweis gegen Uberwaltigung
durch pathetische Vergegenwaértigung (15,11) ausgespielt, wird in der Einlei-
tungspassage des Traktats Uberzeugung gegen Ekstase; Uberreden gegen Erstau-
nen, Gefallen gegen Erschiittern, Uberzeugen gegen Beherrschen ausgespielt. Es
heil3t:

23 7.B. 29,2: ,[...] das Pathos aber hat im gleichen AuBmaR teil am Erhabenen wie die gelassene
Schilderung am Angenehmen.* Zur Ethos-Pathos-Formel siehe Klaus Dockhorn: Macht und
Wirkung der Rhetorik. Vier Aufsitze zur Ideengeschichte der Vormoderne. Bad Homburg,
Berlin, Zlrich 1968, pass.



34 Die antiken VVorgaben des Erhabenen

Das Ubergewaltige namlich fiinrt die Horer nicht zur Uberzeugung, sondern
zur Ekstase; Uberall wirkt, was uns erstaunt und erschdittert, jederzeit starker
als das Uberredende und Gefallige, denn ob wir uns Uberzeugen lassen,
héngt meist von uns selber ab, jenes aber bt eine unwiderstehliche Macht
und Gewalt auf jeden Zuhorer aus und beherrscht ihn vollkommen. Die Ver-
siertheit im Finden rechter Gedanken und die Anordnung und Okonomie des
Stoffes beobachten wir nicht an ein oder zwei Sétzen, sie ziehen sich durch
das ganze Gewebe der Rede und zeigen sich nur bei milhsamem Hinsehen.
Das Erhabene aber, bricht es im rechten Moment hervor, zersprengt alle
Dinge wie ein Blitz und zeigt sogleich die gedrangte Gewalt des Redners.
(14)

Zwei Aspekte, die bei der bisherigen Konzentration auf das Pathos noch nicht auf-
gegriffen worden sind, missen nun nachgetragen werden: das Aulerordentliche
und das Plotzliche. Das Erhabene erdffnet einen Bereich jenseits der Ordnung des
Wissens. Es ist eine Grenz- und Schwellenerfahrung und erregt ékstasis (1,4), d.h.
ein Geflihl des AuRer-sich-seins und der Verriickung. Je weniger Raum Schwel-
lenerfahrungen in der Moderne haben, desto wichtiger wird das Erhabene als
asthetische Kategorie. Mit dem Erhabenen riickt die &sthetische Wahrnehmung
eng an religiose und mystische Erfahrungen heran. Hierin liegt der sachliche
Grund, warum phanomenologische Theoriebildung auch in der Gegenwart, den
,Begriff der asthetischen Andacht in dichten Zusammenhang mit dem Gottlichen
[...] und der Religion“?* bringt. Das Erhabene kommt blitzartig. Der Blitz, d.h. ein
gottliches Attribut sowohl im paganen wie im christlichen Bereich, wird von Lon-
gin mehrmals zum Vergleich herangezogen, und zwar sowohl in produktionspoe-
tischer (,,man moéchte ihn [= den erhabenen Redner] dem Blitz oder Gewitter ver-
gleichen®, 12,4) als auch in wirkungsasthetischer Hinsicht (,,Das Erhabene [...]
zersprengt alle Dinge wie ein Blitz*, 1,4). Die Kraft, die im Erhabenen gleichsam
gedréngt und verdichtet ist, entladt sich mit explosionsartiger Schnelligkeit. Das
Erhabene ereignet sich unerwartet, augenblicklich und plétzlich und erregt da-
durch Staunen.

Der Schnelligkeit, mit der das Erhabene wirkt, entspricht produktionsésthetisch
die gottliche Inspiration, die den groRen Dichter auszeichnet, werkésthetisch die
frappierende Kirze und lakonische Einfachheit, zu der das Erhabene verdichtet
werden kann. Flr den sublimen Minimalismus, bei dem Aufwand und Wirkung in
einem umgekehrten Verhéltnis zueinander stehen, stand bereits das Beispiel des
schweigenden Aias. Sein Schweigen ist erhabener als alles, was Rede wird. Ein
absolutes Minimum steht hier fiur ein Maximum an Wirkung. Auch das unge-
wohnliche Genesis-Zitat (1. Mose 1, 3 und 9), mit dem Longin vor der Ver-

24 Hermann Schmitz: Das Gottliche und der Raum. Bonn 1977 (= System der Philosophie, 111,4),
XIV.



Pseudo-Longinos’ Schrift vom Erhabenen 35

wechslung von Pomp mit Erhabenheit warnt, gehort in den Kontext des erhabenen
Lakonismus:

,Gott sprach:* — was? ,,Es werde Licht, und es ward. Es werde Land, und
es ward.” (9,9)

Die Entgegensetzung von ethischer und pathetischer Redefunktion, intellektueller
und affektischer Verwirklichung der persuasio (docere und movere), disponiert
bei Longin ein System weiterer AusschlieBungen, das sowohl kiinstlerische Wert-
im engeren als auch “asthetische’ Geschmacksurteile im weiteren Sinne determi-
niert. Berlhrt werden davon vor allem Fragen der auBeren Werkgestalt. Bisher
haben wir im Unterschied zum produktions- und wirkungsasthetischen Moment
des Erhabenen werkpoetische Gesichtspunkte unberiihrt gelassen. Das soll nun in
Hinsicht auf eine, jedoch wichtige und wirkungsméachtige Uberlegung nachgeholt
werden. In einem Exkurs Uber Regel und Genie (33-36) geht Longin der Frage
nach, was starker wirkt: Das VVollkommene, das fehlerlos, oder das Erhabene, das
fehlerhaft ist:

Ist es nicht der Mihe wert, sich hierbei allgemein zu fragen: was ubt in
Dichtung und Prosa eine starkere Wirkung aus, das Grof3e mit einigen Man-
geln oder etwas, das an seinen gelungenen Stellen maRig, im Ganzen aber
gesund und fehlerfrei geschrieben ist? (33,1)

Der Tenor der Antwort wird durch ein verdecktes Zitat Platons (polit. 497d) vor-
gegeben, der auch sonst, vor allem in Fragen von Inspiration und Enthusiasmus,
als Gewahrsmann auftritt: ,,das GroRe schwebt eben durch seine GroRe in Ge-
fahr.” (33,2)%° Diese Beobachtung tibertragt Longin auf den Vorgang kiinstleri-
scher Produktion. Da der mittelmaRige Kinstler erst gar nicht nach dem Héchsten
trachte, bleibe sein Werk gewohnlich fehlerfrei und schwebe weniger in Gefahr,
klnstlerisch zu scheitern. Homer, der Epiker, Pindar, der Lyriker, und Sophokles,
der Dramatiker, werden als Beispiele angefuhrt. Longin habe selbst bei Homer
»auf nicht wenige Fehler” (33,4) hingewiesen, doch &nderten diese nichts an sei-
ner GrolRe. Flr Longin steht fest, dal? ,,iberragende Naturen keineswegs frei von
Fehlern sind.” (33,2) Das Makellose dagegen sei eher Indiz von MittelmaRigkeit,
Korrektheit Zeichen von Pedanterie. Fehlerfreiheit, Eleganz und Schliff, d.h. die
Formanspriiche hellenistischer Poetik, werden entwertet — das Form- wird ganz
dem Wirkungskriterium untergeordnet und der gelegentliche Absturz kinstleri-
scher Erhabenheit bewul3t billigend in Kauf genommen:

Sicher, die einen schreiben fehlerfrei und geschliffen im eleganten Stil, Pin-
dar aber und Sophokles reillen haufig alles mit in Feuer und Sturm, h&ufig
jedoch erlischt unerwartet ihre Glut und sie kommen héchst unglicklich zu

2 Alles GroRe steht im Sturm“, wird Heidegger 1933 am SchluB seiner fatalen Rektoratsrede
Platon tbersetzen.



36 Die antiken VVorgaben des Erhabenen

Fall. Und doch wiirde kein verniinftiger Mensch die gesammelten Werke
lons flr soviel wert halten wie das eine Drama, den ‘Oidipus’. (33,5)

Gottliche Inspiration sei vielmehr ,,nur schwer unter Gesetze* zu bringen und
wirke daher ,,hdufig stirmisch und planlos® (33,5). Die Sturmer und Dranger im
18. Jahrhundert mit ihrem Konzept vom ‘Originalgenie’ werden aus Séatzen wie
diesen ihren Honig saugen. Als Kriterium fehlerhafter, aber gelungener, grof3er
Kunst fungiert erneut die Wirkung. Als Beispiel fur die Dominanz des Wirkungs-
uber das Werkkorrektheitskriterium sei auf die umfangreiche Passage Uber
DEMOSTHENES (384-322 v.Chr.) verwiesen, den Longin wegen seiner Philippicae
fiir die Freiheit Gberaus schatzt. Demosthenes kdnne zwar ,,nicht charakterisieren,
nicht flissig erzéhlen, ihm fehlt die Geschmeidigkeit, ihm fehlt der Prunk* (34,3)
— und trotz dieses Negativkatalogs gehe von seiner Rede eine ,,unerreichbare
Intensitat und Gewalt” (34,4) aus.

In diesem Zusammenhang soll eine Eigentimlichkeit der Argumentation erwéhnt
werden, die als ,,sublime turn“ und ,,transfer of power“, d.h. als Akt der Umkeh-
rung und -lenkung innerhalb der Okonomie der Gewalt, die das Erhabene kenn-
zeichnet, bezeichnet worden ist.?® Statt auf den Rezipienten lenkt Longin das den
Diskurs dominierende Wirkungskriterium immer wieder gegen die erhabene
Werkstruktur selbst. Der Horer wird nur insofern von der Gewalt der Rede ergrif-
fen, insofern zuvor die Gewalt der Inspiration die Werkstruktur entsprechend zu-
gerichtet hat. Dichter, Werk und Rezipient werden von Longin in einem sublimen
Energiekreislauf verbunden, in dem Gewalt zirkuliert und immer neu umgelenkt
wird. Eine gelungene Schiffsbruchsszene bei Homer (ll. 15,624-628) lobt Longin,
weil der Vers hier vom Dichter genauso behandelt wird wie in der imaginierten
Situation die ertrinkende Mannschaft von den herabstiirzenden Wogen des Meers:

er peinigt den Vers gerade wie das hereinbrechende Unheil; durch das Zu-
sammendrangen der Worter bildet er glanzend das Entsetzliche nach und
pragt fast seiner Sprache das Zeichen der Gefahr auf. (10,6)

Erhabene Rede tendiert zur Deformation. Die Worte folternde, unvereinbare Pra-
positionen (10,6: ,,unterm Tode heraus®), eine ungepflegte, rauhe und harte Aus-
drucksweise (15,5: ,,Gedanken im rohen Zustand, die gleichsam ungekdmmt und
struppig wirken®), ungestiim-schroffe Asyndeta (21,1) oder harte und entgleisende
Metaphern (32,7) charakterisieren eine durch Gewalt zugerichtete, im Resultat
gesetz- und planlos erscheinende Sprachgestalt. Gewalt auf der energetischen, Un-
ordnung auf der strukturellen Ebene sind beim Erhabenen miteinander verbunden.
Bezeichnend ist, wie Longin mit Blick auf eine Gerichtsrede Demosthenes’
(Demosth. 21, gegen Meidias, 72) produktions-, werk- und wirkungsasthetische
Aspekte zusammenbringt. Die Rede handelt von einer Gewalttat, Longin be-

2 Hertz: ,,A Reading of Longinus* (wie Anm. 20), 6 f.



Pseudo-Longinos’ Schrift vom Erhabenen 37

schreibt sie selbst als eine Gewalttat und ihre Struktur zerfallt wie unter einer Ge-
walttat. Von Demosthenes heifit es:

er schlagt auf die Meinung der Richter mit unaufhérlichen Hieben ein. Und
danach stlrzt er wieder gleich den Sturmstolen zum ndchsten Angriff: ,,...
wenn er mit Fausten schldgt, wenn er auf den Kopf einschlégt. [...] Niemand
kénnte mit bloRen Worten einen Eindruck dieser Gewalttat geben.” [...] So
ist bei ihm die Ordnung ungeregelt, und das Ungeregelte wiederum birgt
eine gewisse Ordnung. (20,2-3)

Die exkursartige Passage, in der Longin mittelmaRige VVollkommenheit und erha-
bene Fehlerhaftigkeit entgegensetzt, endet in einem Abschnitt, der die Opposition
von Regel und Genie, Form und Deformation gewissermalen anthropologisch
grundiert. Der Absatz, der unterschiedliche Naturerscheinungen in Hinsicht auf
ihre affektive Wirkung gegenuberstellt, scheint spatere Gegensatzlisten schoner
und erhabener Landschaft vorwegzunehmen und das Urteil Ligen zu strafen, daf3
‘Naturgefihl’ ein spezifisch modernes Phdnomen sei:

Von der Natur irgendwie geleitet, bewundern wir darum nicht die kleinen
Béache, beim Zeus, wenn sie auch durchsichtig und nitzlich sind, sondern
den Nil und die Donau oder den Rhein und noch viel mehr als sie den
Ozean. Und Uber ein Fldmmchen hier, das wir selbst anziinden, staunen wir,
auch wenn es sein Leuchten rein bewahrt, nicht so sehr wie Uber jene Feuer
des Himmels, die doch héufig ins Dunkel tauchen; auch die Krater des Atna
halten wir fir ein groReres Wunder — grolRe Steine und ganze Felsbrocken
schleudert er bei seinen Ausbriichen aus den Tiefen hervor, und manchmal
1403t er Strome jenes erdentstammten, willkurlichen Feuers entspringen. Von
all diesen Phanomenen kann man Folgendes sagen: das Nutzliche oder auch
Notwendige ist uns leicht bei der Hand, Bewunderung jedoch erregt immer
das Unerwartete. (35,4)

Der Romantiker August Wilhelm Schlegel liel? sich dazu hinreif3en, in diesen Sat-
zen ,,Spuren von modernem Geiste und Geschmacke* zu entdecken. Er behauptete
deswegen, dal’ die klassische Kunstansicht des Altertums bei Longin ,,schon in
eine sentimentalische Ansicht der Kunst [...] Gbergegangen® und dieser eigentlich
schon der ,,Erfinder der empfindsamen Aesthetik* gewesen sei.?” Das ist natiirlich
ein ganz unhistorisches Urteil, denn es geht in diesen Satzen nur darum, eine
Veranschaulichung fir das Werturteil zu geben, dal} das Fehlerlose zwar nicht
getadelt werde, dal aber nur das GroRe Bewunderung errege (36,1). Zugleich je-

27 August Wilhelm Schlegel: Vorlesungen tber Asthetik | (1798-1803). Hg. Ernst Behler. Pader-
born, Miinchen, Wien, Zurich 1989 (= Kritische Ausgabe der Vorlesungen, 1), 155 und 215.



38 Die antiken VVorgaben des Erhabenen

doch verrét, blicken wir nun auf die neuzeitliche Rezeption des anonymen Trak-
tats, das Urteil Schlegels historisches Gesplir.

Ubungsaufgaben zum 2. Kapitel

1. Lesen Sie Long. 15,9-10, stellen Sie das Demosthenes-Zitat in den
Kontext des Erhabenen und diskutieren Sie dessen Problematik.

2. Lesen Sie Long. 20,1-3. Welche Bereiche fungieren als Bildspender
der rhetorischen Metaphorik? Stellen Sie Vergleiche an.



3  Die Wiederentdeckung Longins — Boileau und
die Folgen

Longins Traktat Vom Hohen ,was a stranger to the average cultivated man*“?®,
bevor ihn Boileaus Ubertragung von 1674 dem neuzeitlichen Publikum bekannt
gemacht hat. Dieses Diktum muf aufgrund gelehrter neuerer Forschungen, die im
Schlepptau der Renaissance des Erhabenen begonnen wurden, relativiert werden.
Die Abschriften, Ubersetzungen und Drucke des 16. Jahrhunderts weisen auf ein
Interesse an Longin, ohne dalR uns AuBmafd und Griinde dafiir bereits vollkommen
deutlich waren. Seit dem Erstdruck von 1554 wurde Longins Schrift mehrfach
wiederaufgelegt, kommentiert, paraphrasiert, in die Gelehrtensprache des Lateini-
schen, jedoch auch ins Italienische und Englische iibersetzt.?®

Bereits im Italien des 16. Jahrhunderts scheint der Traktat eine wichtige Rolle in
den kulturellen Auseinandersetzungen gespielt zu haben. Die Widmungen der bei-
den Erstdrucke — Robortello adressiert 1554 an Ranuzio Farnese (1530-1565),
den Enkel Papst Pauls Ill., Manuzio widmet seinen Druck Castiglione, den Ver-
fasser des Libro del Cortegiano — begreifen die Verdffentlichung der antiken
Schrift als Beitrag zu einer umfassenden kulturellen Erneuerung, und zwar sowohl
in Hinsicht auf ein Bildungsideal personlicher GroRe als auch kiinstlerischer Un-
abhangigkeit und Freiheit gegeniiber vorgegebenen Normen.® Die Kinstler, die
fiir die machtige Familie der Farnese arbeiteten, darunter auch Michelangelo, be-
riefen sich auf das Konzept des Erhabenen, das ihnen durch die erste, noch hand-
schriftlich verbreitete lateinische Ubersetzung des romischen Gelehrten Fulvio Or-
sini vermittelt worden war — fur die humanistische, neulateinisch schreibende
Manuskriptkultur der Gelehrtenwelt nichts Unibliches. Michelangelo, dessen
sprichwortlicher Stilzug der ‘terribilita’ stets mit dem Erhabenen in Verbindung
gebracht worden ist, mul3 in den letzten 15 Jahren seines Lebens mit der Schrift
Longins vertraut gewesen sein. Es ist naheliegend, auch das stilistische Wertungs-
gefalle zwischen Raffael und Michelangelo, das Vasari aufgrund der géttlichen
Begabung (divinissimo ingegno) zu dessen Gunsten entschieden hatte, auf die
Auseinandersetzungen um das Schone und Sublime zu beziehen. Das Konzept des
Erhabenen, das Longin in Abgrenzung zur hellenistischen Kunstauffassung kontu-
riert hatte, war leicht fir eine Asthetik der Abweichung, des Staunens, der Uberra-
schung und des Neuen zu funktionalisieren, zumal sich der hinter Longins Begriff
der SeelengrofRe verbergende platonische Einflul} als anschluRfahig fur die neo-
platonisch-plotinische Orientierung manieristischer Kunstauffassung erwies.
Kurz:

28 Jules Brody: Boileau and Longinus. Genf 1958, 18.

29 \/gl. dazu neben den beiden genannten Arbeiten von Weinberg (wie Anm. 11) die Bibliographie
von Demetrio St. Marin: Bibliography of the ‘Essay on the Sublime’. Bari 1967.

%0 vgl. Klaus Ley: ,,Das Erhabene als Element friihmoderner BewuRtseinsbildung. Zu den Anfan-
gen der neuzeitlichen Longin-Rezeption in der Rhetorik und Poetik des Cinquecento.” In: Re-
naissance-Poetik. Hg. Heinrich F. Plett. Berlin, New York 1994, 241-259.



40 Die Wiederentdeckung Longins — Boileau und die Folgen

the hypsos was a versatile concept that could sanction very different artistic
developments: from the grandiloguent style of the Baroque masters to the
most daring technical experimentation of the school of Caravaggio.®

3.1 Boileaus Longin Ubertragung 1674

Auch in Frankreich war ‘Longin’ in den gelehrten Auseinandersetzungen um die
richtige Eloguenz bereits in der Zeit vor Boileau stets als Berufungsinstanz fur
eine ,,Rhetorik des Genies“ funktionalisiert worden. Longin erschien als geeigne-
ter Verbundeter im Pladoyer fir einen Dichter, der sich das Recht herausnahm,
mit Gattungsnormen zu spielen und die spitzfindige Kritik zu schockieren, vor-
ausgesetzt, sein Werk hatte die Kraft, in Erstaunen zu versetzen und etwas Neues
zu bieten. Es bildete sich die Spannung zwischen einer ,,rhétorique scolaire®, die
den antiken Musterautoren folgte, und einer ,,rhétorique adulte”, die davon befreit
war, heraus. Die erhabene Dichtung ‘erhebt’ sich Gber die Normen, die durch die
antiken Vorbilder gegeben waren. Was nach den schiilerhaften Regeln ein ‘Fehler’
war, gereichte in der héheren Ordnung des Erhabenen, in der die Gewalt, die den
Horer ergreift, der ‘gottlichen’ Kraft des Genies und der Wirde des Redners ent-
spricht, zur Tugend:

Ce qui est “faute’ dans I’ordre scolaire devient vertu dans cet ordre supérieur
ou la puissance de I’effet sur I’auditeur répond a la force ‘divine’ du génie et
du caractere chez I’orateur. (Was als ‘falsch’ gilt in den Schulregeln wird
wertvoll in dieser h6éheren Ordnung, in der die Macht der Wirkung auf den
Zuhorer Antwort ist auf die ‘géttliche’ Kraft der Begabung und der Féhig-
keiten beim Redner.)*

Stets stand hinter solchen und &hnlichen Unterscheidungen der Exkurs Longins
uber Regel und Genie. Die von Longin getffnete Unterscheidung konnte in den
literarischen und literaturkritischen Auseinandersetzungen strategisch eingesetzt
werden. Zum Beispiel bei MONTAIGNE, der seine Ansichten zur erhabenen Dich-
tung bei Gelegenheit einiger Gedanken ,,Uber Cato den Jingeren“ festhielt. Die
Unterscheidung von mittelmaBiger und gelungener Dichtung erfolgt nach
MaRgabe ihrer penetrierenden und entriickenden Wirkung — das ist longinisches
Erbe:

31 Gustavo Costa: ,, The Latin Translations of Longinus’s Peri hypsous in Renaissance Italy*. In:
Acta conventus neo-latini bononiensis. Proceedings of the Fourth International Congress of
Neo-Latin Studies (Bologna 26 August to 1 September 1979). Ed. R. J. Schoeck. Binghamton,
N. Y. 1985, 224-238, hier: 229.

32 Marc Fumaroli: ,,Rhétorique d’école et rhétorique adulte: remarques sur la réception européenne
du traité ‘Du Sublime’ au XVle et au XVlle siécle®. In: Revue d’histoire littéraire de la
France 86 (1986), H. 1 (Schwerpunktthema: Le Sublime), 33-51, hier: 44.



Boileaus Longin Ubertragung 1674 41

Auf einer gewissen niedrigen Stufe 1aRt sie [= Poesie] sich nach Machart
und Koénnen beurteilen. Die gute aber, die UberméRige, die goéttliche steht
Uber den Regeln und der Vernunft. [...] Sie besticht unser Urteil nicht; sie
reifit es hin und verheert es. [...] Von meiner ersten Kindheit an hat die
Dichtkunst die Gewalt tGiber mich gehabt, mich zu durchdringen und zu ent-
riicken.®

3.1.1 Boileaus Art poétique und der Traité du Sublime — Norm und
Subversion

Die Vorgeschichte der modernen Longin-Rezeption bedarf noch genauerer philo-
logischer Erforschung und zusammenfassender Darstellung. Der Siegeszug des
Erhabenen beginnt jedoch erst mit dem epochalen Datum 1674, als Nicolas Boi-
leau-Despréaux (1636-1711) der paradox erscheinende Coup gelingt, mit der Pu-
blikation von Art poétique und Traité du Sublime, ou du Merveilleux dans le
Discours, Traduit du grec de Longin (Traktat Gber das Erhabene oder das Wun-
derbare in der Rede, aus dem Griechischen Longins ubertragen) (vgl. Materia-
lienband M2: ,Préface” / ,Vorwort“) die Charta der doctrine classique und zu-
gleich den Hebel zu ihrer Subversion vorzulegen.

Um diese Einsicht nachvollziehen zu kénnen, muR zundchst ein hartnackiges Vor-
urteil beseitigt werden. Boileau wird meist mit seiner Art poétique ineinsgesetzt
und diese auf eine normative Regelpoetik reduziert. Die Zeit zwischen 1660 und
1690 qilt als “age de raison’ und wird mit den poetologischen Schlagworten bon
sens, clarté, raison, régles, noblesse und plaire verbunden. ‘Beauté’” wird dabei
auf “vérite’ zurickgenommen und affektives sprachliches Potential zugunsten von
Klassizistischer ‘clarté’ mdoglichst neutralisiert. In &lteren Darstellungen des
Franzosischen Klassizismus kommt die Traité du Sublime Uberhaupt nicht vor.
Eine solche Sicht auf Boileau war einerseits durch die Tradition der anti-
rhetorischen franzésischen Literaturgeschichtsschreibung verengt. Der Re-
zeptionshorizont war andererseits durch kartesianischen Reduktionismus in der
Asthetikhistorie gepragt. Beide Momente haben lange zu der unrechten Meinung
gefiinrt, ,,daR Boileau ein asthetisches Aquivalent des cartesianischen Intellektua-
lismus bedeutet”.3* Letztlich wurde das geldufige Bild von Boileau aus einem
einzigen Vers seiner Dichtkunst abgeleitet:

3 Michel de Montaigne: ,,Uber Cato den Jingeren®. In: Ders.: Essais [frz. 11580]. Ubers. Herbert
Luthy. Zrich 61985 (11953), 246-251, hier: 250.

3 Benedetto Croce: Aesthetik als Wissenschaft vom Ausdruck und allgemeine Sprachwissenschaft.
Theorie und Geschichte [ital. 1902]. Tubingen 1930 (= Ges. philos. Schriften in deutscher
Ubertragung, 1 1), 213.



42 Die Wiederentdeckung Longins — Boileau und die Folgen

Aimez donc la Raison. (Lieben Sie also die Vernunft.)*

Die Kopplung von raison und poésie, die der berihmte Halbvers der Art poétique
suggeriert, hat sich seither wie eine ,,Sinnmaske* (Stierle) Gber ihren Autor gelegt.
Mit Blick auf die Ubertragung Longins durch Boileau rief etwa der beriihmte
Komparatist Ernst Robert Curtius aus: ,,Es berthrt grotesk, dal} ein Magister wie
Boileau seinen Namen bekannt gemacht hat.” In der Tat ist es fur einen, der wie
Curtius Boileau einseitig fiir einen ,,beschrinkte[n] Banause[n]“ hielt®®, schwer
vorstellbar, in diesem den Protagonisten produktions- und wirkungsasthetischer
Neuerungen zu sehen. Die Orientierung an der ,,raison“ wird jedoch durch die Ka-
tegorie der sublimité unterlaufen und das kartesianische Erbe mit Longin hinter-
trieben. Vor allem anglo-amerikanische Studien, d.h. bezeichnenderweise For-
schungen, die sich nicht an die nationalkulturelle Kanonisierung des Franzosi-
schen Klassizismus bzw. des Zeitalters Ludwig XIV. gebunden fuhlten, haben das
Boileau-Bild seither longinisch neu akzentuiert und umgewertet. Die Auffassung,
dal? Boileau ein intransigenter Rationalist gewesen sei, hat mittlerweile eine ent-
scheidende Einschréankung erfahren, so da3 dadurch ,,das Bild Boileaus zweifellos
weniger pragnant und schwerer Kklassifizierbar, dafiir aber komplexer und interes-
santer” geworden ist.®

3.1.2 sublimité

Die beiden kritischen Hauptschriften Boileaus von 1674 verhalten sich ,,wie Aus-
grenzendes und Ausgegrenztes zueinander. Im Namen des Erhabenen vereinigen
sich genau die Schattenseiten der menschlichen Natur, die die Asthetik des Sché-
nen ins Abseits des Unzuléssigen verbannt hatte.“3® Die Ausbildung der Asthetik
des Erhabenen war die Wiederkehr dessen, was aus der klassizistischen Poetik des
Schonen verdrédngt worden war. Boileaus Zeitgenossen haben seine franzésische
Longin-Ubertragung daher wie einen Originalbeitrag zur Dichtungslehre aufge-
nommen. Um es nochmals zugespitzt zu formulieren: Durch Boileau wurde
‘Longin’ zum antiken Begriinder der modernen Asthetik. Seither Gberschneidet
sich die Geschichte des Erhabenen mit derjenigen der Asthetik der Moderne.
Diese Einsicht, die auch dem eingangs gebotenen Pestalozzi-Zitat — freilich in

% Boileau: ,,L’Art poétique* [1674]. In: Ders.: Euvres complétes. Ed. Antoine Adam, Frangoise
Escal. Paris 1966 (= Bibliothéque de la Pléiade), chant 1, 37, 158. Deutsche Ubersetzung in:
Ders.: L’Art poétique / Die Dichtkunst. Franzésisch und Deutsch. Ubers. und hg. Ute und
Heinz Ludwig Arnold. Stuttgart 1967).

3 Curtius, Ernst Robert: Europdische Literatur und lateinisches Mittelalter [1948]. 10. Aufl. Bern,
Munchen 1984, 270 und 402 f.

87 Erich Kohler: Klassik Il. Hg. Henning KrauB. Stuttgart, Berlin, Kéln, Mainz 1983
(= Vorlesungen zur Geschichte der Franzdsischen Literatur), 109 f.
3 Winfried Wehle: ,Vom Erhabenen oder Uber die Kreativitat des Kreaturlichen®. In: Friihauf-

klarung. Hg. Sebastian Neumeister. Minchen 1994 (= Romanistisches Kollogium, 6), 195-
240, hier: 201.



Boileaus Longin Ubertragung 1674 43

Hinsicht auf ein wesentlich jungeres Quellenmaterial — zugrundelag, hat Um-
berto Eco in dem einschldagigen Artikel einer italienischen Enzyklopédie so zu-
sammengefaft:

In tal senso la storia del S.[ublime] si confonde con quella dell’estetica mo-
derna. (In diesem Sinne vermischt sich die Geschichte des Erhabenen mit
der der modernen Asthetik.)%

Das ‘Sublime’ steht bei Boileau gegen ‘régles’, ‘I’enthousiasme’ gegen ‘bon
sens’, ‘génie’ gegen ‘raison’, und ‘beau désordre’ gegen ‘I’ordre’. Vor der Folie
des oben erlduterten, alteren rhetorischen Schemas wird deutlich, dall Boileaus
Doppelschlag sich in die erprobte Strategie einfigt, die durch die Spannung zwi-
schen einer normativen ,,rhétorique scolaire” und einer erganzenden, jene beiseite
schiebenden ,,rhétorique adulte* bereits angelegt war. An diese Rezeptionsvorgabe
knupft Boileau mit der Charakterisierung des Sublimen als der numinosen Aura
des Diskurses an, wobei er die bei Longin angelegte Opposition zwischen ethi-
scher und pathetischer Redefunktion zur Dichotomie von Schonheit und Erhaben-
heit ausweitet. Boileau kiindigt das rhetorische genus sublime der Dreistillehre auf
und definiert im Anschluf? an den Eingangsabschnitt bei Longin (1,4) das Erha-
bene als eine wirkungsésthetische Kraft, durch die der Rezipient ergriffen wird:

Il faut donc scavoir que par Sublime, Longin n’entend pas ce que les Ora-
teurs appellent le stile sublime: mais cet extraordinaire et ce merveilleux qui
frape [!] dans le discours, et qui fait qu’un ouvrage enleve, ravit, transporte.
[...] Il faut donc entendre par Sublime dans Longin, I’extraordinaire, le Sur-
prenant, et comme je I’ai traduit, le Merveilleux dans le discours. (Man muf3
namlich wissen, dal Longin unter dem Erhabenen nicht das versteht, was
die Redner die erhabene Schreibart nennen, sondern vielmehr jenes Auf3er-
ordentliche und Wunderbare, wodurch die Rede ergreift, und durch das ein
Werk [uns] erhebt, mitrei3t und rihrt. [...] Man muf3 also unter dem Erhabe-
nen bei Longin das AuRergewohnliche, Uberraschende, und, wie ich es
Ubersetzt habe, das Wunderbare der Rede begreifen.)*

Longin hatte neben dem schweigenden Aias insbesondere das ‘Fiat lux’ aus der
Genesis zur Veranschaulichung der tberwaltigenden Wirkung des Erhabenen an-
gefiihrt. Boileau fugt zur Prazisierung dieser performativen Kraft (,,force®) zwei
weitere, spéater viel diskutierte Topoi hinzu, und zwar das ,,Qu’il mourat” des al-
ten Horatius aus Corneilles Horace (1640; 111 6, 1021) sowie das ,,Moy* der Me-
dea aus Corneilles Medee (1635; 15, 320). Beide Beispiele (s.u. Kap. 3.2)
unterstreichen zum einen, dal lakonische Kirze im Ausdruck, d.h. ,simplicité*,

39 Umberto Eco: ,,Sublime®. In: Grande Dizionario Enciclopedico UTET. Bd. 17. Torino 1972,
891 f.

40 Boileau: ,,Traité du Sublime* [1674]. In: Ders.: Euvres complétes (wie Anm. 35), ,,Préface”,
338 [Ubers., C. Z].



44 Die Wiederentdeckung Longins — Boileau und die Folgen

die Kraft (,,sa force”) des Erhabenen zu steigern vermag. Boileau hebt an solchen
‘treffenden’ Lakonismen vor allem die temporale Struktur hervor, mit der der Re-
zipient ,,tout & coup” vom Erhabenen ergriffen werde. Zum anderen charakterisie-
ren beide Repliken ein erhabenes Menschenbild, das auf stoischem Heroismus
und einsamer Selbstbehauptung aufbaut.

Auf zwei Aspekte mochte ich bei Boileau besonders aufmerksam machen, und
zwar auf die Verknupfung von wirkungsasthetischer Intention und werkpoetischer
Gestalt des Erhabenen sowie auf den negativen Modus der Darstellung, der dem
Sublimen eignet. Auf die indirekte Weise, durch eine minimierende, aussparende
oder negative Darstellung einen maximalen emotiven Effekt zu erreichen, war be-
reits mit Blick auf das erhabene Schweigen des Aias bei Longin hingewisen wor-
den. Dieser Aspekt wird fir die moderne Disposition des Erhabenen tragend.

Vergleicht man Longins Vorlage mit der Ubertragung Boileaus, kommt man zu
der signifikanten Feststellung, dafl Boileau das dichotomische Schema des Ein-
gangsabschnitts noch starker akzentuiert. Die Wahl des VVokabulars zielt im Traité
du sublime darauf, Schénheit und Erhabenheit auch begrifflich zu separieren. Der
Effekt plaire wird explizit als Folge von Schonheit (,,la beauté”) ausgewiesen und
mit den Kriterien ,,finesse* und ,,justesse” verbunden. Die Affektstirme bezeich-
nenden Verben ravir, transporter, admirer, étonner, surprendre und enlever ste-
hen dagegen fiir die Wirkung von Erhabenheit (,,le Sublime®). In Boileaus Uber-
setzung heil3t die entsprechende Eingangspassage nun so:

Car il [= le Sublime] ne persuade pas proprement, mais il ravit, il transporte,
et produit en nous une certaine admiration mélée d’étonnement et de sur-
prise, qui est toute autre chose que de plaire seulement, ou de persuader.
Nous pouvons dire a I’égard de la persuasion, que pour I’ordinaire elle n’a
sur nous qu’autant de puissance que nous voulons. Il n’en est pas ainsi du
Sublime. Il donne au Discours une certaine vigueur noble, une force invi-
cible qui enleve I’ame de quiconque nous écoute. Il ne suffit pas d’un
endroit ou deux dans un ouvrage, pour vous faire remarquer la finesse de
I’Invention, la beauté de I’Economie, et de la Disposition; c’est avec peine
gue cette justesse se fait remarquer par toute la suitte mesme du Discours.
Mais quand le Sublime vient a éclater ou il faut [1674, 1675, 1682: Quand le
sublime vient a paroistre ou il faut], il renverse tout comme un [!] foudre, et
presente d’abord toutes les forces de I’Orateur ramassées ensemble. (Denn
es [=das Erhabene] uberzeugt nicht im eigentlichen Sinne, sondern es
entzuckt, es ruhrt und ruft in uns eine gewisse Bewunderung, gepaart mit Er-
staunen und Uberraschung, hervor, die etwas vollkommen anderes als nur
gefallen oder tberzeugen will. Wir kénnen in bezug auf die Uberzeugung
sagen, daf3 sie gewohnlich nur so viel Macht lber uns hat, wie wir wollen.
So verhélt es sich nicht mit dem Erhabenen. Es gibt der Rede eine gewisse
edle Stérke, eine unbesiegbare Kraft, die die Seele eines Jeden erhebt, der
uns zuhort. Ein oder zwei Stellen in einem Werk reichen nicht aus, um sie



Boileaus Longin Ubertragung 1674 45

auf die Eleganz der Phantasie, die Schonheit der Sparsamkeit und der
Neigung aufmerksam zu machen; nur mit Mihe zeigt sich diese Reinheit im
gesamten Verlauf der Rede. Aber wenn das Erhabene an der richtigen Stelle
erstrahlt [1674, 1675, 1682: Wenn das Erhabene an der richtigen Stelle zum
Vorschein kommt], kehrt es alles um wie ein [!] Blitz und zeigt alle Starken
des Redners zusammengenommen.)*

Boileau hat die einschldgigen wirkungsasthetischen Bestimmungen, mit denen er
das Sublime in der ,Préface” definiert, der Ubersetzung dieser Eingangspassage,
die durch ihren zweigliedrigen, Schénheit und Erhabenenheit dissoziierenden Auf-
bau besonders exponiert ist, entnommen. Im Gegensatz zu den Philologen seiner
Zeit erfalst Boileau, dall es Longin beim Erhabenen nicht nur um eine eine
Stilhéhe im Rahmen rhetorischer genera dicendi ging, sondern vielmehr um das
Gesamt einer literarischen Ausdrucksform. In der Préface hebt er daher besonders
hervor, da3 das Sublime nicht als bloRer ornatus (,,stile sublime*) verstanden wer-
den durfe. Mit der Longin folgenden wirkungspoetischen Konturierung des Sub-
limen zielt Boileau auf das Ereignishafte der Dichtung, das nicht in Begriffen von
Syntax, Semantik oder Stil definiert werden kann, sondern nur auf der performati-
ven Ebene eines Effekts. Mit der Absetzung des Sublimen von duRerlichem Ornat
geht es Boileau zwar einerseits um die Abgrenzung von italienischem Barockstil
und vom Stil christlicher Epik. Andererseits jedoch zielt die Einfuhrung des lon-
ginischen Begriffsinstrumentariums in das poetologische Vokabular des Klassi-
zismus darauf, die Opakheit dichterischen Schaffens und eine damit verbundene
energetische Sprachauffassung gegenuber rationalistischer Sprachkritik und nor-
mativem Dichtungsverstandnis zu profilieren. Produktions- und wirkungsésthe-
tischer Aspekt sind aufeinander bezogen. Die Intensitit erhabener Wirkung (,,qui
frape“ [']) kommt nur dadurch zustande, weil der poetische Akt selbst nach Auf-
fassung Boileaus letztlich einem Mysterium (,,mystere”) gleichkommt. Bei der
Umschaltung der Dichtungskonzeption von imitatio (Nachahmung) auf poiesis
(Schopfung) kommt dem 33. Abschnitt der Traité, d.h. dem longinischen Exkurs
uber Regel und Genie, eine besondere Bedeutung zu. Der darin exponierte Begriff
der dichterischen Unordnung bildet die werkpoetische Briicke zwischen den pro-
duktiven und rezeptiven Aspekten des Erhabenen.

3.1.3 désordre

Boileau selbst bewertete seine Longin-Ubertragung als Fortsetzung und Ergan-
zung der Poetik. Zwischen beiden Texten bestehe nicht nur ein gewisser Zusam-
menhang, vielmehr entnehme der Art poétique dem Traité du Sublime gleich meh-
rere Lehrsatze:

41 Boileau: ,, Traité du Sublime* [1674]. In: Ders.: Euvres complétes (wie Anm. 35), chap. 1, 341 f.



46 Die Wiederentdeckung Longins — Boileau und die Folgen

J’ay fait originairement cette Traduction pour m’instruire, platdst que dans
le dessein de la donner au Public. Mais j’ay creu qu’on ne seroit pas faché
de la voir ici a la suite de la Poetique, avec laquelle ce Traité a quelque rap-
port, et ou j’ay mesme inseré plusieurs préceptes qui en sont tirés.
(Urspriinglich habe ich diese Ubersetzung angefertigt, um mich zu bilden,
weniger in der Absicht, sie dem Publikum zu tbergeben. Aber ich war der
Meinung, dal} man nicht bose ware, sie hier im Anschlul? an die Poetik zu
finden, mit der das Traktat in gewisser Beziehung steht, in die ich selbst
mehrere Lehrsatze daraus eingefiigt habe.)*?

Dem 33. Abschnitt der Schrift Vom Erhabenen, von dem Ernst Robert Curtius
irrtimlich unterstellt hatte, der Franzose habe ihn ,,nicht gelesen oder nicht ver-
standen®, entlehnt Boileau den Grundsatz, ,,daR die tberragenden Naturen keines-
wegs frei von Fehlern sind“. Regelpoetische Kriterien wie Korrektheit (,,un dis-
cours si poli et si limé*, ,,eine so geschliffene und ausgefeilte Rede*), Schliff oder
Eleganz (,,avec beaucoup d’élégance et d’agrément”, ,mit viel Eleganz und An-
mut“) werden dem wirkungsésthetischen Grundsatz untergeordnet, dal sublime
Dichtung so gewaltig mitreif3en solle, wie Gewitter und Sturm (,,car au milieu de
leur plus grande violence, durant qu’ils tonnent et foudroyent, pour ainsi dire®,
»denn inmitten ihrer groten Gewalt, wahrend sie donnern und vernichten, sozusa-
gen®). Der Tenor der entsprechenden Abschnitte wird von Boileau in der Kapitel-
uberschrift ,,Si I’on doit préferer le médiocre parfait au sublime qui a quelques de-
fauts“*® (,,Ob man die mittelmaRige Perfektion dem Erhabenen, das einige Fehler
hat, vorziehen muR*) zusammengefalit. Die Antwort auf die rhetorische Frage, ob
man mittelmalige Perfektion dem Erhabenen, das einige Fehler habe, vorziehen
solle, ist eindeutig. Mit Longin autorisiert Boileau die Ausnahmeregel, die den er-
habenen Dichter befugt, sich tber die Regeln zu erheben. Im Unterschied zu den
mittelmaRigen Autoren (,,ces petits Esprits™, ,,ce Rimeur furieux*, ,,un subtil Igno-
rant”), denen im Ubrigen Boileaus satirische Exekutionen im Art poétique gelten,
ist der ,,sublime Ecrivain“ (chant v, 113) tber die Regeln erhaben. Diese Ausnhah-
meregelung pragt in der Art poétique das Bild jenes idealen Kritikers (,un
Censeur solide et salutaire*, ,,ce parfait Censeur*), der den Rat gibt, die Giltigkeit
der Regeln zu miRachten (,,sort des regles prescrites*) und sie zu durchbrechen (,,a
franchir leurs limites*):

42 Boileau: ,,Au Lecteur* [Vorwort zur Werkausgabe von 1674]. In: Ders.: Euvres complétes (wie
Anm. 35), 856.

43 Boileau: ,,Traité du Sublime“ [1674]. In: Ders.: Euvres complétes (wie Anm. 35), chap. XXV,
386 f. Kapitelzahlung und -tiberschriften dlterer Ubersetzungen, die auf die griechisch-lateini-
sche Edition des franzdischen Gelehrten Tanneguy Le Févre (Saumur 1663) zuriickgehen,
weichen von heutigen Ausgaben ab. Das 27. Kapitel der Boileau-Ubertragung entspricht den
Abschnitten 33 ff. der in Anm. 19 zitierten Ausgabe Brandts.



Boileaus Longin Ubertragung 1674 47

C’est luy qui vous dira, par quel transport heureux,
Quelquefois dans sa course un esprit vigoureux
Trop resserré par I’art, sort des regles prescrites,

Et de I’ Art mesme apprend a franchir leurs limites.*

Die dichterische Gestalt, die durch die poetologische Lizenz geformt wird, heif3t
»beau desordre”. Im Gegensatz zur syllogistischen Ordnung der Vernunft ent-
spricht die ‘schéne Unordnung’ der Ordnung der begeisterten Einbildungskraft.
Mit dem Begriff ‘beau désordre’ schert Boileau aus dem klassizistischen System
des poetologischen Diskurses, der auf raison hin zentriert ist, aus. Die ‘schone
Unordnung’ ist die &sthetische Form, die sich das Individuum gibt. Sie ist weder
auf einen universalistischen noch auf einen konventionalistischen Schénheits-
begriff, sondern einzig auf das génie des einzelnen Dichters ausgerichtet.

Schon unser Zitat aus Montaignes Essais (s.0. Kap. 3.1), die gemeinhin als friihes
Zeugnis auf dem Weg zu einem empirischen Ich gelten, hatte den Zusammenhang
von Erhabenheit, Subjektivitat und individueller Form suggeriert. Das &sthetische
Problem der unergriindbaren Kunstfertigkeit des schopferischen Genies war im
franzésischen Raum bereits im 17. Jahrhundert ausfihrlich behandelt worden. Es
war durch die Longin-Rezeption zwar nicht ‘geldst’, die Fragestellung jedoch war
durch sie legitimiert worden. Erst 100 Jahre spater sollte Immanuel Kant das
‘Genie’ in der Kritik der Urteilskraft (1790) auf den Begriff bringen und es als das
,unnennbare* (KU, § 49, A 197) bezeichnen, womit ,,die Natur der Kunst die Re-
gel gibt” (KU, 8 46, A 179). Wir werden noch sehen, daB jenes ‘Unnennbare’, auf
das Kant rekurriert, zum Syndrom des Erhabenen gehort. Gegeniiber dem Scho-
nen, dessen Formensprache in der Frithen Neuzeit durch Antiken-imitatio kanoni-
siert und kartesianische raison vielfach normiert war, bietet das Erhabene den
kategorialen Rahmen, produktions-, werk- und wirkungséasthetische Bedurfnisse
moderner Subjektivitat zu kodieren.

Das poetische Mittel des ‘beau desordre’ bildet insbesondere das von wirkungs-
asthetischer Seite her determinierte Strukturgeheimnis der Ode. Energetische
Sprachauffassung (,,éclat”, ,,énergie*), sublime Form (,,stile impetueux”, ,,hazard*,
»beau desordre”), erhebender Gehalt (,vol ambitieux”, ,,commerce avec les
Dieux*) und erhabener Effekt (,,effet de I’art®) sind bei dieser Gedichtart komple-
mentér aufeinander bezogen. In der Art poétique heil3t es:

4 Boileau: ,,L’Art Poétique” [1674]. In: Ders.: Euvres completes (wie Anm. 35), chant 1v, 77-80,
182. Im Erstdruck von 1674 und in den Auflagen von 1675 bis 1682 heifit es statt ,,a franchir
leurs [des régles] limites* unspezifischer ,, franchir les limites*. — Ubersetzung: ,,Er wird
euch sagen, in welch glicklicher Begeisterung manches Mal ein kraftvoller Geist, der in sei-
nen Gedanken von den Vorschriften der Kunst beengt ist, diese Regeln milachtet und von der
Kunst selbst lernt, die Grenzen zu durchbrechen* (Boileau: L’Art poétique / Die Dichtkunst,
wie Anm. 35, 71).



48 Die Wiederentdeckung Longins — Boileau und die Folgen

L’Ode avec plus d’éclat, et non moins d’énergie
Elevant jusqu’au Ciel son vol ambitieux,
Entretient dans ses vers commerce avec les Dieux.
[...]

Son stile impetueux souvent marche au hazard.
Chez elle un beau desordre est un effet de I’art.*®

Der Begriff *beau désordre’ verbindet Zufall, Unordnung und Kunsteffekt, d.h. er
bringt jene Kategorien ins Spiel, die heute zu literarischen Prinzipien eines
‘offenen Kunstwerks’ (Umberto Eco) avanciert sind. Obwohl Boileau also mit der
Priorisierung von ‘beau désordre’ einen ,,Umbruch zur Moderne* einleitet, ist sein
Begriff meines Wissens bisher nicht Gegenstand einer einlaBlicheren Studie ge-
worden. Auf den =zuletzt zitierten Vers, der das Stichwort zu einer
~Zukunftsweisenden Rechtfertigung des beau désordre**® gibt, kommt Boileau im
Zusammenhang mit der ‘Querelle des Anciens et des Modernes’ nochmals zuriick.
Die Partei der Modernen hatte versuchte, die Dichtung der Alten u.a. dadurch ab-
zuwerten, dal sie insbesondere der Epik Homers und der Lyrik Pindars Fehlerhaf-
tigkeit (,,défauts des anciens Auteurs*) vorwarf. Mit Hilfe Longins kann die Parteli
der Antikenfreunde den Spie umdrehen. In einem Discours sur L’Ode (1693)
verteidigt Boileau die kiihnen Freiheiten (,,ces nobles hardiesses*), die Pindar sich
herausgenommen habe, stellt die paganen Verse der Erhabenheit christlicher
Psalmen gleich und erinnert an das zitierte Verspaar der Art poétique, in der das
Formprinzip solcher Dichtung herausgestellt worden war. Den Begriff lyrischer
Unordnung, der jede Regelpoetik auf den Kopf stellen mul3, kommentiert er nun
dahingehend, daR die Regel, sich nicht um Regeln zu scheren, ein Mysterium der
Kunst sei:

Ce precepte effectivement qui donne pour regle de ne point garder quelque-
fois de regles, est un mystere de I’Art. (Diese Regel in der Tat, die
vorschreibt manchmal keine Regeln zu beachten, ist ein Mysterium der
Kunst.)*

Der willkirliche Stil schéner Unordnung bildet das formale Analogon zur Katego-
rie des Erhabenen, die Boileau mit Hilfe Longins konturiert. Der pindarisierende

4 Boileau: ,,L’Art Poétique” [1674]. In: Ders.. Euvres complétes (wie Anm. 35), chant 11, 58-60
und 71-72, 164 — Ubersetzung: ,,Die prichtigere, doch nicht minder empfindungsvolle Ode
steigt in ihrem hochstrebenden Fluge bis zum Himmel auf und pflegt in ihren VVersen Umgang
mit den Gottern. [...] lhr Stil ist lebhaft, sein Fortgang meist dem Zufall (berlassen; be-
gliickend zu begeistern, ist jedoch eine Absicht der Kunst“ (Boileau: L’Art poétique / Die
Dichtkunst, wie Anm. 35, 27).

% Beide Wertungen folgen: Forschungsgruppe Poetik und Hermeneutik: ,Erste Sitzung. Zur
Theorie der Lyrik im 18. Jahrhundert®. In: Immanente Asthetik — Asthetische Reflexion.
Lyrik als Paradigma der Moderne. Hg. Wolfgang Iser. Miinchen 1966 (= Poetik und Herme-
neutik, 2), 395-418, hier: 412 (Diskussionsbeitrag: Wolfgang Preisendanz) und 401
(Diskussionsheitrag: Hans Robert JauR).

47 Boileau: ,,Discours sur I’Ode* [1693]. In: Euvres complétes (wie Anm. 35), 227-229, hier: 227.



Boileaus Longin Ubertragung 1674 49

Stil der Ode zielt auf eine Wirkung, die nur das Erhabene hervorbringt: Ruhrung,
Erschitterung und Erhitzung der Phantasie. Kurz: Bei der ‘beau désordre’ ist man
mehr vom Damon der Dichtung hingerissen als von der Vernunft geleitet:

plQtost entrainé du Demon de la Poésie, que guidé par la raison. (eher vom
Démon der Poesie hingerissen als von der Vernunft geleitet.) (ebd., 228)

Das gilt flr den Dichter und seinen Leser gleichermal3en. Denn der Enthusiasmus
des einen ist der Ergriffenheit des anderen komplementér. Die Kopplung von rai-
son und poésie, die der beriihmte Halbvers der Art poétique mit dem Ratschlag
»Aimez donc la Raison* nahelegte, wird durch die Kategorien ‘beau désordre’ und
‘sublimité” unterlaufen. Mit Blick auf diese neuen Ansétze ,,wirde man nicht an-
stehen, schon hier von Anfangen der zur Diskussion stehenden Modernitat zu
sprechen, wenn diese Anfange in Frankreich paradoxerweise nicht ausgerechnet
mit dem Namen Boileau“*® verbunden wiren. Die systematische Rekonstruktion
des Erhabenen im Werke Boileaus hat ihn von der ‘Sinnmaske’ klassizistischer
Doktrin befreit und reiht ihn ein in jenen Prozel3, aus dem die Wertung der
Sekundarliteratur glaubte, ihn ausgrenzen zu mssen.

3.1.4 Das ‘je ne sais quoi’ des Erhabenen

Die komplementér aufeinander bezogenen Begriffe Genie (,,génie*), schone Un-
ordnung (,,beau désordre*) und Erhabenheit (,,sublimité*), die Boileau in produk-
tions-, werk- und wirkungsasthetischer Hinsicht mit der antiken, freilich noch
‘unklassierten’ Autoritat Longins zu legitimieren trachtet, unterminieren die nor-
mative Regelpoetik einer ‘doctrine classique’. Sie 6ffnen Literatur und Kiinste fur
jenen unaussprechlichen Rest, der nicht dargestellt, gleichwohl aber im Kunst-
genul prasent ist und in dsthetischer Rede modo negativo umstellt und angespielt
wird. Auch neuere und neueste Kunsttheorien haben stets versucht, den ereignis-
haften Kern &sthetischer Erfahrung zu umschreiben. Walter Benjamin spricht von
der ‘Aura des Kunstwerks’, die sich entgegen seiner Erwartung auch im Zeitalter
der mechanischen Reproduktion von Kunstwerken nicht verfluchtigt hat, Karl
Heinz Bohrer versucht in immer neuen Anldufen, mit Begriffen wie ‘Schrecken’,
‘Plotzlichkeit’, “Vagheit’ das Erhabene als das ungel6ste Problem der modernen
Asthetik einzuholen, George Steiner hat kirzlich fir die Erfahrung, daB ‘GroRe
Kunst” mit einer bertickenden und bezaubernden ,,Aura des Schreckens* umgeben
sei, den religidsen Begriff der ‘Realprasenz’ rehabilitiert. Die Beispiele, die sich
vermehren lieRen, mogen belegen, dal mit der Kategorie des Erhabenen und fa-
miliendhnlichen Begriffen ein magisch-anthropologischer Rest im &dsthetischen Er-

4 Forschungsgruppe Poetik und Hermeneutik (wie Anm. 46), 413 (Diskussionsbeitrag: Hans
Robert JauR).



50 Die Wiederentdeckung Longins — Boileau und die Folgen

leben umschrieben bzw. ‘kodiert” wird, der sich hartndckig rationaler Verendli-
chung oder kulturwissenschaftlicher Kontextualisierung zu entziehen scheint.

Im Kontext mit SeelengroRe hatte Longin diesen semantischen Grundzug des Er-
habenen, d.h. dessen bloRR negativ mogliche Darstellung, mit einem Beispiel aus
der ‘Sprache des Unaussprechlichen’ (Max Kommerell) illustriert und das
Schweigen des Aias in der ‘Totenbeschworung’ der Odyssee als ,,erhabener als
alles, was Rede wird“ (9,2) bezeichnet. Fiur diesen negativen Darstellungsmodus,
der durch Verknappung, Aussparung und ganzliche Reduktion auf ein Undarstell-
bares hindeutet, greift Boileau in seiner Longin-Ubertragung auf den Begriff des
‘je ne sais quoi’ zuriick. Die fragliche Passage heilt in Boileaus Ubersetzung:

Car ce silence a je ne scai quoy de plus grand que tout ce qu’il auroit pa dire.
(Denn dieses Schweigen hat das gewisse Etwas, das grofer ist als alles, was
es hatte sagen konnen.)*

Die Begriffe ‘sublimité’, ‘beau désordre’ und ‘je ne sais quoi’ sind im poetologi-
schen CEuvre Boileaus aufeinander bezogen und eng miteinander verzahnt. Mag es
auch dem sinnmaskierenden Vorurteil, Boileau sei ein Poetiker der raison gewe-
sen, widersprechen: In seinen kritischen Beitrégen ist zugleich auch diese andere
Seite prasent, die ihn in jene Asthetikgeschichte des Unbegreiflichen einfiigt, die
seit altersher um den Topos nescio quid versammelt ist. Gezielt wird damit auf
eine Dimension, die im Rezeptionsakt présent, jedoch begrifflich nicht vollstandig
expliziert werden kann. Das gelungene Werk, wiirde man heute wohl sagen, sei
‘irgendwie’ grolRartig. Der Franzose meint ahnliches, druckt sich jedoch gewéhl-
ter, d.h. im Rahmen der traditionellen, aus der Antike herriihrenden, poetologi-
schen Fachsprache aus. Dem gelungenen Werk, schreibt Boileau 1701
rickblickend, eigne ein ,,je ne scay [!] quoy, qu’on peut beaucoup mieux sentir,
que dire.“®® Ausfiihrlicher hatte Boileau dariiber in den Réflexions critiques sur
quelques passages du rheteur Longin (1694) nachgedacht als er sich mit einigen
Kritikern seiner Position auseinandersetzte. Das ‘je ne sais quoi’ wird gefiihlt und
widersteht der Verbalisierung. Man kann es nicht begrifflich explizieren oder etwa
einem Dritten wortreich beweisen. Boileau zielt hier auf eine Dimension &stheti-
scher Wahrnehmung, die quer steht zu rationalem Erfassen. Im Kern entzieht sich
Asthetik dem ‘Diskurs’ — das macht sie gleichermafen unentbehrlich wie erha-
benheitsnah. Fir Boileau ist das ,,je ne scay quoy de sublime® nichts, ,,qui se
prouve et qui se demonstre”. Es ist nichts, was sich als leidenschaftliche Ergrif-
fenheit des Rezipienten beschreiben lasse. Der eigentimlich numinose Schauer
des Erhabenen ist vielmehr der Akt des Ergriffenwerdens selbst, ,,qui se fait sen-

49 Boileau: ,, Traité du Sublime®. In: Ders.: Euvres complétes (wie Anm. 35), chap. vii, 351.

%0 Boileau: ,,Préface* [zur Werkausgabe von 1701]. In: Ders.: Euvres complétes (wie Anm. 35), 1-
6, hier: 1.



Boileaus Longin Ubertragung 1674 51

tir“.> Die Fihlbarmachung ist der Nerv des Erhabenen, der Boileau mit Kant
verbindet.

Dal im Rezeptionsakt eines Kunstwerks eine Kraft am Werke sei, die sich fuhlbar
mache, hatte Boileau bereits vor seiner nadheren Beschaftigung mit dem Erhabe-
nen, d.h. zu einem sehr frihen Zeitpunkt seiner literarischen und literaturkriti-
schen Arbeit, zu fixieren versucht. Die longinische Terminologie stand ihm da-
mals noch nicht zur Verfigung. Boileau ist bei dieser frihen Beschreibung der
besonderen Wirkung eines gelungenen Kunstwerks noch auf Anleihen bei dem
Vokabular des Schonen angewiesen. Man sieht jedoch deutlich, wie Boileau um
Worte daflr ringt, um eine besondere ‘Schonheit’ zu bezeichnen, die sich Uber das
blol? Schone erhebt. Als Differenz macht Boileau die unmittelbare Intensitét eines
Geflhls (,,sentir”) geltend, die dem blol3 Schonen abgehe und die nicht durch be-
lehrende Explikation (,,prouver®) eingeholt werden konne:

Ces sortes de beautés sont de celles qu’il faut sentir, et qui ne se prouvent
point. C’est ce je ne sai [!] quoi qui nous charme, et sans lequel la beauté
méme n’auroit ni grace ni beauté. (Diese Arten von Schénheit sind
diejenigen, die man fihlen muf und die nicht bewiesen werden kdnnen. Es
ist dieses gewisse Etwas, das uns entziickt und ohne das die Schonheit selbst
weder Reiz noch Schonheit hitte.)®2

Den Begriff des Sublimen spart Boileau zu diesem friihen Zeitpunkt zur Bezeich-
nung der unbenennbaren Aura, die zum Schonen erst hinzutreten misse, um ihm
Glanz zu verleihen, noch aus. Doch belegt der Hinweis auf die performative Kraft
(,,force™) der Rede im Kontext des Zitats die Verbindung mit dem Erhabenen, des-
sen spatere Definitionen stets die eigentimliche Vehemenz sublimer Rede (,,une
certaine force énergique*) in den VVordergrund stellen.

Voicy donc comme je croy qu’on le [= le sublime] peut défenir: ,Le Sub-
lime est une certaine force de discours, propre a eslever et a ravir I’Ame.*
(Hier nun wie ich glaube, dall es [=das Erhabene] definiert werden kann:
,Das Erhabene ist eine gewisse Stdrke der Rede, geeignet die Seele zu
erheben und zu entziicken.*)%

51 Boileau: ,,Réflexions critiques sur quelques passages du rheteur Longin“ [I-IX, entst. 1692/94,
gedr. 1694; X-XII, entst. nach 1710, gedr. postum 1713]. In: Ders.: (Euvres complétes (wie
Anm. 35), hier: Réflexion X, 550 und 546.

52 Boileau: ,,Dissertation sur Joconde* [1669]. In: Ders.: GEuvres complétes (wie Anm. 35), hier:
316.

53 Boileau: ,,Réflexions critiques [...]“. In: Ders.: Euvres complétes (wie Anm. 35), Réflexion XII,
562.



52 Die Wiederentdeckung Longins — Boileau und die Folgen

3.2 Die Emotionalisierung der Poetik in Frankreich im An-
schluf? an Boileau

Die Disposition des Erhabenen durch Boileau flihrt generell zu einem Paradig-
menwechsel in der literatur- und kunstkritischen Diskussion. Umgeschaltet wird
von Werkpoetik auf Wirkungsasthetik. War bis dahin das Vorbild Aristotelischer
Katharsis alleinige Orientierungsmarke wirkungsasthetischer Reflexion, insofern
die Kunstproduktion die Leidenschaften moralisch reinigen, lautern oder tempe-
rieren bzw. abhdrten sollte, macht sich longinischer EinfluR nun tberall dort gel-
tend, wo energetische Sprachauffassung in den Vordergrund tritt und auf Affekt-
erregung schlechthin gesetzt wird. Im 18. Jahrhundert kann generell von einer
Emotionalisierung der Kunsttheorie gesprochen werden. Die berfallartige Ereig-
nisstruktur des ‘je ne sais quoi’ bei Dominique Bouhours (1628-1702), das Pro-
blem der unergriindbaren Kunstfertigkeit des schopferischen Genies bei René Ra-
pin (1621-1687), die pathetische Dimension der Dichtung bei Fénelon (1615-
1715) sowie der emotionalistische Neuansatz bei Jean Baptiste Dubos (1670-
1742) greifen auf die longinische Disposition des Erhabenen durch Boileau zu-
rick. Stets &hnelt die Argumentation dem friihen Boileau, insofern Schonheit al-
lein nicht genligt, um auf den Betrachter zu wirken. Immer muf} zum Schdénen
noch etwas hinzukommen, um den Rezipienten zu riihren. Eine erhabene Dich-
tung, die auf Pathos beruht, tritt einer bloR schonen Dichtung, die Wahrheit dar-
stellt, gegeniiber. Die Konstellation einer solchen ‘doppelten Asthetik’, die mo-
dellartig der franzosische Klassizismus und dessen gegenléufige Supplemente
(,,sublimité”, ,,désordre”, ,,je ne sais quoi*) ausgebildet hat, wird von Fénelon in
folgenden Satz gefalit:

Le beau qui n’est que beau [...], n’est beau qu’a demi: il faut qu’il exprime
les passions pour les inspirer; il faut qu’il s’empare du ceeur pour les tourner
vers le but légitime d’un poeme. (Das Schone, das nur schon ist [...], ist nur
zur Halfte schon: es mul} die Leidenschaften ausdriicken, um sie zu
inspirieren; es muf} das Herz erobern, um ihnen das wahre Ziel eines
Gedichtes zu zeigen.)*

Der Satz halt den Sachverhalt fest, daB die Disziplin der Asthetik sich nicht in der
Philosophie des Schonen erschopft, sondern dal diese Kallistik vielmehr blof3 ihre
mindere Halfte ausmacht. Die Beschreibung von Dynamik, Intensitdt und Tempo
asthetischer Wahrnehmung ist dagegen um das einschlégige Vokabular aus der
Wirkungsésthetik des Erhabenen angeordnet. Im Zentrum des sublimen Diskurses
stehen Verben wie ‘sentir’, “frapper’, ‘toucher’, ‘surprendre’, ‘emporter le cceur’
oder ‘choquer’. Asthetische Wahrnehmung gleicht einem plotzlich eintretenden

% Francois de Salignac de la Mothe-Fénelon: Lettre a I’Académie [entst. 1714; gedr. postum
1716]. Ed. Ernesta Caldarini. Genéve 1970, bes. 62-88 (,,V. Projet de poétique*), hier: 88.



Die Emotionalisierung der Poetik in Frankreich im Anschluf? an Boileau 53

Ereignis. Alles geschieht extrem schnell, blitzartig und im Nu. Kaum weif3 einer,
wie ihm geschieht.

Ein Fazit des emotionalistischen Neuansatzes zieht JEAN BAPTISTE DuUBOS in den
Réflexions critiques sur la Poésie et sur la Peinture (1719). Sie bieten die ,,erste
Asthetik des Sentimentalismus® (Alfred Baeumler). Bis 1770 erleben die
Réflexions critiques sieben Auflagen. Sie werden 1760/61 ins Deutsche bersetzt.
Dubos verbindet in seinem Werk die supplementierende Logik des Klassizismus,
wie sie von Boileau herausgearbeitet worden war, mit den epistemologischen
Grundlagen des Empirismus, die Dubos bei John Locke kennengelernt hatte. Mit
der wirkungsasthetischen Akzentuierung des Erhabenen leitet Dubos seine Aus-
fihrungen zum Genie ein, die den zweiten Teil des Werks er6ffnen. Das Schone
und Erhabene werden durch die inzwischen topisch gewordene syntaktische
Struktur Il ne suffit pas [...] il faut encore” dissoziiert. Es reiche nicht aus, dafi3
Dichtung bzw. Malerei schon, regelmaRig und geschliffen seien, vielmehr miRten
beide Kiinste das Herz des Rezipienten bewegen, riihren und aufregen. Die Unter-
scheidung, das ist ihre strategische Funktion, dient poetologischer Hierarchisie-
rung. Gegenuber der pathetischen Kraft des Erhabenen scheint das Schéne zwar
als gefallig, es droht jedoch stets kalt, nichtssagend und langweilig zu sein. Dubos
schreibt:

Le sublime de la Poésie & de la Peinture est de toucher & de plaire, comme
celui de I’éloquence est de persuader. Il ne suffit pas que vos vers soient
beaux, dit Horace en style de Législateur, pour donner plus de poids a la
décision; il faut encore que ces vers puissent remuer les ceeurs, & qu’ils
soient capable d’y faire naitre les sentimens qu’ils prétendent exiter. [...] Un
poéme, ainsi gu’un tableau, ne scauroit produire cet effet, s’il n’a pas
d’autre mérite que la régularité & I’élégance de I’exécution. Le tableau le
mieux peint, comme le poéme le mieux distribué & le plus exactement écrit,
peuvent étre des ouvrages froids & ennuyeux. (Das Erhabene der Poesie und
der Malerei ist, zu berlihren und zu gefallen, wie es das der Redekunst ist, zu
Uberzeugen. Es reicht nicht aus, daB Ihre Verse schon sind, sagt Horaz im
Stil des Gesetzgebers, um der Entscheidung mehr Gewicht zu verleihen; die
Verse mussen auBerdem die Herzen bewegen kénnen und in der Lage sein,
dort die Geflihle hervorzurufen, die sie vorgeben zu erwecken. [...] Ein
Gedicht kdnnte ebenso wie ein Gemaélde diese Wirkung nicht erzielen, wenn
es nichts anderes aufzuweisen hat als Ordung und Eleganz in der
Ausfiihrung. Auch das am vortrefflichsten gemalte Geméalde ebenso wie das

% Die Beispiele folgen mehr oder weniger willkiirlich Dominique Bouhours: Les entretiens
d’Ariste et d’Eugene. Paris 1671, ,avec une extreme vitesse“, 244; ,,si promptement, 243; ,,a
une premiere ve(lé“, 247; ,.en un instant“, 250; ,,le plus court de tous les momens [!], si j’ose
parler ainsi, c’est celuy dans lequel le je ne scay quoy fait son effet”, 244.



54 Die Wiederentdeckung Longins — Boileau und die Folgen

am besten komponierte und am genauesten geschriebene Gedicht kdnnen
kalte und langweilige Werke sein.)%®

Genau besehen enthalt das Zitat gleich zwei Unterscheidungen. Einerseits disso-
ziiert Dubos das Schone und Erhabene, wobei er dem Muster folgt, das wir erst-
mals bei Longin im Exkurs tGber Regel und Genie kennengelernt hatten. Anderer-
seits separiert er die Redekunst durch das Persuasionskriterium (,,persuader®) von
den *schénen Kunsten’ Dichtung und Malerei, deren wirkungspoetische Parameter
mit ,,toucher” bzw. ,,plaire* umschrieben werden. ,,Plaire* markiert dabei die Wir-
kung des Schonen, ,toucher” die des Erhabenen. Genau genommen mifte man
daher duplizierend von den ‘schonen und erhabenen Kinsten’ sprechen. Mit
dieser Abspaltung reduziert Dubos das Schema der rhetorischen Dreistillehre
(genus sublime: movere = ,,toucher”; genus medium: delectare = ,,plaire; genus
humile: probare = ,persuader”) auf eine doppelte Asthetik. Der Begriinder des
modernen Systems der Kinste, CHARLES BATTEUX (1713-1780), wird die von
Dubos vollzogene Abtrennung der Rhetorik von der Asthetik iibernehmen. Die
asthetischen — will sagen: schonen und erhabenen Kinste (Musik, Dichtung, Ma-
lerei, Plastik, Tanz) — erhalten einen neuen kategorialen Status gegeniiber den
nitzlichen Kunsten, die wie Rhetorik (oder Architektur) mit dem Vergnigen den
Nutzen verbinden. Das Horazische Dichtungsverstandnis von prodesse und de-
lectare (Horaz, ars poetica 333) bleibt seit Dubos aus der Asthetik ausgeschlossen.

Die Asthetik ‘befreit’ sich zwar von der Rhetorik und hért auf ‘niitzlich’, d.h.
‘Magd der Philosophie’ oder ‘verborgene Theologie’, zu sein. Sie behélt jedoch
das Arsenal rhetorischer Affektenlehre bei, und zwar vor allem zur Bestimmung
des Erhabenen. Das Schéne wird von Dubos in dem neu disponierten dsthetischen
Doppelranmen wesentlich als Form (‘régularité’, ‘élégance de I’exécution’) be-
griffen, von der der Reiz eines “plaire’ ausgeht. Das Erhabene dagegen ist die ei-
gentliche wirkungsésthetische Kategorie. Sie wird energetisch als Macht bzw. Ge-
walt (frz.: ‘puissance’ — ,,que ces vers puissent remuer les cceurs™) aufgefal3t und
durch einen asthetischen Effekt (‘toucher’, ‘remuer les cceurs’, ‘exiter’) definiert.

Mit der Wirkung des Erhabenen kann sich das Sujet des Heroismus verbinden.
Die Bewunderung eines Helden gehdrte seit Corneille zum Affektrepertoire der
Tragodie. Stoische Willensheroen wie der &ltere Horace, der dem Boten die Nach-
richt, drei seiner vier S6hne seien in der Schlacht gefallen, mit der Aussage quit-
tiert, fUr die Ehre sei es besser gewesen, dal} auch der vierte gestorben wére
(,,Qu’il mor0t*), oder autonome Monster wie Medea, die auf die Frage ihrer
Amme, was ihr nach dem Tode ihres Mannes und ihrer beiden Kinder bliebe, ein
erhabenes ‘Ich mir selbst’ (,,Moi*) entgegnet — solche dramatis personae kom-
men in Mode. Dabei wechselt im Laufe des Jahrhunderts das moralische Vorzei-

% Jean Baptiste Dubos: Réflexions critiques sur la Pogésie et sur la Peinture [1719]. 3 parties.
Septiéme Edition. Paris 1770 [Reprint Genéve 1967], seconde partie, sect. I, 1-13 (,,Du Génie
en général®), hier: 1 f. [Originalpag.]



Die Emotionalisierung der Poetik in Frankreich im Anschluf? an Boileau 55

chen. Der bewunderte Held wird dem faszinierenden Bosewicht Platz machen, da
man feststellt, dal’ es fir die GroRe der zu bewundernden Willensenergie uner-
heblich ist, ob diese zu guten oder zu schlechten Taten gelenkt wird. Der gemein-
same Nenner aller Figuren freilich ist Autonomie, mag diese sich zundchst auf der
Buhne auch noch antik maskieren oder drapieren.

Gegenuber dem Niveau der Diskussion in der Gedankenschmiede der Querelle des
Anciens et des Modernes am Ende des 17. Jahrhunderts fallen die franzdsischen
Beitrage zur Begriffsgeschichte des Erhabenen im 18. Jahrhundert ab. Die groRe
Ausnahme bildet jedoch DIDEROT. In seinen einschldgigen Schriften werden sich
der von Boileau gekniipfte Longin- mit dem englischen Strang, namentlich der
von Burke kommenden Vorgaben, Uberkreuzen. Fir den franzosischen Parla-
mentsadvokaten SILVAIN, von dem wir nur dessen 1708 entstandenen Traité du
sublime kennen, stellt sich im Rickgriff auf das heroische Menschenbild der Tra-
godien Corneilles die Frage des Erhabenen auf dem Feld der Moral. Er hebt her-
vor, daR das Sublime dem Menschen seine GroRe (,,grandeur®) fithlen 1aRt.%" In
der Pariser Encyclopédie wird die ereignishafte Wirkungsintensitat des Sublimen
auf die admirative Identifikation mit dem Willensheroismus klassizistischer Tra-
godienhelden zurtickgenommen. Das Sublime wird wie bei Silvain als etwas auf-
gefalit, ,,qui nous éléve au-dessus de ce que nous étions*. Auch der Supplement-
Band Ubernimmt die Ausrichtung des Sublimen an der heroisch-erhabenen
»grandeur® der tragédie classique. Neben den Helden Corneilles ist zwischenzeit-
lich jedoch auch Shakespeares Macbeth exempelwirdig geworden, insbesondere
das Pathos gegen Ende von IV,3 (MALcoOLM. Ertrag es wie ein Mann. / MACDUFF.
Das will ich auch; / Doch ebenso muB wie ein Mann ich’s fiihlen.)®®. Interessant
ist, dal hier eine traditionelle Pathos-Szene herausgegriffen wird, in der die Lei-
densfahigkeit des Helden auf die Probe gestellt wird. Entgegen der im 18. Jahr-
hundert beobachtbaren Blickwendung vom bewunderungswirdigen Helden zum
viel interessanteren Schuft, durch die gerade Erzbdsewichter wie Richard Ill. und
Macbeth selbst als Biihnenfiguren attraktiv werden, orientiert sich der Geschmack
der Encyclopédie-Autoren offenbar an konservativen, d.h. klassizistischen Vorbil-
dern. Demgegeniiber verweist jedoch die Einordnung des Lemmas “Sublime’ in
das System menschlichen Wissens auf eine bemerkenswerte Verschiebung. Die
Encyclopédie hatte das Stichwort 1765 noch der Beredsamkeit (,,Art. orat.”) zuge-
schlagen, ihr Supplement verortet es dagegen 1777 im Kontext der ‘schonen Wis-
senschaften’ (,,Belles Lettres*). Die Taxonomie von Dubos, die wir durch Inter-

57 Silvain: Traité du sublime [entst. 1708]. Paris 1732 [Neudruck Genf 1971], livre I, chap. 1, 14.

%8 Louis Chevalier de Jaucourt: ,,Sublime“. In: Encyclopédie, ou Dictionnaire raisonné des scien-
ces, des arts et des métiers, par une société de gens de lettres. Mis en ordre & publié par Di-
derot et d’Alembert. 17 vols. Paris, Neuchastel 1751-1765, XV (1765), 566-570, hier: 566;
Jean-Frangois Marmontel: ,,Sublime®. In: Supplément a I’Encyclopédie ou Dictionnaire rai-
sonné des sciences, des arts et des métiers, par une société de gens de lettres. Mis en ordre et
publié par M.***, 4 vols. Amsterdam 1776-1777, hier: IV (1777), 833-844.



56 Die Wiederentdeckung Longins — Boileau und die Folgen

pretation erst erschlieBen muRiten, ist innerhalb eines halben Jahrhunderts zur
‘offiziellen” Ordnung des Wissens kanonisiert worden.



Die Emotionalisierung der Poetik in Frankreich im Anschluf? an Boileau 57

Ubungsaufgaben zum 3. Kapitel

1. Vergleichen Sie Boileaus Definition des Erhabenen aus der Préface zur
Longin- Ubersetzung mit seiner Ubertragung von Long. 1,4. Erstellen
Sie eine zweispaltige Tabelle und versuchen Sie darin, produktions-,
werk- und wirkungsasthetische Kriterien fur Schénheit und Erhabenheit
zuzuordnen.

beauté sublimité







4 Der negative Grund des Erhabenen — die engli-
sche Entwicklung bis Burke und die Folgen

Die von Boileau wirkungsasthetisch profilierte Definition mit ihren werk- (,,beau
désordre”) und produktionspoetischen (,,enthousiasme®, ,,génie*) Implikationen,
pragt die Entwicklung des Erhabenen bis zu deren Inversion bei Immanuel Kant
auch in anderen L&ndern des westeuropéischen Literaturensembles. Sowohl die
englische ‘Entdeckung’ des Erhabenen der Natur bei John Dennis als auch die
Poetik des Wunderbaren bei Bodmer und Breitinger im deutschsprachigen Raum
schlielen unmittelbar an die VVorgaben Boileaus an. Gegenuber der Moralisierung
in Frankreich, wo Heroismus und Bewunderung die pathetische Kraft des Erhabe-
nen ethisch rahmen, vollzieht sich die weitere Disponierung des Erhabenen in
England jedoch ethisch indifferenter. Die Begriffsentwicklung in England akzen-
tuiert vor allem das Paradox des Erhabenen, daR das Schreckliche schon erscheint
und das AbstoRende anziehend wirkt. Unter dem Mantel des Erhabenen findet das
Nichtmehrschone — das Entsetzliche, Schreckliche und HaRliche — EinlaB in die
Asthetik.

4.1 John Dennis — die Geburt der Natur aus dem Geiste
der Rhetorik

John Dennis (1657-1742) stellt in seinen literaturkritischen Schriften ,, Terrour [!]
und ,,Horrour* [!] erstmals ins Zentrum des Erhabenen. Spoétter haben ihm das mit
dem Spitznamen ,,Sir Tremendous Longinus® (Alexander Pope) gelohnt, womit
zugleich der entscheidende Einflu} benannt ist, unter dem Dennis’ Fassung des
Erhabenen steht. Er konturiert das Erhabene im legitimierenden Ruckgriff auf
Longin sowie unter Berufung auf den Bildgehalt von Miltons Paradise Lost
(1667). Dabei separiert er das Erhabene in systematischer Absicht vom bloR
Schonen.

Die Dichotomisierung der &sthetischen Kategorien in Dennis’ literaturtheoreti-
schem Hauptwerk The Grounds of Criticism in Poetry (1704) ist freilich prafigu-
riert durch die Erfahrung des Gegensatzes zweier Wahrnehmungsformen, die ihn
1688 auf seiner ‘Kavalierstour’ nach Italien wahrend der Uberquerung der Alpen
ergriffen hatten. Der Anblick der alpinen Hochgebirgslandschaft, der sich ihm auf
dem Weg zum Mont Cenis erdffnete, erweckt in ihm die noch niemals verspiirte
Geflhlsmischung angenehmen Grauens. In einem tagebuchartigen Brief (vgl. Ma-
terialienband M3) halt er fest:



58 Der negative Grund des Erhabenen — die englische Entwicklung bis Burke und die Folgen

a delightful Horrour, a terrible Joy, and at the same time, that | was infini-
tely pleas’d, I trembled.%

Diese Briefstelle ist seit ihrer ‘Entdeckung’ in der Forschungsliteratur stets als ein
besonderer Einschnitt in der Geschichte der Naturwahrnehmung gewertet worden,
weil sie die Grenze fir die sog. praromantische Naturdsthetik von Rousseau an
den Anfang des 18. Jahrhunderts zurtickschob. In seiner Mont-Cenis-Epistel habe
Dennis ,,a new aesthetic experience*®® ausgedriickt. An dieser Wertung hat sich
seither nichts gedndert. Von der entscheidenden Alpenetappe ist ein briefliches
Reisejournal mit Datum vom 25. Okt. 1688 uberliefert, das Dennis unmittelbar
nach seiner Uberquerung in Turin fir einen daheimgebliebenen Interessenten an-
gefertigt hat. Wir kennen den Adressaten nicht. Sein Profil kdnnen wir nur aus der
Erwartungshaltung rekonstruieren, die Dennis beim impliziten Leser seines Briefs
in der Einleitungsformel voraussetzt:

I have here sent you a Journal of my Journey from Lyons hither, in which
you will find that account of the Alpes, which you so earnestly desired of
me, before | came out of England. I have taken no notice of the towns in Sa-
voy; nor so much as the Rock of Montmelian, but have confin’d my self to a
Subject which you seem’d to affect so much.

Das Reisejournal gibt insgesamt zwei kurze Landschaftsschilderungen, und zwar
jene vom Abstieg vom Mont Aiguebellette am 21. Oktober, der die beiden bereits
zitierten Oxymora entnommen sind, sowie eine weitere vom 24. Oktober, die den
Eindruck auf der Pahohe des Mont Cenis’ selbst festhalt. Die zweite Schilderung
ist nicht nur umfangreicher, sondern gegenuber der ersten auch auf Steigerung hin
angelegt. Die oxymorale Affektmischung, die Dennis am 21. Oktober erféhrt, ist
noch auf das malerische clair/obscur einer Gebirgslandschaft angelegt, in der
,horrid Prospect” und ,,Smooth and Beautiful [...] face” einander abwechseln und
durch den Kontrast in ihrer Wirkung sich steigern. Sorgfaltig wird eine Szene der
Gegensatze komponiert, in der die Eindricke von fruitful Vallies“ und
,Destruction” voneinander abstechen, so da Dennis sagen kann: ,,In the very
same place Nature was seen Severe and Wanton.* Dieser landschaftlichen Kon-
trastkonstruktion antwortet die affektive Kontrastharmonie des angenehmen
Schreckens.

59 John Dennis: ,,Letter describing his crossing the Alps, dated from Turin, Oct. 25, 1688 [gedr.
1693]. In: Ders.: The critical works. Ed. Edward Niles Hooker. 2 vols. [zuerst 1939/43]. Bal-
timore 31967, vol. 11, 380-382. Publiziert worden ist der Brief viereinhalb Jahre nach seiner
Abfassung in Dennis’” Miscellanies in Verse and Prose 1693, so daB sich
‘Authentizitatsfragen’, wie bei Petrarcas beriihmter Mont-Ventoux-Epistel (Ep. Fam. IV. 1:
datiert 1336, verfalit 1353), erlbrigen.

60 Marjorie Hope Nicolson: ,,Sublime in External Nature®. In: Dictionary of the History of Ideas.
Studies of Selected Pivotel Ideas. 4 vols, Index. New York 1973, vol. 1V, 333-337, hier: 334.



John Dennis — die Geburt der Natur aus dem Geiste der Rhetorik 59

Dagegen herrschen in Hinsicht auf die PalRhohe, die am 24. Oktober Gberschritten
wird, negative Bezeichnungen vor, sofern die Gegend berhaupt dem Leser in ge-
genstandlicher Hinsicht zur Anschauung gebracht wird. Denn einerseits verwei-
gert Dennis die Landschaftsbeschreibung mit einem Unsagbarkeitstopos. Genauer:
Dennis stellt eine bemerkenswerte epistemologische Reflexionen darlber an, wie
neuartige Eindriicke, insbesondere der erlebte Wahrnehmungsschrecken, begriffen
und sprachlich formuliert werden konnten. Die Beschreibung der Schénheit Roms
oder Neapels ware leicht, doch unméglich die sprachliche Darstellung der Erha-
benheit des Gebirges, das doch kaum von der sinnlichen Wahrnehmung erfal3t
werden konne. Andererseits geht der Text dort, wo die Schilderung ,,of the Top: |
mean only the Plain, thro which we afterwards pass’d“ gestisch durch einen Dop-
pelpunkt annonciert wird, in eine Reflexion Uber. Statt eine Landschaftsbeschrei-
bung zu geben, stellt Dennis den Leser vor zwei alternative christliche Kosmogo-
nien. Erst in dieser Rahmung findet Dennis Worte fiir das, was er sieht und was er
empfindet. Der einleitende Unsagbarkeitstopos und die doppelte kosmogonische
Rahmung sind komplementér aufeinander bezogen. Nur innerhalb eines solchen
theoretischen Rahmens sind die visuellen Wahrnehmungen in Worte zu fassen.
Und zwar greift Dennis zwei zu seiner Zeit alternativ diskutierte erdgeschichtliche
Entwirfe auf. Der Optimismus der schopfungstheologischen Design-Auffassung
und der Pessimismus der heilstheologischen Decay-Auffassung werden von Den-
nis in seinem Reisejournal nacheinander imaginiert, um den visuellen Eindruck,
der sich ihm auf der PaBhohe aufdréangt, dem daheimgebliebenen Adressaten mit-
teilen zu kénnen. Ohne diese theoretische Rahmung der Wahrnehmung bliebe sie
sprachlos.

Zum Verstandnis der beiden alternativen christlichen Kosmogonien muB ich etwas
ausholen: Das Design-Argument bezieht sich auf einen teleologischen Gottesbe-
weis, der besagt, dal wir an der Schopfung Gott erkennen und ablesen kdnnen.
Nicht nur die Offenbarung, sondern die Welt selbst verkiindet ,,durch ihre wohl-
geordnete Wandelbarkeit [...] und die wunderbare Formschonheit alles Sichtbaren,
sowohl, dal? sie geschaffen ist, als auch, daR nur der unsagbar und unfal3lich groRe
[...] Gott sie geschaffen haben kann.” Obwohl Augustinus in diesem Zitat das De-
sign-Argument der Schopfungstheologie prézise zusammenfalit, raumt der Kir-
chenvater ihr insgesamt keineswegs den Vorrag zu. Er ist vielmehr ein ausgespro-
chener Vertreter einer Heilstheologie, die mit dem Decay-Argument einer der
Siinde verfallenen Welt verbunden ist. Auch Luther lehnt im Kontext der Erbsiin-
delehre die Naturtheologie ab, wenn er festhdlt, dal keine Vernunft, die
,Schopfung Gottes begreifen und verstehen“5! konne. Bei Calvinisten und Angli-
kanern dagegen herrscht das Design-Argument vor. Insbesondere im Zuge der
‘New Science’ verschiebt sich die Gewichtung zwischen dem “Buch der Biicher’,

61 Die beiden Passagen von Augustinus (Gottesstaat X1 4) und Martin Luther (,,Tischreden®. In:
Ders.: Weimarer Ausgabe, Bd. 3, 426) werden zitiert nach: Ruth Groh, Dieter Groh: Weltbild
und Naturaneignung. Zur Kulturgeschichte der Natur [1]. Frankfurt am Main 1991, 22 und
27.



60 Der negative Grund des Erhabenen — die englische Entwicklung bis Burke und die Folgen

d.h. der Offenbarung, und dem ‘Buch der Natur’. Mit schopfungstheologischem
Blick hatte etwa schon der Zuricher Gelehrte Conrad Gesner im 16. Jahrhundert
angesichts des Weltalls ,,etwas Hoheres, ja das hdchste Wesen selbst begreifen*
gelernt und angesichts des Gebirges sich ,,zur Betrachtung des erhabenen Baumei-
sters* hinreiRen lassen.%?

Bei Dennis lautet nun die erste erdgeschichtliche Option: ,,If these Hills were first
made with the world, as has been a long time thought [...].* Das ist schdpfungs-
theologisches Design-Argument. Hier greift Dennis die physikotheologische
Lehre der Cambridger Platonisten auf, die von der Schénheit, Wohleingerichtet-
heit und Nutzlichkeit der Welt auf Gott als ihren Schopfer schliefit und so ver-
sucht, die sich etablierenden Naturwissenschaften mit der Theologie zu harmoni-
sieren. Die zweite Option dagegen lautet: ,,But if these Mountains were not a
Creation, but form’d by universal Destruction [....].“ Das ist heilstheologisches
Decay-Argument. Die ‘h&Bliche’ Konfusion des Gebirges ist Resultat des Stinden-
falls. Hier zielt Dennis auf die Kosmogonie, die Thomas Burnet (1635-1715) in
seiner Theoria Sacra Telluris nur wenige Jahre zuvor 1681 veroffentlicht hatte.
Sie besagt, dal? Gott die Welt zwar in schoner und regelmaRiger Gestalt erschaffen
habe, ihr heutiges haRliches und formloses Aussehen jedoch als Folge der Sintflut
eingetreten sei. Nicht Gott, sondern der siindige Mensch ist Schuld an der Formlo-
sigkeit der Welt. An Bergen z.B. gebe es nichts, ,,that is referrable to any design
[...].“ Kurz: ,, There is nothing in Nature more shapeless and illfigur’d than an old
Rock or a Mountain.“® Doch ahnlich wie in der physikotheologischen Wendung
das haRliche Detail im schénen Gesamt der Schopfung relativiert wird, zielt auch
Burnets Kosmogonie auf einen zweitaktigen Rezeptionsakt, denn die Aussicht auf
die gegenwaértige Ungestalt mahnt an die vormalige, d.h. vorsintflutliche
Vollkommenheit. Im Unterschied etwa zu seinem Namensvetter Gilbert Burnet
(1643-1715), dem Bischof von Salisbury, der 1685 auf einer Reise durch das Ge-
birge nur sieht, wie alles ,,verwirret und vermenget“®* daliegt, kann Thomas Bur-
net einen reflexiven Schritt weitergehen und angesichts solcher Aussichten fest-
halten: ,, There is something august and stately in the Air of these things, that in-
spires the mind with great thoughts and passions.” Statt Unlust zu empfinden,
werde das Gemlit des Betrachters ,,into a pleasing kind of stupor and admiration*
geworfen. Das Gebirge erinnere als Ruine der Sintflut an die vormalige paradiesi-
sche Schopfung, ,,as from old Temples and brooken Amphitheatres of the Romans
we collect the greatness of that people* (The Sacred Theory of the Earth, 110).

62 Conrad Gesner: De lacte et operibus lactariis. Zirich 1541, hier: Vorwort; Ubers. zit. nach
Richard WeiR: Die Entstehung der Alpen. Frauenfeld 1934, 1 f.

% Thomas Burnet: The Sacred Theory of the Earth [21691]. Ed. B. Willey. London 1965, chap. XI
(,,Concerning the Mountains of the Earth, their Greatness and irregular Form*), 109-118, hier:
112.

6 Gilbert Burnet: Durch die Schweitz/ Italien/ auch einige Oerter Deutschlandes und Franck-
reichs vor wenig Jahren getahne Reise [engl. 1686]. Leipzig 1693, 35.



John Dennis — die Geburt der Natur aus dem Geiste der Rhetorik 61

Die Erhabenheit des Gebirges und die Poetik der Ruine entspringen in der Kos-
mogonie Burnets dem gleichen sentimentalischen Impuls.

Dennis’ Alpenschilderung vom 24. Oktober greift beide Modi der Positivierung
formloser Gebirgsnatur auf. Ausgespielt wird zundchst das physikotheologische
Design-Argument und anschlielend Burnets Decay-Entwurf. Die pysikotheologi-
sche Positivierung des Negativen, dal3 die Berge ndmlich nur zum Zwecke der
Einhegung Italiens aufgetlirmt worden seien, falt Dennis im ersten Szenario
sprachlich in ein Homonym. Der haBliche Berg — ‘mount’ — wird zum niitzli-
chen Damm — *mound’: ,,and Nature design’d them [= these Hills bzw. these
Mountains] only as a Mound to inclose her Garden Italy.” Auf die physikotheolo-
gische Wendung antwortet eine Affektmischung, die Dennis als ,transporting
Pleasures [...] mingled with horrours, and [...] despair® umschreibt. Die Auffas-
sung Burnets macht sich Dennis hingegen dadurch zu eigen, dal} statt ‘Design’ im
zweiten Szenario ,,Destruction® in den Vordergrund tritt, jedoch in einer solchen
Weise, daB die gegenwaértige Zerstérung das Gedachtnis fir die vormalige Schop-
fung wach halt: ,,these Ruines of the old World [are] the greatest wonders of the
New.“ Um seine Empfindung ausdriicken zu koénnen, mu3 Dennis zu einem
Vergleich greifen, der den visuellen Eindruck in eine musikalische Dissonanz
falt, ,,in which Horrour can be joyn’d with Harmony*.

Bis jetzt habe ich die Mont-Cenis-Epistel von John Dennis im wesentlichen auf
einer religionsgeschichtlichen Linie zu interpretieren versucht. Scheinen die
theologischen Problemfragen auch im einzelnen verwirrend zu sein, erkennen wir
doch bestimmte Aspekte, die wir im Zusammenhang mit dem Erhabenen bereits
behandelt haben, wieder, z.B. Erhebung, Grél3e, starker, rihrender Affekt und
Formlosigkeit. Jetzt gehe ich einen Schritt weiter und arbeite den longinischen
Subtext heraus, der nicht nur einige bisher unthematisch gebliebene Begriffe de-
terminiert, sondern der dartiber hinaus die Ordnung der Landschaftsbeschreibung
vom 24. Oktober insgesamt strukturiert.

Warum leitet Dennis diesen Teil des Reisejournals berhaupt mit einem Unsag-
barkeitstopos ein und warum winscht er sich ‘Kraft’ am Beginn dieser Passage,
die er brauche, die Uberquerung zu schildern? ,,And here | wish | had force to do
right to this renown’d Passage of the Alpes.” ,,Force* verweist auf die “vis orato-
ris’, die in der Rhetorik als Voraussetzung zur Redefunktion des ‘movere’, d.h.
zur Erregung von Pathos im ‘genus sublime’ fungiert. Unsagbarkeitstopos, mit
dem Dennis seine Schilderung einleitet, und Hyperbel, mit der er sie schliel3t, ge-
horen ebenfalls zur pathetischen Rede des genus sublime. Dennis schematisiert
die Wahrnehmung der auferordentlichen Landschaft mit Hilfe jener Kategorien,
die ihm die Rhetorik seiner Zeit, genauer: Boileaus Longin-Rezeption, an die
Hand gab. Die Natur, die, als “natura naturans’ verstanden, solche formlose Land-
schaft wie auf dem Mont Cenis hervorgebracht hat, erscheint Dennis in einer
Uberlegung, in der er die ‘negative Lust’ seines Gefiihlseindrucks zu begreifen
versucht, einem Dichter vergleichbar: ,,we may well say of her [= Nature] what



62 Der negative Grund des Erhabenen — die englische Entwicklung bis Burke und die Folgen

some affirm of great Wits, that her careless, irregular and boldest Strokes are most
admirable.” Interpreten, die eher am “Geist’ des Reisejournals und weniger an
dessen Textur interessiert sind, haben die wilden, kihnen Gebirgsformen, die
Dennis hier beschreibt, sogar ausdriicklich mit einem ,,Geniestreich der Natur*®
verglichen. Sie haben sich jedoch uber den Bildspender solchen Diskurses keine
Rechenschaft abgelegt. Es sind die auf Longin (33-36) fuRende Odenpoetik und
Erhabenheitsasthetik Boileaus, die Dennis hier aufgreift. Was namlich einen
,»Sublime Ecrivain* gegenuber einem nur mittelmaRigen Schriftsteller auszeichnet,
ist jene poetische Ausnahmeregel, die Boileau als ,,beau désordre* bezeichnet
hatte. Die ,,schéne Unordnung“ erlaubte es Boileau, aus dem auf raison hin zen-
trierten klassizistischen Diskurs auszubrechen und statt auf universal geltende
Regeln auf die unergriindbare Kunstfertigkeit, d.h. das ‘génie’, des einzelnen
Dichters zu zielen.

Die produktions-, werk- und wirkungspoetische Konstellation aus Boileaus Oden-
diskurs, d.h. ,,génie”, ,,désordre”, ,,mouvement®, dient Dennis als Schema seiner
Naturerfahrung: Die Neubewertung des formlosen bzw. héilichen Land-
schaftstyps, jene ,,careless, irregular and boldest Strokes®, vollzieht sich am Raster
der Boileau-Longinschen Vorgaben. Das rhetorisch Erhabene schematisiert das
Naturerhabene.

John Dennis’ Mont-Cenis-Passage ist in der Forschung immer wieder als Konigs-
beleg dafiir genommen worden, dal3: ,,In England a ‘natural Sublime’ preceded the
‘rhetorical Sublime.’*%® Die in der einschlagigen Forschung eingerissene Unter-
scheidung eines ‘Rhetorisch-Erhabenen’ von einem ‘Natur-Erhabenen’ entbehrt
aber jeder Grundlage und sollte revidiert werden, da dadurch der literatur- und
kulturhistorische Zusammenhang auseinandergerissen und die européische Poetik-
und Asthetikgeschichte in eine franzosische und englische Entwicklungslinie zer-
schnitten werden. Fir eine Epoche, die im ‘Buch der Natur’ las, ist eine solche
Scheidung unangemessen. Die eingerissene Gegentberstellung von ,,rhetorical
Sublime® und ,,natural Sublime* Ubersieht, dal? Longin selbst an die Dichotomi-
sierung schoner und erhabener Rede (1,4) eine Topik entgegengesetzter Land-
schaftstypen ausdriicklich mitangeschlossen hatte (35,4). Wie bei Dennis gelingt
wenig spater auch bei SHAFTESBURY (1671-1713) die Bewaltigung der neuen,
‘sentimentalischen’ Gefiihlsmischung angenehmen Grauens durch rhetorische
Rahmung: Shaftesbury mit 1709 im AnschluR an die rhetorische Dreistillehre
und analog zum Modussystem der bildenden Kiinste der wilden Natur den hoch-

% Groh, Groh: Welthild und Naturaneignung (wie Anm. 51), 128.

% Nicolson: ,,Sublime in External Nature“ (wie Anm. 50). Die Unterscheidung geht zurtick auf:
Ronald S. Crane: ,,[Rez.] Samuel H. Monk: The Sublime (1935)“. In: Philological Quarterly
15 (1936), 165-167; Frederick Staver: ,,‘Sublime’ as Applied to Nature“. In: Modern Lan-
guage Notes 70 (1955), 484-487. Zuletzt wieder: Christian Begemann: ,,Erhabene Natur. Zur
Ubertragung des Begriffs des Erhabenen auf Gegenstande der &uReren Natur in den deutschen
Kunsttheorien des 18. Jahrhunderts®. In: DVjs 58 (1984), 74-110.



John Dennis — die Geburt der Natur aus dem Geiste der Rhetorik 63

sten Rang unter den Landschaftstypen zu. Die ,,awful beauties” (,,furchterliche
Schonheiten®), mit denen die Wildheit gefallt, wird von ihm ausdricklich mit dem
Begriff ,,the sublime* (,,dem Erhabenen*) belegt. ®” Gegeniiber der Annahme, da
der Begriff des Erhabenen im Laufe des 18. Jahrhunderts auf Gegenstande der
auleren Natur hatte “Ubertragen’” werden missen, soll festgehalten werden, dal} es
sich tatséchlich genau umgekehrt verhélt. Die rhetorischen Begriffe sind friih da-
bei, die Wahrnehmung des Gegenstands ‘Natur’ Gberhaupt erst zu modellieren.
Die Entstehung der &sthetischen Naturerfahrung am Ende des 17., Anfang des 18.
Jahrhunderts ist durch Rhetorik vermittelt.

Der von Dennis an entscheidener Stelle eingefiihrte Vergleich zwischen der
Schopfungskraft der Natur und derjenigen von ,,great Wits* belegt die Uber-
schneidung rhetorischer und naturbezogener Begriffsbildung. Und zwar auf pro-
duktionspoetischer Ebene, insofern der Vergleich von “Nature’ und ‘Wit’ als ter-
tium comparationis ‘poiesis’, d.h. Schopfungskraft bzw. Genie, voraussetzt, und
auf werkpoetischer Ebene, auf der die bewunderungswirdige Unform der Natur
mit der schonen Unordnung einer erhabenen Ode assoziiert wird. Und auch auf
der Ebene der Wirkungspoetik, der wir uns jetzt zuwenden. Die ,,careless, irregular
and boldest Strokes®, mit der die Natur ihren ,,Garden Italy* umfriedet hat, wer-
den von Dennis auch in Hinsicht auf die Wirkung reflektiert. Er bringt die beiden
Landschaftstypen Italy und Alpes mit zwei unterschiedlichen Affektformen zu-
sammen: to please und to move, d.h. er dissoziiert die Landschaftstypen nach
Maligabe der zwei rhetorische Persuasionsformen delectare und movere, die in
eine affektive Hierarchie gebracht werden: , Yet she [= Nature] moves us less,
were she studies to please us more.” Wirkungspoetisch betrachtet birgt die wilde
‘Natur’ der Alpen die starkere affektive Kraft als der gestaltete Landschaftsgarten
Italiens. Auch hier formuliert Dennis in den Spuren von Boileaus Longin-Ubertra-
gung, namentlich der Schénheit und Erhabenheit dissoziierenden Eingangspassage
(1,4). Wir verstehen jetzt, warum Dennis die ,,careless, irregular and boldest Stro-
kes* der Natur wirkungspoetisch als ,,most admirable* ausgezeichnet hatte:
»admiration® ist eine der Rezeptionsweisen, die auf das Erhabene antwortet, zu-
mal ,,Stroke* im Englischen nicht nur den Schlag, namentlich den Blitzschlag,
und den Stof3, sondern auch den Federstrich bezeichnet. Die Kraft, die sich Dennis
eingangs der Beschreibung der Mont-Cenis-Uberquerung wiinschte, sind jene
»forces”, die der erhabene Redner verdichten muf3, um den Eindruck zu erwecken,
den der Leser in England von dem Brief Uber einen Gegenstand, ,,which [...]
seem’d to affect so much®, erwartet hatte.

Die Teilungen, mit denen Longin die Landschaft typisiert hatte, sind in der Asthe-
tik des 18. Jahrhunderts so topisch, daB intertextuelle Bezlige kaum mehr entwirrt

67 Shaftesbury: ,,The Moralists“ [1709]. In: Ders.: Characteristics of Men, Manners, Opinions and
Times [1711]. Ed. John M. Robertson. 2 vols. London 1900 (Neudruck Gloucester 1963),
Vol. Il, sect. i, ii und i, 124. Die deutschen Begriffe in () nach: Die Sittenlehrer. Ubers. Jo-
hann Joachim Spalding. Berlin 1745, 229 f.



64 Der negative Grund des Erhabenen — die englische Entwicklung bis Burke und die Folgen

werden konnen: Immanuel Kant z.B. lat in den vorkritischen Beobachtungen
uber das Geflihl des Schonen und Erhabenen (1764) (vgl. Materialienband M7)
den ,,Anblick eines Gebirges* ein ,,Wohlgefallen, aber mit Grausen* erregen, ,,die
Aussicht auf blumenreiche Wiesen, Téler mit schldngelnden Béachen* hingegen
ruft eine ,,angenehme Empfindung, die aber frohlich und lachelnd ist*, hervor.
Locus terribilis und locus amoenus werden mit der Dichotomie von Schoénheit und
Erhabenheit koordiniert. Bei Dennis kontrastiert die neue Erfahrung angenehmen
Schreckens angesichts erhabener Natur mit dem vertrauten Vergnigen am Scho-
nen. Der alte physikotheologische Vergleich, der dem Italienreisenden die
gefahrliche Durchquerung der Alpen versiiBen sollte, daR dieser unordentliche Ge-
birgsklotz eine Mauer bilde, um den Garten Oberitaliens vor kalten Nordwinden
zu schitzen, wird von Dennis systematisch in die von Longin vorgegebene Oppo-
sitionsstruktur eingefligt. Dennis setzt dem Garten Italiens (,,Garden Italy”) die
Alpen (,,the Alps*) entgegen und wagt dabei das alte, vertraute Vergniigen gegen
die neue, ungewohnliche Erschiitterung ab. Altes und neues Landschaftsideal,
traditionelles und modernes Empfinden stehen gegeneinander.

| am delighted [...] at the prospect of Hills and Valleys, of flowry Meads and
murmuring Streams, yet it is a delight that is consistent with Reason, a de-
light that improves Meditation. But transporting Pleasures follow’d the sight
of the Alpes, and what unusual transports think you were those, that were
mingled with horrours, and sometimes almost with despair?

Auf deskriptiver Ebene setzt Dennis die vermischte Empfindung riihrender Erha-
benheit angesichts gewaltiger Naturerscheinungen der Schonheit amoner Kultur-
landschaft entgegen, die den Verstand erfreut. Den Vergleich beider Landschafts-
stile, die in Hinsicht auf ihre Wirkung mit dem genus sublime und humile bzw.
deren Redefunktionen von movere und delectare parallelisiert werden, schlief3t
Dennis mit der bereits zitierten Folgerung ab, dal? Natur ,,moves us less, where she
studies to please us more.*

Das Modell der 1688 fixierten Gegensatze liegt Dennis’ spaterer Literaturkritik
zugrunde. Das der Longin-Rezeption geschuldete zweistellige, Schonheit und Er-
habenheit separierende Muster wird weiter ausgebaut und auch begrifflich gesi-
chert. Die Dichotomisierung der Poetologie betreibt Dennis vor allem mit dem
Scheidemittel des Schreckens, d.h. dem in seinen Augen stérksten Affekt. Soll
grolle Dichtung enthusiastisch wirken, muf} sie sich des Schreckens bedienen, der
die besondere Dignitéat des Erhabenen begriindet:



John Dennis — die Geburt der Natur aus dem Geiste der Rhetorik 65

But to return to Terror, we may plainly see by the [...] Examples of Lon-
ginus, that this Enthusiastick [!] Terror contributes extremely to the Sub-
lime.®8

In Grounds of Criticism (1704) fuhrt Dennis in die englische Literaturkritik eine
Reihe von wirkungsésthetisch begriindeten Juxtapositionen ein, z.B. ,,less Poetry*
und ,,greater Poetry*, ,less Passion* und ,,great Passion*, ,Vulgar Passion“ und
»Enthusiastick Passion“ bzw. kurz ,Passion* und ,,Enthusiasm®. Dementspre-
chend bietet er auch zwei unterschiedliche Erklarungen des Vergniigens an
schrecklichen Gegenstdnden an, und zwar ein intellektualistisches Modell, das
seinen Witz aus dem Vergleich zwischen Sujet und Nachahmung schlégt, sowie
ein emotionalistisches, das auf der vergegenwartigenden Kraft von ,,Enthusiastick
Terror beruht. Um diese Uberragende Wirkung zu erzielen, muf} der Kiinstler
versuchen, dem Rezipienten das Bewultsein der Kunstdifferenz zu rauben. Die
Vergegenwartigung stellt uns das Sujet unmittelbar vor Augen und tilgt jedes Be-
wultsein, ,,that we are secure from their Objects* (I, 362). Der rauschéhnliche
Zustand des enthusiastischen Schreckens grenzt an Pathologisches — und genau
darin besteht nach Dennis sein sublimer Reiz:

For the warmer the Imagination is, the less able we are to reflect, and conse-
quently the things are the most present to us of which we draw the Images;
and therefore when the Imagination is so infam’d, as to render the soul ut-
terly incapable of reflecting, there is no difference between the Imagination
and the Things themselves; as we may see, for example, by Men in raging
Fevers. (I, 363)

Die erhabene Wirkung wird von Dennis als ein doppelter Schwellenwert imagi-
niert, und zwar als Kollaps der Kunstdifferenz, d.h. der Unterscheidung zwischen
Kunst und Leben, und als Verlust rationaler Kontrolle, d.h. als Aufersichsein
(ekstasis).

Da weder die Gefiihlsdissonanz “delightful Horrour’, die das Reisejournal fest-
hielt, noch die Intensitat ‘Enthusiastick Terror’, die das literaturkritische Grund-
werk fixiert, im Koordinatensystem des Schdnen zu situieren sind, tritt das Erha-
benen als zweite, gleichrangige Kategorie der Asthetik hervor. Ein solches, bipo-
lares System faRte Dennis selbst ins Auge als er riickblickend ein VVerspaar aus der
Ars Poetica des Horaz (Hor. ars 99-100) so aufgreift, dal} mit Hilfe der antiken
Begriffsvorgaben die intendierte Verdoppelung der Asthetik formulierbar wird.
Wie man heute an bestimmte Theorievorgaben ‘anschlu3féhig’ sein sollte, mufite
man vor dreihundert Jahren an rhetorisches und poetologisches Vokabular der
Antike anknlpfen, um eigene Gedanken formulieren, legitimieren und autorisie-
ren zu kénnen. Horazens Unterscheidung von ,,pulchrum® und ,,dulce* war bereits

8 John Dennis: ,,The Grounds of Criticism in Poetry* [1704]. In: Ders.: The critical works (wie
Anm. 59), 1, 324-373, hier: 361 (Ubers., C. Z.).



66 Der negative Grund des Erhabenen — die englische Entwicklung bis Burke und die Folgen

zuvor im franzosischen Raum aufgegriffen worden, um die oben dargelegte Span-
nung von Regel und Genie bzw. fehlerfreier und wirkungsvoller Dichtung zu be-
zeichnen. Was immer auch die Unterscheidung zwischen ,,pulchrum* und ,,dulce*
zur Zeit des Horaz bedeutet haben mag, die Poetologen im spéten 17. Jahrhundert
hatten sie aufgegriffen, um die von Boileau 1674 ins Spiel gebrachte Differenz
zwischen dem ,,médiocre parfait“ und dem ,,sublime qui a quelques défauts* zu
strukturieren. Auch Dennis kodiert mit Horaz die Bipolaritat seines Modells. Zu-
sammenfassend heif3t es bei ihm:

After all, the pulchrum in Poetry moves as certainly as the dulce, but the
first moves the Enthusiastick Passions, as the latter does the vulgar ones.®

4.2 Joseph Addison — Weite und Schrecken des Ozeans

Den bei Burnet, Dennis oder Shaftesbury abzulesenden neuen asthetischen Erfah-
rungen in Hinsicht auf das Erhabene fugt Joseph Addison (1672-1719) inhaltlich
eigentlich nichts hinzu. Er biindelt aber die neuen Tendenzen, macht sie in der
moralischen Wochenschrift The Spectator bekannt, trennt das Erhabene vom
Schonen und initiiert fir die Kategorie des Erhabenen eine Binnendifferenzierung,
die Schule machen sollte. Auch bei Addison ist das “‘Naturgefthl’ gepragt von den
Eindriicken, die sich ihm wahrend einer mehrjahrigen ‘Grand Tour’ (1699-1703)
aufgedrangt hatten. Im Unterschied zu Dennis wahlt Addison fir den Hinweg
nach Italien nicht den Landweg mit der Uberquerung des Mont Cenis, sondern den
Seeweg von Nizza nach Genua. Der Sturm, in den er hier gerat, konfrontiert ihn
mit einer Dynamik, die er spéater in der Beschreibung der vermischten Empfindung
»agreeable Horrour* auf den Begriff zu bringen versucht hat. Der Ruckweg von
Italien fhrt Gber Ripaille am Sidufer des Genfer Sees, von wo sich Addison die
Fernsicht auf den Mont Blanc 6ffnet, die ihn mit ,,an agreeable kind of horror er-
flllt. Die beiden verschiedenen Eindriicke hinterlassen die Erinnerung an Bedruk-
kung und Gefahr einerseits, Grofle und Erweiterung andererseits, wodurch das
Erhabene bei Addison auf unterschiedliche Weise moduliert wird, und zwar in dy-
namischer und mathematischer Hinsicht (um gleich die termini technici aufzugrei-
fen, die Kant 1790 dafir finden wird).

Die Erfahrungen finden Eingang in eine Serie von elf Spectator-Artikeln
(Nummern 411 bis 421 im Juli 1712), die unter dem Titel Essays On the Plea-
sures of Imagination bekannt geworden sind. Die darin gebotene Theorie der Ein-
bildungskraft (Nummer 411) soll hier nur insoweit interessieren, als Addison der
»imagination“ zum einen hohen psychohygienischen Nutzen zuschreibt. Sie ver-
treibt Kummer und Schwermut, kurz: Melancholie. Solche kathartische Funk-

6 John Dennis: ,Letter “To Mr. *** Dated Oct. 1, 1717“ [gedr. 1721]. In: Ders.: The critical
works (wie Anm. 59), 1l, 401 f.



Joseph Addison — Weite und Schrecken des Ozeans 67

tionszuweisung ist damals ubiquitdr und beruht auf der anthropologischen Vor-
stellung, daR der Mensch von “Natur’ aus unruhig ist und das Bedrfnis hat, dem
sensuellen Vakuum von ,,ennuie®, ,,spleen* und ,,Langeweile* zu entkommen, und
zwar: koste es, was es wolle: Fur Dennis bot der ,languishing State of Indif-
ference” den Ausgangspunkt, die Erregung von ,,passion“ als oberstes Kunstziel
zu deklarieren. Fir Dubos war die Unruhe sturmischer, selbst schmerzlicher Lei-
denschaften allemal angenehmer als die ,,Martern“ der Langeweile. Zum anderen
unterscheidet Addison primére und sekundére ,Pleasures of the Imagination:
erstere rihren von Dingen her, die unmittelbar vor Augen stehen, letztere von den
Vorstellungen solcher Dinge, mdgen diese abwesend oder fiktiv sein. Die Unter-
scheidung, die auf dhnliche Weise auch bei Dennis oder Dubos formuliert wird,
offnet die Option fir ein energetisches Verstandnis von Kunst, kraft VVergegen-
wartigung genau diese Differenz zu tilgen. Das ist stets der Ort, argumentativ auf
den Affekt-Topos des Horaz zurlickzugreifen, der besagt, dafl derjenige, der wei-
nen machen will, selbst trauern muB (,,si vis me flere, dolendum est / primum ipsi
tibi.”“ Horaz, ars poetica 102 f.). Das produktionsasthetische Moment des Enthusi-
asmus wird in diesem Topos mit dem energetischen Sprachaspekt der Wirkungs-
asthetik verknupft. Die pathetische Ruhrung erhabener Dichtung beruht an der
Vernunft vorbei auf ansteckender Ergriffenheit.

Lust erregt der Einbildungskraft namentlich alles, was grof3, neu oder schon ist,
mag es auch so schrecklich oder widerwartig sein, dal? sich Grauen oder Abscheu
in das Vergnligen mischen. Eine solche vermischte Empfindung, deren Theorie im
Laufe des 18. Jahrhunderts noch weiter ausgebaut wird, macht das Frohsein —
Addison spricht von ,,delight — sogar besonders raffiniert oder — wer das Wort-
spiel liebt — eben besonders sublim. VVon den anschlieBend in Nummer 412 (vgl.
Materialienband M4a) ausfuhrlich dargelegten drei Eigenschaften ,,Greatness,
Novelty or Beauty* sollen hier nur Addisons Umschreibungen des Erhabenen in-
teressieren. Es geht ihm dabei um defigurierte, deformierte oder formlose, in wei-
testem Sinne also ‘h&Rliche’ Erscheinungen, die darin Ubereinkommen, dal sie
eine Art rauher Pracht entfalten — ,,rude kind of Magnificence®. Zur Bezeichnung
dieser Ausstrahlungskraft wahlt Addison das vieldeutige Adjektiv ,,rude®, dessen
Bedeutung im Englischen zwischen grob, wild, wirr, chaotisch, primitiv und
kunstlos changiert.

Auch in anderem Zusammenhang wird bei Addison (im 476. Stlick) der Aspekt
der Formlosigkeit, d.h. der Begriff ,,désordre”, aufgegriffen. Die &sthetischen Pa-
rameter ,,greatest Confusion and Disorder®, ,,Irregularity* und ,,Wilderness of [...]
compositions®, die an die Umschreibungen von Erhabenheit erinnern, fiihren bei
Addison zur Definition des Genres ‘Essay’. Die Unordnung und das Fehlen einer
Methode machen die Gattung mit einem in Konfusion liegenden, erhabenen Wald
vergleichbar. Das Gegenstlick, ein methodisch ausgearbeiteter Diskurs ahnelt da-
gegen einer Plantage, mit gerade gezogenen Wegen. Mit etwas Phantasie 1aRt sich
leicht der Gegensatz zwischen Essay und Diskurs mit der Gegenuberstellung von
Erhabenheit und Schénheit in Zusammenhang bringen. Der Essay ist an moderne



68 Der negative Grund des Erhabenen — die englische Entwicklung bis Burke und die Folgen

Subjektivitat gebunden, die mit dem Namen Montaigne ins Spiel gebracht wird.
Freilich sei eine solche Schreibart nur bei einem Mann von grof3er Bildung bzw.
einem Genie (,Man of great Learning or Genius®) ertraglich, wodurch erneut
Longins Exkurs tber Regel und Genie als Subtext selbst bei der Konstitution einer
Gattung geltend gemacht werden kann, die von Lyotard einmal im Unterschied
zur modernen Form des (frihromantischen) Fragments als ‘postmodern’ bezeich-
net worden ist.

Die Beispiele, die Addison fiir ,,Greatness* angibt, umfassen beides — Weite und
Wildheit:

Such are the Prospects of an open Champaign Country, a vast uncultivated
Desart [!], of huge Heaps of Mountains, high Rocks and Precipces, or a wide
Expanse of Waters, where we are not struck with the Novelty or Beauty of
the Sight, but with that rude kind of Magnificence which appears in many of
these stupendous Works of Nature.”

Der Betrachter solcher gewaltigen Erscheinungen wird in ein angenehmes Erstau-
nen und in ein ergOtzendes Schrecken und Entsetzen gesturzt. Das sind die Af-
fekte einer manieristischen Wirkungsésthetik. Die unbegrenzte Weite der Wste
oder des Weltmeers, der unendliche Sternenhimmel, jedoch auch der sturmbe-
wegte Ozean, alles Vorstellungen, die die Einbildungskraft erweitern, erscheinen
fiir Addison als ein Bild der Freiheit. Auf die Vorstellung des stirmischen Ozeans
kommt Addison in einer fingierten Leserzuschrift — so etwas ist gattungscharak-
teristisch flr eine moralische Wochenschrift — nochmals zurtick. Den heftigsten
Eindruck auf die Einbildungskraft mache die GroRe oder Stdarke des Meers. In
Nummer 489 (vgl. Materialienband M4b) heilit es:

I cannot see the Heavings of this prodigious Bulk of Waters, even in Calm,
without a very pleasing Astonishment, but when it is worked up in a Tem-
pest, so that the Horizon on every Side is nothing but foaming Billows and
floating Mountains, it is impossible to describe the agreeable Horrour that
arises from such a Prospect. A troubled Ocean, to a Man who sails upon it,
is, | think, the biggest Object that can see in Motion, and consequently gives
his Imagination one of the highest Kinds of Pleasure that can arise from
Greatness.

Die Passage ist gewil’ autobiographisch gefarbt. Sie ist freilich auch literarisch si-
gnifikant strukturiert. Gegentibergestellt sind zwei, auf Steigerung angelegte Bild-
bereiche. Dargestellt wird das Bild auf paradoxe Art, denn die Augenzeugen-
schaft, durch die dem Leser das Meer vergegenwartigt werden soll, ,,is impossible

0 Joseph Addison, Richard Steele: The Spectator. Ed. Gregory Smith. 4 vols. London, New York
1958, vol. 111, No. 412 (23. Juni 1712), 279-282, hier: 279. Nachweise im folgenden unter
Angabe der Artikel-Nummer im Text.



Joseph Addison — Weite und Schrecken des Ozeans 69

to describe®. Erst der Unsagbarkeitstopos gibt die Sicht auf das Erhabene frei: Das
ruhige Meer, dessen Ansicht angenehmes Erstaunen, und das rauhe Meer, dessen
Anblick angenehmes Grauen erregt. Die Suggestion einer ‘authentischen’ Seenot
wird rhetorisch gerahmt durch Unsagbarkeitstopos, Rekurs auf Longins (10,5)
Beispiel einer entsetzlichen Schiffbruchsschilderung bei Homer (1l. 15, 624-628)
und abschlieBendem Danklied der Seefahrer im Sturm aus dem 107. Psalm. Der
Wahrnehmungsschrecken wird nach Mafgabe von Textstrategien strukturiert, wo-
bei die Tendenz zu beobachten ist, dal} Grole (,,Greatness*) offenbar eher auf res,
d.h. den gedanklichen Aspekt, Erhabenheit (,,the Sublime*) dagegen offenbar eher
auf verba, d.h. den sprachlichen Aspekt, bezogen werden — eine freilich schon
innerrhetorisch problematische Unterscheidung, da die Phdnomene nicht vor, son-
dern nur in und mit der Sprache gegeben sind.

Die Unterscheidung von ,,Greatness“ und ,,Sublime®, res und verba und damit ver-
bunden der bereits angesprochene Streit um die Trennung von natural und rhetori-
cal Sublime bricht génzlich zusammen, wenn wir bedenken, dal} die Gegendiiber-
stellung der beiden von Addison favorisierten Bildbereiche eines ruhigen Ozeans
(,,Ocean [...] in a Calm*) und einer rauhen See [,,troubled Ocean*] literarischen
Mustern folgt. Die Anschauungsformen des ruhigen bzw. aufgewihlten Meers
hatte Addison zundchst aufgegriffen, um zwei Arten erhabener Bildgehalte stili-
stisch unterscheiden zu kénnen, die er in Miltons Epos Paradise Lost zur Allego-
rese des Antagonismus von Gott und Satan gefunden hatte. Addisons Milton-Re-
zension hatte sich ausfihrlich mit Miltons Darstellung der Rebellion Satans und
der Schlacht der Engel im sechsten Buch des Epos sowie der Vergegenwartigung
der Schopfung der Welt durch Gott im siebenten auseinandersetzt und festgestellt,
dal? in jenem das Erhabene auf pathetische, in diesem auf unpathetische Weise
erregt werde, ganz so, wie Longin (8,2) vorgegeben habe. In beiden Arten sei
Milton ein Meister, wie die Gegenuberstellung der beiden genannten Bicher
zeige. Addison schreibt im 339. Stick:

The seventh Book [...] is an Instance of that Sublime which is not mixt and
work’d up with Passion. The Author appears in a kind of composed and se-
date Majesty; and tho’ the Sentiments do not give so great an Emotion as
those in the former Book, they abound with as magnificent Ideas. The sixth
Book, like a troubled Ocean, represents Greatness in Confusion; the seventh
affects the Imagination like the Ocean in a Calm, and fills the Mind of the
Reader, without producing in it any thing like Tumult or Agitation.

Schematisiert man diese im 339. Spectator-Artikel vorgeschlagene Binnendiffe-
renzierung des Erhabenen, ergeben sich folgende Zuordnungen:

pathetische Erhabenheit unpathetische Erhabenheit
(Longin 8,2) (Longin 8,2)

Milton: Paradise Lost Milton: Paradise Lost




70 Der negative Grund des Erhabenen — die englische Entwicklung bis Burke und die Folgen

sixth Book seventh Book

Tumult sedate Majesty

Agitation magnificent Ideas

Greatness in Confusion [keine Entsprechung]

a troubled Ocean Ocean in a Calm

agreeable Horrour (Nr. 489) pleasing Astonishment (Nr. 489)

Aber wie ist das Erhebende am Erhabenen zu erklaren? Addison zielt in erster Li-
nie auf eine christliche, genauer: schdpfungstheologische Design-Interpretation,
nach der die GroRRe der Natur als Symbol fir die GroRe Gottes figuriert. Die
Schopfung ‘beweist’ ihren Schopfer, und zwar auf eine anschauliche, d.h. wesent-
lich wirkungsvollere Art als jede diskursive, an den Verstand gerichtete Argumen-
tation. Es sei unmaoglich, suggeriert der Kommentar zur oben zitierten Seesturm-
Passage, von der sinnlichen Erscheinung nicht auf einen tbersinnlichen Urheber
zu schlieRen:

I must confess, it is impossible for me to survey this World of fluid Matter,
without thinking on the Hand that first poured it out.

Unsere Einbildungskraft wird durch den Anblick erweitert und gedehnt und da-
durch in die Lage versetzt, immer groRere Vorstellungen auffassen zu konnen.
Das Erhabene trainiert unser Fassungsvermogen, so dal} es vollkommener und fir
Gott zuganglicher wird. Addison erldutert den Grund unseres Frohseins angesichts
erhabener Grof3e im 413. Stuck:

Our Admiration [...] immediately rises at the Consideration of any Object
that takes up a great deal of room in the Fancy, and, by consequence, will
improve into the highest pitch of Astonishment and Devotion when we
contemplate his [= the Supreme Author] Nature, that is neither circumsribed
by Time nor Place, nor to be comprehended by the largest Capacity of a
Created Beeing.

Addisons Erklarung palt genau genommen freilich nur auf den ‘mathematischen’
Aspekt des Erhabenen, d.h. auf eine Asthetik der Unendlichkeit.

Hingabe, Kontemplation und andere VVerschmelzungsphantasien umschreiben das,
was Sigmund Freud einmal in signifikanter Begrifflichkeit als ,,‘0zeanisches’ Ge-
fahl* apostrophiert hat: ,,ein Geflihl wie von etwas Unbegrenztem, Schrankenlo-
sem, gleichsam ‘Ozeanischem’*.”* Freud interpretiert dieses Gefiihl, das er an sich
selbst freilich nicht entdecken konnte, als Wunschphantasie der Zusammen-

L Sigmund Freud: ,,Das Unbehagen in der Kultur“ [1930]. In: Ders.: Abrif der Psychoanalyse.
Das Unbehagen in der Kultur. Frankfurt am Main 1972, 63-129, hier: 65 f.




Das Erhabene zwischen Addison und Burke 71

gehorigkeit des Einzelnen mit dem Ganzen der AuRenwelt und glaubt darin so
etwas wie den psychoanalytischen Ursprung religéser Bedurfnisse erkennen zu
konnen. Im Rahmen der dualistischen Triebtheorie des spéten Freud, die Eros und
Thanatos, Lebens- bzw. Liebes- und Todestrieb gegenuberstellt, muRte man das
‘ozeanische Gefuhl” wohl ersterem zuordnen. Ich erwédhne Freud — auch Balints
psychologische Typenlehre Angstlust und Regression lief3e sich anschliefen —
nicht, um Asthetik mit Psychoanalyse zu ‘erklaren’. Das hieBe lediglich, eine
Theorie in eine andere Theorie zu Ubersetzen. Vielmehr geht es mir darum, fiir
einen Sachverhalt von methodologischer Bedeutung die Aufmerksamkeit zu
scharfen. Wie man feststellen kann, greifen Addison und Freud, so verschieden
beide Autoren in Hinsicht auf historischen Ort, kulturellen Kontext und
Theoriegebdude auch zuzuordnen sind, sowohl auf den gleichen Bildbereich als
auch auf dieselbe fluidale Metaphorik zuriick. Die Psychoanalyse wird
gewissermaRen von einer Metaphorik gesteuert, die auf der Asthetik des
Erhabenen fult. DalR der Begriffsapparat der Psychoanalyse — ich nehme sie nur
als Beispiel — von der Asthetik souffliert wird, verflussigt nicht nur die
disziplindre Grenze zwischen beiden Bereichen, sondern auch die hierarchisch
gedachte Unterscheidung zwischen einer Ebene des Wissens und einer ‘dartiber’
stehenden Metaebene der Wissenschaft. Freuds psychoanalytische Erklarung des
ozeanischen Gefiihls ist nicht ‘schlauer’ als Addisons religiése Begriindung des
Erhabenen. Beide formulieren offenbar lediglich in einem der jeweiligen Zeit zur
Verfligung stehenden Sprechmedium eine Antwort auf eine ‘letzte’ Frage — etwa
mit Kant formuliert: ,,Was darf ich hoffen?* —, die in alten Gesellschaften
traditionell im Bereich der Religion beantwortet wurde. Signifikant ist es nun frei-
lich, daB Addison sich bei der Antwort auf eine religiése Frage nicht mehr auf
altere religose Antworten einlaBt, sondern in die Asthetik wechselt, und Freud gut
zweihundert Jahre spéter seinerseits seine Antwort nicht mehr in der Asthetik arti-
kuliert, sondern abermals den Diskurs, d.h. in die Psychoanalyse, wechselt. Stets
wird das gleiche Problem ventiliert, wobei die Antworten funktionséquivalent und
letztlich austauschbar sind. Historisch different ist nur das Sprechmedium, in dem
die Probleme artikuliert werden.

4.3 Das Erhabene zwischen Addison und Burke

Die von Addison ins Spiel gebrachte Binnendifferenzierung des Erhabenen wird
in England weiter ausgebaut. Dabei ist zu beobachten, dal3 die mathematische Fas-
sung des Erhabenen in eine Asthetik des Unendlichen miindet, die an das Schone,
genauer: einen neuplatonischen Schonheitsbegriff anschlieBbar bleibt. Das derge-
stalt konturierte Erhabene wird zum “hdchsten Schonen’. Die Profilierung der dy-
namischen Aspekte des Erhabenen fuhrt dagegen zur Kappung vom Schonen.
Energetische Prozesse, defigurierende Kréfte, negative Momente treten in den
Vordergrund der Definition. Das Erhabene tritt dem Schonen in einer doppelten
Asthetik gegentiber.



72 Der negative Grund des Erhabenen — die englische Entwicklung bis Burke und die Folgen

In einem postum verdffentlichten An Essay on the Sublime (1747) differenziert
JOHN BAILLIE (gest. 1743) das Erhabene nach MaRgabe von Extensitat und Inten-
sitdt aus: Er unterscheidet ein ,,joyous Sublime® von einem ,,dreadful Sublime®.
Das ,joyous Sublime* zeichnet sich durch ,Greatness”, ,Vastness“ und
,2uniformity” in der Natur aus und erregt ,,Admiration* und ,,solemn Sedateness”.
Das ,,dreadful Sublime®. dagegen wird u.a. durch die Schilderung von Seesturm
oder Kriegsgetimmel sowie durch jene erhabenen Schrecken (,,sublime Terror®)
verursacht, in denen der Zorn Gottes in Erscheinung tritt. Es geht Baillie jedoch
gegeniber der erschutternden Dynamik des Schreckens in erster Linie um den
‘ozeanischen’ Aspekt des Erhabenen, der mit kontemplativer Feierlichkeit und
seelischer Beruhigung einhergeht und das Gemit anstatt mit vermischten Empfin-
dungen mit ,,one simple grand Sensation* anfiillt.”?

Wahrend bei Baillie die kontemplativen Momente des Erhabenen im Vordergrund
stehen, zielt der zum Katholizismus konvertierte Ire JAMES USHER (1720-1772) in
seinem Buch Clio: or A Discourse on Taste (1767; 21769) auf eine durch Schrek-
ken und Entziicken erschitternde Erfahrung. Im Unterschied zum gewdhnlichen,
niederschlagenden Schrecken wohnt dem Schauder angesichts des erhabenen
Schauspiels der Natur dialektisch das Moment der Erhebung inne. Ausfihrlich
beschreibt Usher die gegenlaufige Dynamik von Niederschlagung und Erhebung
im Augenblick des Erhabenen. Im Fallen steigt die Seele auf:

In all other terrors the soul loses its dignity, and as it were shrinks below its
usual size: but at the presence of the sublime, although it be always awfull,
the soul of man seems to be raised out of a trance; it assumes an unknown
grandeur; it is seized with a new appetite, that in a moment effaces its for-
mer little prospects and desires; it is rapt out of the sight and consideration
of this diminutive world, into a kind of gigantic creation, where it finds
room to dilate itself to a size agreeable to its present nature and grandeur: it
overlooks the Appenines, and the clouds upon them, and sees nothing in
view around it but immense objects.”

Die kontrastharmonische Fassung des Erhabenen versucht, die gegenldufigen
Aspekte von ,.exhaltation” und ,terror” zu integrieren. Mit der eigentimlichen
Gewalt eines aus ,,rapture”, ,,asthonisment” und ,,elevation” gemischten Gefunhls,
in dem ,terror” und ,,delight widerstreiten, mache Gott ,,his presence known“.
Das ist letztlich wieder die bereits fir Addison herausgestellte schopfungstheo-
logische Erklarungsvariante, insofern der Anblick bzw. das Ausgeliefertsein der
Naturgewalt den hingerissenen Betrachter fragen 1aBt: ,,Who is the author of this?*

72 John Baillie: An Essay on the Sublime. London 1747 (Neudruck: Los Angeles 1953), pass.

8 James Usher: Clio: or, A Discourse of Taste. Second Edition. London 1769 (Neudruck: New
York 1970), 103 f.



Edmund Burke — Asthetik des Schreckens und des Schmerzes 73

Usher schwankt jedoch zwischen einer solchen objektiven Bestimmung, bei der
Erhabenheit schopfungstheologisch letztlich auf Gott bezogen bleibt (,,presence of
the sublime®), und einer subjektiven Fassung, bei der Erhabenheit auf das empfin-
dende Gemut als der Austragungsort der entgegengesetzten Empfindungen zielt
(,,in the sublime®). In dieser Ambivalenz deutet sich eine epochale Dialektik an,
die das 18. Jahrhundert insgesamt kennzeichnet. Die Asthetisierung des Sakralen,
die sich in der Erhabenheitsdiskussion des 18. Jahrhunderts abzeichnet, fihrt zu
einer Sakralisierung der Asthetik. Mit ihr verschiebt sich die Stellung des Sub-
jekts. Solange es kirchlich gebunden bleibt, erfahrt es im Erhabenen seinen Goitt,
verselbstandigt sich der religose Aspekt zu einem diffusen asthetischen Geflhls-
wert, erfahrt das Subjekt im Erhabenen nur noch sich selbst.

4.4 Edmund Burke — Asthetik des Schreckens und des
Schmerzes

Die englische Entwicklung fuhrt zur Definition des Erhabenen durch den Schrek-
ken bei Edmund Burke (1729-1797). Seine Abhandlung A Philosophical Enquiry
into the Origin of our ldeas of the Sublime and Beautiful (1757, 1759)"* (vgl.
Materialienband Mb5a-d) hatte groBen Einflul auf die englische ‘Schauer-
romantik’, beeinfluBte jedoch auch nachhaltig die &sthetischen Konzeptionen Di-
derots in Frankreich oder Lessings und Mendelssohns im deutschsprachigen Be-
reich. Mendelssohns ausfiihrliche Rezension, die bereits ein Jahr nach dem Erst-
druck erschien, machte Burkes Prinzipien in der deutschen Aufklarung bekannt,
eine Ubersetzung erschien jedoch erst 1773, besorgt von Christian Garve. Die
neuere Ubersetzung von Friedrich Bassenge (1956) wurde 1980 mit einer
analytischen Einleitung von Werner Strube in der ‘Philosophischen Bibliothek’
wieder zugénglich gemacht und ist weiterhin lieferbar.

Noch heute bietet Burke zeitgendssischen Kunstlern Anregungspotential: ,,To me
Burke reads like a Surrealist manual*, sagt der amerikanische Maler Barnett B.
Newman. Die Phanomenologie des Erhabenen, die Burke insbesondere im zwei-
ten Teil gibt, enthalt viele wertvolle Beobachtungen. Wegweisend ist die Tren-
nung des Schonen von Begriffen wie Proportion, Brauchbarkeit und Vollkom-
menheit. Bei dem Reichtum der Schrift kénnen hier nur wenige Aspekte themati-
siert werden, und zwar namentlich die Zentrierung des Erhabenen um den Schrek-
ken, die Affinitat zur Gewalt sowie die psychophysische Begriindung, warum der
Schrecken gefallt, d.h. ,,delightful horrour* gewéhrt.

4 Edmund Burke: A Philosophical Enquiry into the Origin of our Ideas of the Sublime and Beau-
tiful. Edited with an Introduction and Notes by James T. Boulton. London 1958. Belege im
folgenden nach der internen Gliederung der Schrift nach “parts’ und ‘sections’.



74 Der negative Grund des Erhabenen — die englische Entwicklung bis Burke und die Folgen

Burkes Gegenuberstellung von Schonheit und Erhabenheit ist in ein System kon-
sequenter Dichotomisierungen (pleasure/pain, grief/delight, sympathy/self-preser-
vation) eingefiihrt. Grundlegend fur Burkes Koordinatensystem ist die Unterschei-
dung der beiden reinen Empfindungen ,pleasure” und ,pain“ — positives
Vergnigen, das gesucht, und positiver Schmerz, der gemieden wird. Daneben
kennt Burke Modifikationsformen der beiden reinen Empfindungen. Das Aufho-
ren von Vergnigen ist ,grief“ — die vermischte Empfindung eines ,,pleasing
woe*, die dem Kummer oder der Schwermut eines verlassenen Liebhabers ent-
spricht. Das Aufhdéren von Schmerz ist ,,delight* — eine vermischte Empfindung,
die hervorgerufen wird, wenn wir einer drohenden Gefahr entgangen oder die
Qual eines heftigen Schmerzes losgeworden sind. Im Deutschen hat sich die Uber-
setzung ‘Frohsein’ fur ,,delight” eingebirgert, die Moses Mendelssohn in Anleh-
nung an die Terminologie der Wolffschen Schulphilosophie vorgeschlagen hatte
und die von Schiller aufgegriffen worden ist.

Von Burke werden ,,pleasure* und dessen Modifikation ,,grief* auf das soziale Le-
ben, insbesondere den Umgang der Geschlechter bezogen, ,,pain* und dessen Mo-
difikation ,,delight” dagegen betreffen die Selbsterhaltung, d.h. egoistische Natur
des Menschen. Damit sind die Begriffe versammelt, die Burke zur Bestimmung
des Schonen und Erhabenen braucht. Alles, was Sympathie, d.h. den sozialen
Zusammenhalt der Gesellschaft betrifft, bezeichnet Burke im weitesten Sinne als
‘schon’: 1 call beauty a social quality” (1,10). Das Erhabene dagegen griindet auf
Egoismus, d.h. auf dem Selbsterhaltungstrieb des Einzelnen. Alles, was mit
Gefahr, Schrecken und Schmerz verbunden ist, jedoch das Ich nicht unmittelbar
vernichtet, nennt Burke ‘erhaben’. Die entsprechende Definition in der Erstaus-
gabe 1757 heilt:

Whatever is fittet in any sort to excite the ideas of pain, and danger, that is
to say, whatever is in any sort terrible, or is conversant about terrible ob-
jects, or operates in a manner analogous to terror, is a source of the sublime;
that is, it is productive of the strongest emotion which the mind is capable of
feeling. When danger or pain press too nearly, they are incapable of giving
any delight, and are simply terrible; but at certain distances, and with certain
modifications, they may be, and they are delightful, as we every day experi-
ence. (1,7)

Als notwendige, freilich nicht hinreichende Bedingung des Erhabenen sichert eine
objektiv gegebene oder auch nur subjektiv als gegeben imaginierte Distanz davor,
dal} die Selbsterhaltung bedroht ist. DaR der Mensch sich von Gefahr frei fihlt,
bringt das Gefiihl inneren Gehobenseins und Triumphs hervor, das auf3erordent-
lich angenehm ist. Dieser ,,sense of inward greatness* (1,17) setzt Burke mit der
Seelengréf3e gleich, die Longin fur das Erhabene geltend gemacht hatte. Die Am-
bivalenz zwischen objektiver und subjektiver Fassung des Erhabenen setzt sich
bei Burke fort. Einerseits knupft er an die von Addison ins Spiel gebrachten re-
ligsen Konnotationen an, insofern er die Wirkung als Bewunderung



Edmund Burke — Asthetik des Schreckens und des Schmerzes 75

(,,admiration“), Hochachtung (,,reverence®), Ehrfurcht (,,respect®) und Erstaunen
(,,astonishment) falt. Andererseits strukturiert Burke ,,delight” deutlich als ein
Selbstgefihl, das indiziert, frei von Gefahr bzw. der Vernichtung entgangen zu
sein. Die psychophysische Untersuchung, mit der Burke erklart, warum der
Schrecken gefallt, bedient sich nachdrucklich des subjektorientierten Modells, daf?
man Freude daran hat, sich von aller Art Leidenschaften bewegt zu fiinlen.”

Da Burkes ausschliel3lich auf den Schrecken bezogene Definition des Erhabenen
in der Offentlichkeit auf Widerstand und Befremden gestoRen war, bekraftigte er
in der Neuauflage zwei Jahre spater nochmals seine Position, daR Schrecken das
beherrschende Prinzip des Erhabenen sei:

Indeed terror is in all cases whatsoever, either more openly or latently the
ruling principle of the sublime. (11,2)

Eigens neu eingeflgt wird der Abschnitt ,,power” (11,5), der auf die Behauptung
eines Kritikers entgegnet, er kenne nichts Erhabenes, das mit Gewalt verbunden
ware. Hierin weist Burke nach, daB auch die Affekte Bewunderung und Achtung
verkappte AuBerungsformen des Schreckens seien, der die gemeinsame Quelle
von allem, was erhaben ist, sei: ,.terror, the common stock of every thing that is
sublime.” (11,5) Deutlich sind bei Burke mit der Gegeniberstellung von Schonheit
und Erhabenheit Gewalt- und Herrschaftsverhéltnisse abgebildet. Seine Opposi-
tionspaare spiegeln Macht- und Autoritatsverhaltnisse, besonders den Gegensatz
des ménnlichen und weiblichen Prinzips, wider. Schénheit impliziert soziale
Gleichheit, symmetrische Kommunikation, angstlosen Umgang, gegebenenfalls
freilich auch Herablassung, so dal? Burke wenig schmeichelhaft festhalt, dafl Liebe
der Geringschatzung weit nédher ist, als man gewohnlich glaubt (,,but love approa-
ches much nearer to contempt than is commonly imagined” 11,5). Erhabenheit da-
gegen impliziert hierarchische Verhaltnisse, Unterwerfung und Herrschaft. Burke
liest Affekte in Hinsicht auf damit verbundene Machtbeziehungen: ,,we submit to
what we admire, but we love what submits to us* (111,13). Burke wirde vermutlich
mit solchen Bemerkungen heute nicht als politisch korrekt gelten, er hat uns je-
doch den vorurteilslosen Blick eines nlchternen Moralisten voraus, der nicht
darauf blickt, wie die Menschen sein wollen, sondern darauf, wie sie sind. Weil
Schrecken und Schmerz nur von einer tberlegenen Macht droht, nennt Burke sie
erhaben. Dies trifft gleichermalBen auf den Despoten wie das Geschrei einer
grolien Volksmenge zu.

Mit der Definition des Erhabenen durch den Rekurs auf den Schrecken geht ein
bestimmtes Gottesbild einher. Gott erscheint bei Burke nicht als alliebender Vater
wie im Neuen Testament, sondern als zorniger Gott wie im Alten Testament. Die-

> René Descartes: Die Leidenschaftten der Seele [frz. 1649]. Franzosisch-deutsch. Hg. Klaus
Hamacher. Hamburg 1984, Art. 94: ,,on prend naturellement plaisir a se sentir émouvoir a
toutes sortes de Passions*.



76 Der negative Grund des Erhabenen — die englische Entwicklung bis Burke und die Folgen

ses Gottesbild wird sich als entscheidende Rezeptionshemmung des Burkeschen
Erhabenheitsbegriffs in der deutschsprachigen Aufklarung, etwa bei Lessing oder
Mendelssohn, erweisen. Genaugenommen argumentiert Burke in Hinsicht auf sein
Gottesbild nicht theologisch, sondern asthetisch. Als Objekt des Verstandes be-
trachtet, mag der Herrgott eine komplexe Idee von Macht, Weisheit, Gerechtigkeit
und Gute darstellen, doch affiziere er aus dieser Perspektive weder Einbildungs-
kraft noch Affekte. Das Gotteshild des Alten Testamentes ist poetisch, das des
Neuen nur verstandlich. Der Anschauung stelle sich Gott vielmehr im Zorn als un-
widerstehliche, alles vernichtende Gewalt dar:

In the scripture, wherever God is represented as appearing or speaking,
every thing terrible in nature is called up to heighten the awe and solemnity
of the divine presence. (11,5)

Die Vergegenwartigung Gottes muf3 in der Dichtung daher immer von Grauen und
Schrecken begleitet werden. Burke konturiert in dem eingefugten Abschnitt
~power nicht nur die Skizze einer Asthetik der Gewalt, sondern stoRt damit auch
an die &sthetische Grenze der Aufklarung vor. Gegeniiber der Lichtmetaphorik
taucht Burke das Erhabene ins Dunkel. Uber das Verhiltnis von Klarheit und
Dunkelheit in der Dichtung heil3t es bereits 1757, dal} eine dunkle Idee wirkungs-
voller sei als eine klare. Demgegentiiber geht Burke 1759 noch einen Schritt weiter
und fiigt hinzu: ,,A clear idea is therefore another name for a little idea.” (11,4) Die
Verbindung des Erhabenen mit ,,power“, d.h. Energie oder Kraft flihrt geradewegs
zur &sthetischen Aufwertung des Bosen, das traditionell in der Gestalt Satans ver-
korpert wird. Miltons Portrat Satans wird zum Paradigma einer Asthetik des Bo-
sen erhoben:

He above the rest
In shape and gesture proudly eminent
Stood like a tower: [...] (zit. 11,4)

Flankiert durch aufklarerische Religionskritik einerseits, die Trennung von Ethik
und Asthetik andererseits, macht der Teufel Karriere, die sich in die Dekadenz ei-
ner ‘schwarzer Romantik’ (Mario Praz) fortsetzen wird. Fir Baudelaire endlich
wird Satan, wie er von Milton gestaltet und von Burke in der Kategorie des Sub-
limen wirkungsvoll fur die Nachwelt &sthetisch fixiert worden ist, zum Ideal
méannlicher Schonheit.

Zur Zentrierung des Erhabenen um Schrecken und Gewalt tritt eine physiologi-
sche Antwort auf die Frage nach der effektiven Ursache des Frohseins, das
Schrecken und Schmerz unter der Voraussetzung gewéhren, dal} diese nicht un-
mittelbar vernichtend sind. Zur Erklarung, warum der Schrecken geféllt, greift
Burke auf die kartesianisch-hobbes’sche Psychophysiologie zurtick, die besagt,
dal? die Gemitsbewegungen als Gemdutsbewegungen angenehm sind. Das Erha-
bene wird dadurch zu einer Art Katastrophentraining und -immunisierung.



Edmund Burke — Asthetik des Schreckens und des Schmerzes 77

Burke halt fest, dal} Schrecken und Schmerz Muskelspannung und Muskelkon-
traktion sowie eine damit verbundene Erregung der Nerven verursachen. Daraus
schliel3t er nun umgekehrt, dal3 alles, was solche Spannung zu erzeugen fahig ist,
eine dem Schrecken und Schmerz ahnliche Empfindung hervorbringen, d.h. eine
Quelle des Erhabenen sein misse, selbst wenn damit keine Idee von Gefahr ver-
bunden sein sollte. Die Verknipfung einer ohne Gefahr erweckten, dennoch der
Schreckreaktion analogen Anspannung der Nervenfasern mit dem Zustand von
Frohsein gelingt Burke durch den Ruckgriff auf die sensualistische Psychophy-
siologie der Langeweile, die im englischen Empirismus verbreitet und Burke be-
sonders durch die Lektiire Dubos’ vertraut war. Burke rekurrierte auf die damals
vertraute Vorstellung, daR eine jede Beschaftigung der Nerven, die sie wirksam
erhalt, ohne sie zu ermiden, angenehm ist. Muskeln und Nervenfasern sind bei
Untatigkeit schlaff und in einem geschwéchten Zustand, der mit Niedergeschla-
genheit und Melancholie einhergeht und nicht selten im Selbstmord endet. Gegen
Depression verschreibt Burke, der birgerlich-protestantischen Ethik folgend,
»exercise or labour” (1v,6). Arbeit namlich ahnelt aufgrund der mit ihr notwendi-
gerweise einhergehenden Faser- und Muskelkontraktionen in jeder Beziehung,
auBer im Grade, dem Schmerz:

and as such [labour] resembles pain, which consists in tension or con-
traction, in every thing but degree. (1v,6)

Die psychophysische Erklarung des Erhabenen, die uns Burke im folgenden Ab-
schnitt bietet, erscheint uns heute etwas absurd. Unsere Erwartungshaltung ist frei-
lich nicht von der empirischen Asthetik des 18., sondern von der idealistischen
Asthetik des frihen 19. Jahrhunderts gepragt. Den zeitgendssischen Rezensenten
erschienen die physiologischen Ausfiihrungen Burkes als vollig akzeptabel. Men-
delssohn fuhlte sich durch Burkes Erklarungsansatz in seiner eigenen, auf Dubos
zurlckgreifenden Erklarung der vermischten Empfindung des ,,frohen Schauers*
bestatigt. Noch Kant schatzte Burkes psychologische Bemerkungen als ,,uberaus
schon® (Kritik der Urteilskraft, A 129) ein.

Die Frage, wie Schmerz die Ursache von Frohsein werden kdnne, beantwortet
Burke im Blick auf die Analogie von Arbeit und Schmerz. Auch die durch das Er-
habene erregten Affekte Schrecken und Schmerz hielten die Korperfasern in Be-
wegung, trainierten die gréberen und feineren Teile des Systems, reinigten von
geféhrlichen und beschwerlichen Stérungen und stellten dadurch ein gutes Selbst-
gefiihl her. Gegentiber den melancholischen Folgen bewegungsloser Tragheit ist
der sublime Schmerz, der mit dem Erhabenen verbunden ist, allemal angenehm.
Kurz: Das Erhabene ist ‘gesund’ fur die Seele:

In all these cases, if the pain and terror are so modified as not to be actually
noxious; if the pain is not carried to violence, and the terror is not conver-
sant about the present destruction of the person, as these emotions clear the
parts, whether fine, or gross, of a dangerous and troublesome incumbrance,



78 Der negative Grund des Erhabenen — die englische Entwicklung bis Burke und die Folgen

they are capable of producing delight; not pleasure, but a sort of delightful
horrour, a sort of tranquillity tinged with terror; which as it belongs to self-
preservation is one of the strongest of all passions. (1v,7)

4.5 Nach Burke — Gothic Novel und Asthetik des Unend-
lichen

Viele Schriften, die in der Epoche der englischen Schauerromantik, die mit Ho-
race Walpoles (1717-1797) Roman The Castle of Otranto (1764) beginnt, das
Thema des Erhabenen traktieren, erreichen das von Burke vorgegebene Niveau
nicht. Sie belegen jedoch, wie JOHN (1747-1822) und ANNA LAETITIA AIKINS
(1743-1825) Versuch On the Pleasure derived from Objects of Terror (1773) oder
NATHAN DRAKES (1766-1836) Aufsatz On Objects of Terror (1798), daR die Affi-
nitat von Asthetik, Erhabenheit und Schrecken in den Mittelpunkt literaturkriti-
scher Uberlegungen getreten ist. Auch JAMES BEATTIE (1735-1803) wartet in sei-
nen Illustrations on Sublimity (1783) mit einer ganzen Palette vermischter Emp-
findungen auf, die vom Erhabenen erregt werden, doch reicht sein Erklarungs-
ansatz hinsichtlich des ,,stifen Schreckens* (,,pleasing horror*) tber aristotelische
Katharsis und Dubos’ Emotionalismus nicht hinaus. Gegenstande, welche die
Seele in Tatigkeit setzen, selbst wenn sie mit Schrecken, Angst oder Kummer
verbunden seien, erregten ,,unaussprechliche Freuden®, vorausgesetzt, daR die
unangenehmen Leidenschaften ,,voribergehend und ihre Ursachen mehr eingebil-
det als wirklich gegriindet sind.“’® Die ersten schulmaRigen Zusammenfassungen
weisen darauf hin, daB die Asthetik von ,,delightful horrour* und ,,Sublimity* am
Ende des 18. Jahrhunderts zum Handbuchwissen avanciert ist. Hinsichtlich des
Erhabenen sind hier Titel wie das sehr verbreitete, dreibédndige Lehrbuch von
HUGH BLAIR (1718-1800) Lectures on Rhetoric and Belles Lettres (London 1783)
zu nennen, in dem ,,Sublimity or Grandeur* (Vol. I, Lect. ur) sowie die Frage
»Why the sorrow exited by tragedy communicates pleasure* (Vol. Ill, Lect. vL)
ausfihrlich behandelt werden. Einen gewissen SchluRpunkt der Debatte setzt
BasiL BARRETT (1781-1858) mit seinen Pretensions to a Final Analysis of the
Nature and Origin of Sublimity, Style, Beauty, Genius and Taste (London 1812).
Mit Blick auf die Frage, wie es kommt, dal Schmerz Frohsein machen konne,
liegt es ahnlich. GEORGE CAMPBELLS (1719-1796) zweibandige, 1776 in England
herausgebrachte und 1791 ins Deutsche (bersetzte Philosophie der Rhetorik ent-
halt ein langes und erschdpfendes Kapitel ,,Von der Ursache desienigen [!] Ver-
gnlgens, welches uns Gegenstande geben, die Mitleid oder andre schmerzhaften
Geflhle rege machen* (Bd. I, Kap. x1). Hier setzt die einschlagige Monographie

6 James Beattie: ,,lllustrations on Sublimity*. In: Ders.: Dissertations, Moral and Critical. London
1783 (Reprint: Stuttgart, Bad Cannstatt 1970), 605-655; hier zit. nach der deutschen
Ubersetzung ,,Bemerkungen (iber das Erhabene®. In: Moralische und kritische Abhandlungen.
Aus dem Englischen, mit Zusédtzen [von Carl Friedrich August GrofRe]. 3 Tle. Géttingen
1790, TI. 11, 209 ff., hier: 234.



Nach Burke — Gothic Novel und Asthetik des Unendlichen 79

von MARTIN MAc DERMOTS A Philosophical Inquiry into the Source of the Plea-
sures derived from Tragic Representations (London 1824) an.

Statt Gegenstand asthetischer oder philosophischer Reflexion zu bleiben, war Bur-
kes neue Asthetik des Schreckens langst zur Praxis der gothic novel geworden, in
der das Bose und der Terror die Hauptthemen ausmachten. Burkes Ausfiihrungen
kodnnen gewissermalien als Gattungspoetik des Schauerromans gelten, in dem die
Erregung von Spannung und Schrecken wesentlichste Triebfeder ist. Burkes Kate-
gorie des Erhabenen war auf Wirkung angelegt, ethisch indifferent und malR mit
der Favorisierung des Dunklen die Grenzraume der Aufklarung aus. Das Andere
der Aufklarung und der Widerspruch gegen die instrumentelle Vernunft bilden
Dimensionen des Schauerromans, die ihn zu einer entscheidenen Stufe des
modernen BewuRtseins machen. ANN RADCLIFFE (1764-1823), die mit The Myste-
ries of Udolpho (1794) einen Prototyp des Genres schrieb, knupft ausdriicklich an
Burkes Begriffe an. Vor allem prononciert sie im Blick auf den Horror nach-
driicklich den Aspekt des ‘Unheimlichen’, insofern ,,uncertainty and obscurity“’’
das Wichtigste bei der Gestaltung des Ubernatiirlichen in der Dichtung ausma-
chen.

Wahrend der Schauerroman die dynamischen Momente des Erhabenen ausspielt,
steht in der romantischen Asthetik des Unendlichen die Depotenzierung des Erha-
benen im Vordergrund. Das Unheimliche und das Unendliche schreiten quasi die
Spannung des modernen BewuRtseins aus. Dem Ich, das Uber seiner Sehnsucht
nach Entgrenzung den Preis des damit verbundenen dionysischen Grausens zu
vergessen scheint, begegnet man vorziglich in der Lyrik der englischen Romanti-
ker, auf die die deutsche Literatur und Philosophie stark beeindruckend gewirkt
haben. Wie im deutschsprachigen Raum, etwa bei Wackenroder, Tieck oder No-
valis, leben auch in England die Illusionen empfindsamer Entgrenzungsphantasien
fort, in denen der sympathetische TranenfluR die Grenzen der Individuation unter-
spulen sollte. Die Dichtungen von SAMUEL TAYLOR COLERIDGE (1772-1834) und
WiLLiaAM WORDSWORTH (1770-1850) sind vom Bestreben gekennzeichnet, die
moderne Entfremdung in Bildern naturfrommer Ganzheit zu Uberwinden. Cole-
ridge zahlt dabei auf eine “élévation sans rupture’, d.h. eine Erhabenheit ganzlich
ohne das negative Moment von Schrecken und Schmerz. Coleridge konturiert das
Erhabene als eine neuplatonisch gefalte Erfahrung der Erhebung und Sublimie-
rung. Der amerikanische Komparatist James B. Twitchell schreibt daruber:

There is no ‘collapse’ for Coleridge when the sublime is perceived, but
rather elevation and possible purification. In a sense what happened after the
turn of the century was a reconciliation of neoclassic and romantic tensions,
for what the eighteenth century saw as the outer limit of order, the nine-
teenth took as the beginning of new experience. [...] an experience beyond

7 Ann Radcliffe: ,,On the Supernatural in Poetry“. In: The Monthly Magazine and Literary Journal
16 (1826), 145-152, hier: 150.



80 Der negative Grund des Erhabenen — die englische Entwicklung bis Burke und die Folgen

the senses that does not generate terror and fear, as Burke has suggested, but
instead produces insight and knowledge.™

Coleridge inszeniert in seinen Texten den Begriff einer metaphysischen Erhaben-
heit, in dem das Moment der Hemmung zugunsten einer um so prononcierteren
ErgieBung génzlich bedeutungslos geworden ist. Eine Anschauung dieser sub-
limen Erfahrung gibt eine Erinnerung an das Meer bei Malta, in der eine naturreli-
giose ‘unio mystica’ (oder ein ozeanisches Gefhl) evoziert wird, die Coleridge in
eines der bemerkenswerten Prafixkomposita, um die er das Deutsche beneidete, zu
fassen wulRte.

The Sky, or rather say, the Aether, at Malta, with the Sun apparently suspen-
ded in it, the Eye seeming to pierce beyond, & as it were, behind it — and
below the aetherial Sea, so blue, so ‘a’ zerflossenes Eins, the substantial
Image, and fixed real Reflection of the Sky — .7

Obwohl das in Coleridges Tagebuch literarisch fixierte Bild die Farbkompositio-
nen William Turners vorwegzunehmen oder Freuds Begriff des ‘ozeanischen Ge-
fiihls® zu veranschaulichen scheint, wird man ideengeschichtlich nicht fehlgehen,
die Beschreibung als Allegorie des ‘groflen Meers der Schonheit” (Plat. symp.
210e), zu dem die Platonische Ideenlehre aufsteigt, zu deuten.

Erhabenheitsmomente ohne Schrecken gestaltete auch William Wordsworth, in
denen er Ichverlust und Einswerdung mit der &ufReren Natur imaginiert. Die in der
idealistischen Asthetik angestrebte dialektische Versohnung von Subjekt und Ob-
jekt gestaltet die romantische Dichtung als wechselseitige Durchdringung von Ich
und Natur. Neuplatonische und spinozistische Traditionslinien tberschneiden
sich, wenn Wordsworth als AbschluR von The Prelude (entst. 1799/1805; gedr.
postum 1850) den Aufstieg zum Mount Snowdon in Wales als intertextuelle
‘imitatio’ von Petrarcas Mont Ventoux-Epistel anlegt. Die Beschreibung des phy-
sischen Aufstiegs in die sublime Bergnatur fungiert als Symbol einer Erhebung zu
~pathetic truth*, deren Aufschwung sich mit ,,deep enthusiastic joy“ vollzieht.&

Im gleichen Jahr, in dem auf dem Kontinent Friedrich Schlegel im 116.
Athendum-Fragment die romantische Dichtung als eine ,,progressive Universal-
poesie” bestimmt, erscheinen in England die epochemachenden Lyrical Ballads
von Wordsworth und Coleridge. Berihmt darin ist der ‘locus sublimitatis’ in den

8 James B. Twitchell: Romantic Horizons. Aspects of the Sublime in English Poetry and Painting
(1770-1850). Columbia 1983, 87.

7 Samuel Taylor Coleridge: The Notebooks. Vol. 2: 1804-1808 (Text). Ed. Kathleen Coburn. New
York 1961, No. 3159, 12.74 (Sept. 1807).

80 William Wordsworth: The Prelude. 1799, 1805, 1850. Ed. Jonathan Wordsworth, M. H. Ab-
rams, Stephen Gill. New York, London 1975, Book 13, 1805, Vers 265 und 261.



Nach Burke — Gothic Novel und Asthetik des Unendlichen 81

Zeilen ,,written a few miles above Tintern Abbey*, in denen das lyrische Ich sich
zu transzendenter Erfahrung erhebt:



82 Der negative Grund des Erhabenen — die englische Entwicklung bis Burke und die Folgen

And | have felt
A presence that disturbs me with the joy
Of elevated thoughts; a sense sublime
Of something far more deeply interfused,
Whose dwelling is the light of setting suns,
And the round ocean, and the living air,
And the blue sky, and in the mind of man,
A motion and a spirit, that impels
All thinking things, all objects of all thought,
And rolls throught all things.8!

Wordsworth verdichtet in seinen Zeilen, in denen das Verstromen des Ich durch
Enumeration und Enjambement zum AtemfluR geformt wird, zwar eine Erweite-
rung der Einbildungskraft an sich selbst, aber die Gewalt, die das Gemiit zerreil3en
miRte, wird doch pantheistisch soweit abgefedert, dal? nur noch die im présenti-
schen Modus gefaRte Verwirrung eines unbegrifflichen ‘je ne sais quoi’ geblieben
ist. Gleichwohl h&lt Wordsworth in einem nachgelassenen Fragment, das im Kon-
text eines Fihrers durch den nordenglischen Lake-District entstanden ist, an der
begrifflichen Scheidung des Erhabenen und Schodnen als verschiedenen Rezep-
tionsformen fest. Zwar konne ein Sujet gleichermaRen mit der Kraft begabt sein,
das Gefuhl des Schonen oder des Erhabenen zu erwecken, ,,tho’ [...] the mind can-
not be affected by both these sensations at the same time, for they are not only
different from, but opposite to, each other.“®2 Wahrend das Gefiihl des Schénen
mit der deutlichen Wahrnehmung der Teile einhergeht, zeichnet sich das Gefuhl
des Erhabenen durch eine gleichsam schwebende Kontemplation unter Aus-
schaltung bewufter Einzelwahrnehmungen aus.

4.6 ,,Soyez ténébreux — Diderots sublimer Rat an die
Kinstler

Wir hatten die Darstellung der franzdsischen Entwicklung des Erhabenen zugun-
sten Englands verlassen. Nun mussen wir nochmals auf Frankreich zuriickkom-
men. Denis Diderot (1713-1784) ergénzt seine Schonheitslenre (1751) und die
Mitleidsdramaturgie des genre sérieux (1757/58) unter dem Eindruck Edmund
Burkes um eine Asthetik des grand go(it. Mehrmals hat daher der Philosoph einer
‘achtenswerten’ Postmodene, Jean-Francois Lyotard, nicht ohne Siffisanz gegen-

81 William Wordsworth: ,,Lines written a few miles above Tintern Abbey, on Revisting the Banks
of the Wye during a Tour, July 13, 1798“. In: Wordsworth and Coleridge: Lyrical Ballads
[1798]. Ed. R. L. Brett, A. R. Jones. London 21965, 113-118, Z. 93-102.

8 William Wordsworth: [,, The Sublime and the Beautiful, 1811/12]. In: Ders.: The Prose Works.
Ed. W. J. B. Owen, Jane Worthington Smyser. 3 vols. Oxford 1974, vol. Il, 349-360, hier:
349.



»Soyez ténébreux* — Diderots sublimer Rat an die Kiinstler 83

uber einer reduktionistischen Sichtweise der Aufkldarung seitens ihrer heutigen
Verfechter, darauf aufmerksam gemacht, dal3 es bei Diderot nicht eine einzige,
sondern mindestens drei Asthetiken gibt. Die Doppeldeutigkeit seiner Asthetik,
das Schwanken zwischen einer neoklassizistischen Lehre der ,,rapports”, die sein
Encyclopédie-Artikel ,,Beau” bot, und einer praromantischen Theorie des Subli-
men, zu der ihn Burke gefiihrt hatte, gebe ihm geradezu etwas Postmodernisti-
sches:

Et qu’on s’interroge un peu sur I’équivoque de I’esthétique d’un Diderot
partagé entre le néoclassicisme de sa théorie des ,,rapports* et le postmoder-
nisme de son écriture dans les Salons.?

In Diderots Asthetik des Erhabenen wird einerseits mit der Forderung, daR die
Dichtung ,,quelque chose d’énorme, de barbare et de sauvage* verlange, das Pro-
gramm einer ‘Rebarbarisierung’ der Literatur vorgetragen, andererseits mit dem
durch die Burke-Lektiire gescharften Verstandnis fur alle Szenen des Schreckens,
die zum Sublimen fiihren, den Dichtern der schwer mit Aufklarung zu vereinba-
rende Ratschlag erteilt:

Soyez ténebreux. [...] il y a, dans toutes ces choses je ne sais quoi de ter-
rible, de grand et d’obscur. (Seid dunkel. [...] das alles hat etwas unsagbar
Furchtbares, GroRes und Dunkles.)8

Indem Diderot mit der Kategorie des Erhabenen Schrecken, Leid und Tod in der
Kunst prasent hélt, 13t er die idyllische Harmonie neoklassizistischer Synthese
zersplittern. Diese ‘subversive’ Dimension seiner vorromantischen Poetik soll hier
besonders gegen jene antiquierten Versuche herausgestellt werden, die versuchten
Diderots Asthetik geradlinig auf einen ,,birgerlichen Klassizismus“ festlegen zu
wollen. In den Kunstkritiken der Salons, die Diderot in den 60er Jahren verfafit, ist
der rationalistische bzw. neoklassizistische Begriff der ‘schonen Natur’ zugunsten
einer energetischen Vorstellung der ‘schrecklichen Natur’ aufgegeben. Das ,,soyez
ténebreux”, das die Konsequenz aus Diderots Burke-Rezeption zieht, néhert ihn
stark dem Immoralismus Stendhals und Nietzsches an. Diderots stets gegenwar-
tige Bewunderung flr erhabene Landschaften und schreckliche Schiffbriiche ist
vor allem in den Ausstellungsbesprechungen des Salons von 1767 greifbar. Darin
geht Diderot mit dem fiir seine Schiffbruchsdarstellungen berihmten Maler Jo-
seph Vernet — ,ce terrible Vernet® — auf einen imagindren Spaziergang durch
sieben unterschiedliche Landschaften. Die Komposition der Landschaften ist auf

8 Jean-Francois Lyotard: ,,Appendice svelte a la question postmoderne“ [Juni 1982]. In: Ders.:
Tombeau de I'intellectuel et autres papiers. Paris 1984, 75-87, hier: 81 f.

8 Denis Diderot: ,,De la poésie dramatique* [1758]. In: Ders.: Euvres complétes. Ed. Herbert
Dieckmann, Jean Varloot. Paris 1975 ff., X (1980), 323-427, hier: 402; ders.: ,Salon de
1767, ebd., XVI (1990), 53-508, hier: 235. Deutsche Ubersetzung nach: Denis Diderot:
Asthetische Schriften. Ubers. Friedrich Bassenge, Theodor Liicke. Berlin, Weimar 1967, 11,
7-217, hier: 122.



84 Der negative Grund des Erhabenen — die englische Entwicklung bis Burke und die Folgen

Steigerung hin angelegt. Das schone Ideal 6ffnet sich zur Asthetik des Erhabenen.
Zuletzt steht Diderot am tosenden Meer. Die Situation ist topisch. Sie geht auf
Lukrez zurtick (De rerum natura 11,1-8). Zitiert sei eine langere Passage, in der
Diderot minutits das grausame Geschehen der Schiffbruch und Seeschlacht Gber-
blendenden Szene zielsicher auf rhetorische Wirkung hin anlegt und mittels Ver-
gegenwartigung — seit Longin Figur des Erhabenen — vor Augen stellt:

J’ai vu ou j’ai cru voir, tout comme il vous plaira une vaste étendue de mer
s’ouvrir devant moi. J’étais éperdu sur le rivage, a I’aspect d’un navire en-
flammé. J’ai vu la chaloupe s’approcher du navire, se remplir d’hommes et
s’éloigner. J’ai vu les malheureux que la chaloupe n’avait pu recevoir,
s’agiter, courir sur le tillac du navire, pousser des cris. J’ai entendu leurs
cris. Je les ai vus se précipiter dans les eaux, nager vers la chaloupe, s’y atta-
cher. J’ai vu la chaloupe préte a étre submergée; et elle I’aurait été, si ceux
qui I’occupaient, 6 loi terrible de la nécessité, n’eussent coupé les mains,
fendu la téte, enfoncé le glaive dans la gorge et dans la poitrine, tué, mas-
sacré impitoyablement leurs semblables , les compagnons de leur voyage,
qui leur tendaient en vain du milieu des flots, des bords de la chaloupe, des
mains suppliantes et leur adressaient des prieres qui n’étaient point enten-
dues. J’en vois encore un de ces malheureux; je le vois, il a recu un coup
mortel dans les flancs. Il est étendu a la surface de la mer; sa longue cheve-
lure est éparse. Son sang coule d’une large blessure. L’abime va I’engloutir.
Je ne le vois plus. [...] Cependant la flamme du vaisseau éclairait les lieux
circonvoisins. Et ce spectacle terrible avait attiré sur le rivage et sur les ro-
chers les habitants de la contrée qui en détournaient leurs regards. (230 f.)

(Ich sah oder — ganz wie Sie wollen — glaubte zu sehen, wie ein weites
Schiff sich vor mir auftat. Ich war am Ufer bestiirzt bei dem Anblick eines
brennenden Schiffes. Ich sah, wie die Schaluppe sich dem Schiff naherte,
wie sie sich mit Menschen fillte und wie sie sich entfernte. Ich sah auch,
wie die Unglucklichen, die die Schaluppe nicht mehr hatte aufnehmen kén-
nen, auf dem Oberdeck des Schiffes hin und her liefen und Schreie aus-
stieRen. Ich horte ihr Geschrei, ich sah, wie sie sich in die Fluten stlirzten,
auf die Schaluppe zuschwammen und sich an ihr festhielten. Ich sah, wie die
Schaluppe dem Untergang nahe war. Sie wére untergegangen, wenn die In-
sassen — o furchtbares Gesetz der Notwendigkeit! — nicht den anderen die
Hénde abgehauen, den Schadel gespalten, das Schwert in die Kehle und in
die Brust gebohrt hatten, wenn sie nicht unbarmherzig Wesen ihresgleichen
getdtet und die Reisegefahrten niedergemacht hatten, die ihnen an den Sei-
tenwénden der Schaluppe aus der Flut vergeblich flehende Hande entgegen-
streckten und ihnen Bitten zuschrien, die nicht erhért wurden. Ich sehe noch
deutlich einen dieser Unglucklichen; ja ich sehe ihn. Er hat einen tddlichen
Stich in die Seite bekommen. Er treibt auf dem Meer, sein langes Haar ist
aufgelost, sein Blut flieit aus einer klaffenden Wunde. Der Abgrund will ihn
verschlingen. Und ich sehe ihn nicht mehr. [...] Unterdessen erhellte der
Brand des Schiffes die Umgebung. Das furchtbare Schauspiel hatte die Be-



»Soyez ténébreux* — Diderots sublimer Rat an die Kiinstler 85

wohner der Gegend an den Strand und auf die Felsen gelockt; sie wandten
Ihre Blicke ab.) (118 f.)

Mdogen sich die herbeigelaufenen Zeugen am Ufer auch abwenden, die Leser —
wir — sind Zuschauer des Schiffbruchs geworden, den Diderot in UberschieRender
Phantasie beschreibt. Die Abkehrung der Augen der Zuschauer ist die rhetorische
Geste, die den Autor vom schlechten Gewissen entlastet und die uns — den Le-
sern — den Blick auf die Schreckensszene freigibt. Ihre dramatische Vergegen-
waértigung miindet bei Diderot in neue Einsichten tber die dsthetische Attraktivitéat
von Schrecken und Erhabenheit, die er in Auseinandersetzung mit Edmund Bur-
kes epochaler Untersuchung vom Erhabenen und Schonen (1757) gewonnen hatte.
Offenbar die 1765 erschienene franzosische Ubersetzung selbst oder Exzerpte dar-
aus vor Augen, tbernimmt Diderot sowohl Burkes Beispiele im einzelnen als auch
dessen zentralen Lehrsatz im ganzen:

Tout ce qui étonne I’ame, tout ce qui imprime un sentiment de terreur con-
duit au sublime. (233 f.) (Alles, was die Seele in Erstaunen setzt, alles, was
ihr ein Gefuhl des Schreckens einfloRt, fuhrt zum Erhabenen.) (121)

Die Lukrez’sche Schiffbruchsszene jedoch fand sich bei Burke noch nicht — sie
mit der Asthetik des Erhabenen in Verbindung gebracht zu haben, ist Diderots ei-
gene Leistung.

Es wére ein Millverstandnis zu glauben, die Leser solcher Katastrophenszenen
oder die Betrachter vor Vernets Gemélden bildeten eine Gemeinschaft empfind-
sam kommunizierender Seelen.®® Die Ansicht, daR die Riihrung des Zuschauers
vor der Leinwand Vernets in eine Identifikation mit den Opfern versetze, teilt al-
lenfalls die heroisch-humanitére Illusion der Sympathie-Lehre der empfindsamen
Aufklarung, einer Analyse der egoistischen Struktur des Mitleids halt sie nicht
stand. Die sympathische Lesart hélt sich treu an den Wortlaut des Textes, sie ber-
sieht jedoch die Geste, die den Blick freigibt, den Text generiert und die astheti-
sche Phantasie erhitzt. Nicht erst bei Nietzsche, sondern bereits im 18. Jahrhun-
dert selbst war die Perspektive einer ,,Lust an der Macht* (Nietzsche) als der ver-
borgene Nerv der scheinbaren Solidaritatsempfindung der Sympathie bloRgelegt
worden. Weit davon entfernt, einen ,,activisme moral* zu identifizieren, entdeckt
unser Geschmack an den grausigen Schauspielen einen ,sadisme viscéral®. Die
empfindsamen Evokationen des Schreckens thematisieren im Kern gerade keinen
Bezug auf den Nebenmenschen, sondern eine selbstbezogene Struktur: An der
kraftvollen Dynamik der grausigen Szene macht der Betrachter seine eigene Erha-
benheit ,,sich flhlbar®. Jene ,,connaissance flatteuse de I’énergie de notre ame*

8 wvgl. ,L’émotion du spectateur devant la toile de Vernet repose sur I'identification avec les
victimes. [...] Notre gout pour les spectacles cruels relévent, non d’un sadisme viscéral, amis
d’un activisme moral“ (Michel Delon: ,,JJoseph Vernet et Diderot dans la tempéte”. In: Re-
cherches sur Diderot et sur I'Encyclopédie 15, 1993, 31-39, hier: 34 und 35).



86 Der negative Grund des Erhabenen — die englische Entwicklung bis Burke und die Folgen

(Salon de 1767, 197), derer sich Diderot an den Opfern des Grauens versichert,
markiert ein Ich- und kein Fremdgefuhl. Es ist der Begriff der ,,connaissance flat-
teuse®, auf den es hier ankommt: Er deckt die selbstreferentielle Struktur auf, die
die Lust am fremden Schmerz garantiert. Denn seiner Natur nach, d.h. als
Fremdgefihl ist Mitleid eine unangenehme Empfindung, die erst auf der zweiten,
autoreferentiellen Ebene mit der Lust einhergeht, da wir eine Aktivitat in uns
verspiren. Das Gerichtetsein dieser Aktivitat ist auf dieser Ebene des Ichgefiihls
sekundar. Daher rihrt auch die eigentlimliche Anziehung der ,,beauté du crime*
bei Diderot und die Neigung zum erhabenen Verbrecher bei Schiller. Nicht wozu
Rihrung erfolgt, sondern dal Gemdutsbewegung stattfindet ist ausschlaggebend:
Pathetisches Mitleid ist Starkegefiihl und wird auch im 18. Jahrhundert bereits als
solches gesehen. Bei der Darlegung der Theorie der vermischten Empfindungen
wird darauf zurtickzukommen sein.

Die Revision seiner Kunstanschauungen durch das Sublime, die Diderot insbeson-
dere im Salon de 1767 betrieben hatte, blieb jedoch fiir die Asthetik des ausge-
henden 18. Jahrhunderts folgenlos. Gegentiber dem rationalistisch begrenzten En-
cyclopadie-Artikel ber das Schéne, der 1774 von Johann Jakob Engel ins Deut-
sche Ubersetzt wird, und der soziofunktional eingezwangten Dramaturgie der Mo-
ral, die Gotthold Ephraim Lessing 1760 in Deutschland bekannt macht, hatten die
Salons im deutschsprachigen Raum freilich mit einer originelleren und fruchtba-
reren Seite der Asthetik Diderots bekanntmachen kénnen. MiRmutig &uRert sich
z.B. Schiller tGber ihren Moralismus:

Er sieht mir bei asthetischen Werken noch viel zu sehr auf fremde und mo-
ralische Zwecke [...]. Immer muf3 ihm das schéne Kunstwerk zu etwas an-
derm dienen.“ (an Goethe, 7. Aug. 1797)

Die sublime Seite von Diderots Asthetik blieb den Zeitgenossen aufgrund ihrer
(nur auszugsweisen) Verbreitung im diskreten Medium der Correspondance litté-
raire, philosophique et critique (1753-1813) bis Uber das Jahrhundertende hinaus
so gut wie unbekannt. Nichts bezeugt oder erlaubt auch nur die Annahme, daf3
Diderots Gedanken aus dem Salon de 1767 vor ihrer postumen Publikation 1798
wirksam geworden seien — selbst Schriftsteller, die im Dienst deutscher Firsten
Zugang zu den handschriftlich verbreiteten Korrespondenznachrichten hatten, wie
Goethe, Schiller oder Herder, erwéhnen sie erst zu einem spéteren Zeitpunkt.



»So0yez ténébreux* — Diderots sublimer Rat an die Kiinstler 87

Ubungsaufgaben zum 4. Kapitel

1.

Versuchen Sie sich an lhre letzte Reise ans Meer oder ins Hochgebirge
zu erinnern und halten Sie diese Erinnerung schriftlich fest. Vergleichen
Sie das von Ihnen gewéhlte Vokabular mit dem Begriffsinventar des
Schonen und Erhabenen.

. Lesen Sie Addisons Spectator-Artikel Nummer 412 (M4a). Ordnen Sie

die erwahnten Beispiele fur ‘Greatness’ nach Kriterien wie
schon/hallich oder weit/wild. Versuchen Sie es mit anderen Kriterien.
Diskutieren Sie dabei jedes Beispiel mit Freunden.

. Diskutieren Sie den Einwand des Rezensenten aus dem Literary Ma-

gazine von Burkes Definition des Erhabenen (1,7 = M5a). Nutzen Sie
bei lhren Uberlegungen die Unterscheidungen, die Longin (8,2) hin-
sichtlich der Pathosarten vorschlagt.






5 Das Erhabene im deutschsprachigen Raum des
18. Jahrhunderts

Eine wichtige Schaltstelle zwischen der neolateinischen Gelehrsamkeit und der
volkssprachlichen Literatur im 17. Jahrhundert bildet MARTIN OPITZ’ (1597-1639)
Buch von der Deutschen Poeterey von 1624. Darin macht er sich zur Aufgabe,
von der poetologischen Uberlieferung der Antike und der Renaissance das zu
erinnern, was ,vnsere deutsche Sprache vornehmlich angehet”. Obwohl als
Gewahrsmanner nur Aristoteles und Horaz einerseits, andererseits Vida (1490-
1566) und Scaliger (1484-1558) genannt werden, erinnert Opitz’ Konzeption des
Poeten doch stark an Longins Grundsédtze (8,1). Opitz hélt eingangs in der
»,vorrede” fest, daR Dichtungsvermdgen zum Teil durch eine Poetik vermittelt,
zum Teil jedoch auch angeboren sein musse:

Wilewol ich mir von der Deutschen Poeterey [...] etwas auff zue setzen
vorgenommen; bin ich doch solcher gedancken keines weges/ das ich
vermeine/ man kdnne iemanden durch gewisse regeln vnd gesetze zu einem
Poeten machen.8

Vielmehr misse ein Dichter Phantasie haben. Im einzelnen schreibt er:

Er mul? [...] von sinnreichen einfallen vnd erfindungen sein/ mul ein grosses
vnverzagtes gemite haben/ muf hohe sachen bey sich erdencken konnen/
soll anders seine Rede eine art kriegen/ und von der erden empor steigen.
(Ebd., Cap. 111, 16)

Man hat zwischen der Eingangsbemerkung, dal? das Wesentliche der Dichtung
sich nicht in Lehrsétze fassen lasse, und der Tatsache, daf} sich Opitz’ Poetik doch
in der Aufzéhlung mechanischer Regeln erschopfe, stets eine Inkonsequenz sehen
wollen, die der hastigen Niederschrift und eiligen Veroffentlichung des Buchs ge-
schuldet gewesen sein konnte. Vielleicht folgt Opitz mit der gleichzeitigen Beto-
nung von Regel und ingenium aber auch nur jener Struktur, die Longin (8,1) vor-
gegeben hatte, als er von den finf Grundsétzen des Erhabenen zwei als angeboren
und drei als erlernbar hingestellt hatte. Nun ist zwar meines Wissens von der Spe-
zialforschung Longin-Einflu bei Opitz bisher nicht geltend gemacht worden. Er
kdnnte aber die vermeintliche Inkonsequenz, derer die Forschung Opitz zeiht, er-
Kl&ren, zumal es interessant zu wissen ware, von woher Opitz ein solches Dichter-
Bild, das auf die Kraft zur gedanklichen Konzeption setzt, anderswoher als aus
Longin beeinfluBten VVorlagen hatte tibernehmen sollen.

8 Martin Opitz: Buch von der Deutschen Poeterey (1624). Hg. Cornelius Sommer. Stuttgart 1970,
Cap. I. ,Vorrede®, 11.



88 Das Erhabene im deutschsprachigen Raum des 18. Jahrhunderts

5.1 Dreistillehre zwischen Barock und Aufklarung
— Von der ,,hocherhabenen Schreibart* zum
»vernunftig =erhabenen Ausdruck*

Die Dreistillehre, die als komplexes Regelsystem die Dekorumsvorschriften, d.h.
das Verhéltnis von Worten, Dingen und stdndischer Sozialgliederung, koordiniert,
gehort in der Rhetorik und Poetik des Barocks zum Allgemeingut. Die Barock-
poetik tbernimmt das System der genera elocutionis weitgehend unveréndert aus
der Renaissance und dem Humanismus. Das genus sublime bildet darin die vor-
nehmste Stilhéhe. Zur exemplarischen Veranschaulichung der genera dicendi sei
nochmals Opitz zitiert, der im sechsten Kapitel seiner Deutschen Poeterey ,,VVon
der zuebereitung vnd ziehr der worte*, d.h. von der elocutio, handelt. Dabei steht
das aptum, d.h. der gehérige Zusammenhang von Dingen und Worten, im Vorder-
grund. Die Stilh6he hat dem sozialen Stand zu entsprechen:

weil aber die dinge von denen wir schreiben vnterschieden sind/ als gehoret
sich auch zue einem jeglichen ein eigener vnnd von den andern vnterschie-
dener Character oder merckzeichen der worte. Denn wie ein anderer habit
einem konige/ ein anderer einer piuatperson gebihret/ vnd ein Kriegesman
so/ ein Bawer anders/ ein Kauffmann wieder anders hergehen soll: so muf
man auch nicht von allen dingen auff einerley weise reden; sondern zue
niedrigen sachen schlechte/ zue hohen ansehnliche/ zue mittelmassigen auch
massige vnd weder zue grosse noch zue gemeine worte brauchen. (Ebd.,
Cap. VI, 40)

Ahnlich wie Thomas Hobbes in England verbindet Martin Opitz im deutschspra-
chigen Raum das System der genera elocutionis mit der Gattungslehre, die eben-
falls der sozialen Standehierarchie entsprechend gegliedert ist. Die rhetorische Ko-
ordination von Stand, Stil und Genre wird unter dem Begriff der ‘Standeklausel’
zusammengefalit. Dieses Gattungssystem ist bis weit ins 18. Jahrhundert in Kraft
und bricht erst mit der Debatte um das burgerliche Trauerspiel einerseits, dem Er-
folg des Romans andererseits zusammen. Hinsichtlich des stilus humile schreibt
Opitz:

In den niedrigen Poetischen sachen werden schlechte vand gemeine leute
eingeflhret; wie in Comedien vnd Hirtengegesprechen. (Ebd.)

In Epos und Tragddie dagegen herrscht stilus sublime, der erschiittern soll:

Hergegen in wichtigen sachen/ da von Gottern/ Helden/ Konigen/ Fursten/
Stadten vnd dergleichen gehandelt wird/ muft man ansehliche/ volle vnd
hefftige reden vorbringen/ und ein ding nicht nur bloR nennen/ sondern mit
prachtigen hohen worten vmbschreiben. (Ebd., 42)

Die Stillehre der europdischen Poetik des Cinquecento wird von der Barockpoetik
unverandert Gbernommen, mag ihre Bedeutung auch seit 1650 langsam zuriick-



Dreistillehre zwischen Barock und Aufklarung 89

treten. Der Herborner Gelehrte JOHANN HEINRICH ALSTED (1588-1638) fixiert
1630 in seiner Encyclopaedia das Grundlagenwissen der Zeit. Dabei akzentuiert
Alsted die Geltung der ,,characteres dicendi* (sublimis, mediocris, humilis) nach-
dricklich in seinen Anweisungen fir die Poetik. Die héchste Stillage nennt Alsted
,sublimis, seu gravis*“.8” Herangezogen wird diese Stilhhe bei gewichtigen, (iber-
ragenden und ernsten Stoffen, um damit Helden, Kriege, Ratschldge, Erlasse u.a.
darzustellen und zu beschreiben. Dem hohen Stil kommt Wirde (,,dignitas) zu.
Er eignet sich besonders flr die Vergegenwartigung pathoshaltiger Situationen
und zielt auf Rihrung (,,commovere*) und hinreilende Bewegung der Seele
(,,terror animi*) ab.

Barockrhetorik und -poetik folgen bzw. modifizieren im wesentlichen die bei
Opitz oder Alsted formulierten VVorgaben. So rét der Nurnberger Patrizier GEORG
PHILIPP HARSDORFFER (1607-1658) 1648 in seinem beriihmten Poetischen Trich-
ter, ,,hohe Dinge mit hohen prichtigen Machtworten“ vorzutragen.® Der Danziger
Gymnasialprofessor JOHANN PETER T1Tz (1619-1689) bestimmt 1642 das ,,Hohe*
als Stillage. Alhardus Moller (geb. um 1630) nennt es 1656 den ,,vortrefflichsten*
der genera dicendi. Der Erfurter Jurist KASPAR STIELER (1632-1707) spricht 1673
von einer ,hocherhabenen Schreibart”, in der, wie der Brandenburgische
Hofhistoriograph MARTIN KEMPE (1642-1683) 1667 dekretiert, nur die
,hochwichtigen Sachen* der Heldengedichte, Trauerspiele oder héfischen Ro-
mane eingekleidet werden.8®

Erst JOHANN CHRISTOPH GOTTSCHED (1700-1766) modifiziert im Rlckbezug auf
franzésische Vorgaben, etwa von Charles Rollin (1661-1741), die traditionelle
Hierarchie zugunsten einer “funktionalen’ Unterscheidung. Damit macht sich ge-
wissermalien der Wechsel von einem nach Stdnden oder Kasten geordneten, ‘stra-
tifikatorischen’ zu einem *“funktionalen’ Sozialsystem im Sinne Luhmanns auch in
der Rhetorik geltend. Bei der Bestimmung der Schreibarten kommt es nach Gott-
sched nicht so sehr auf den ,,&ulRerlichen* als auf den ,,innerlichen* Unterschied
an, auf den man hauptsachlich zu sehen habe. Demnach kommt es zu einer Glie-
derung, die ihren Ausgangspunkt nicht an der &uferlichen elocutio, sondern an
den officia oratoris, d.h. den drei Funktionen des Redners, nimmt, der nach Gott-
sched lehren, belustigen und bewegen wolle:

87 Johann Heinrich Alsted: Encyclopaedia. 7 Tom. Herborn 1630, T. I1, lib. X, sec. 1, cap. I, reg. I,
511.

8 Georg Philipp Harsdoerffer: Poetischer Trichter. Die Teutsche Dicht- und Reimkunst. 1. TI.
Nirnberg 1650 (Neudruck: Darmstadt 1969), VI, 11, 7, 106.

8 Die Zusammenstellung folgt Joachim Dyck: Ticht-Kunst. Deutsche Barockpoetik und rhetori-
sche Tradition [1966]. 2., verb. Aufl. Bad Homburg, Berlin, Zirich 1969, 91-112, hier: 101
(Titz), 96 (Moller), 99 (Stieler) und 109 (Kempe).



90 Das Erhabene im deutschsprachigen Raum des 18. Jahrhunderts

Die gute Schreibart, so wie man dieselbe in der Beredsamkeit nutzen kann,
ist dreyerley, nemlich die natirliche, die sinnreiche, und die bewegende. Ich
weil wohl, daR sie von andern anders eingetheilet zu werden pfleget.®

Der erste deutsche Longin-Ubersetzer, CARL HEINRICH (seit 1749: von) HEINEKEN
(1706-1791) hat Gottscheds funktionaler Einteilung den Vorwurf des
»Mischmaschs“! gemacht und an der &uRerlichen Situierung der hohen, erhabe-
nen bzw. prachtigen Schreibart als der hochsten Stillage im Rahmen der traditio-
nellen Dreistillehre festgehalten. Der Disput zwischen Heineken und Gottsched
indiziert, dal’ das rhetorische System als unhinterfragbare Autoritat in die Krise
geriet, weil das hinter der bisherigen aptum-Lehre stehende Sozialsystem im 18.
Jahrhundert in Bewegung kommen sollte. Ich hatte schon eingangs festzuhalten
versucht, dal die Rhetorik innerhalb dieses Umbauprozesses sich als Disziplin
zwar auflost, das rhetorische Wissen aber fortbesteht und neuverteilt wird.

Gottsched schwankt zwischen einem wirkungsasthetisch begriindeten Festhalten
an den genera dicendi, die nochmals auf den drei Aufgaben des Redners gegrindet
werden, und einer werkpoetischen Relativierung zugunsten einer nattrlichen bzw.
vernunftigen Redeweise, die am Wahrscheinlichkeitskriterium, dem Gottsched die
Dichtung unterwirft, orientiert ist. Am signifikantesten wird dieser Widerstreit
einmal in der denkwiirdigen Wortpragung von dem ,,verninftig=erhabenen Aus-
druck® dokumentiert. Gottsched versucht in diesem Diktum quasi Werk- und Wir-
kungsanforderung, d.h. den Rekurs der Rede auf die Vernunft und den Anspruch
des Redners, machtig zu wirken, in Einklang zu bringen. Wirkungs- und Wahr-
scheinlichkeitsforderung widerstreiten einander, wodurch sich die Widerspriiche
in Gottscheds frihaufklarerischem Literaturprogramm erklaren. Die ,,bewegliche®,
d.h. bewegende Schreibart, ,,sonst auf griechisch die pathetische, auf lateinisch die
affectudse genannt”, wird in Gottscheds Werk tber die Redekunst mit dem Topos
‘si vis me flere” (‘Wenn du mich zum Weinen bringen willst’)
zusammengebracht:

Diese [= die bewegliche Schreibart] ist eine Art des Ausdrucks, die den Lei-
denschaften eigen ist. [...] Er [= der Redner] suchet sich, so viel wie mdglich
ist, erst selber in den Affect zu setzen, den er ausdriicken und erregen will:
Alsdenn 188t er seiner Einbildungskraft den Zigel, so hitzig, so nachdriick-
lich und einnehmend zu reden, als es ihm nur mdglich ist. [...] Es ist schwer
noch andere Regeln von dieser Schreibart zu geben.®

% Johann Christoph Gottsched: Ausfiihrliche Redekunst, nach Anleitung der alten Griechen und
Romer [...]. Leipzig 1736, I. Tl., xvI. Hauptst., § 14, 338.

% Carl Heinrich Heineken: ,,Untersuchung vom Erhabenen®. In: Dionysius Longin: Vom Erhabe-
nen. Ubers. Ders. [1737, 21738, “1784]. Dresden 31742, 313-376, hier: 319.

92 Johann Christoph Gottsched: Ausfiihrliche Redekunst [1736, 51759], I. TI., XvI. Hauptst., § 17.
In: Ders.: Ausgewéhlte Werke. Hg. Joachim Birke, Philipp M. Mitchell. 12 Bde. Berlin, New
York 1968-1987, VII. 1 (1975), 410.



Das Ende des heroischen Menschenbilds 91

Dort, wo die Regelpoetik dem Dichter die Ziigel schieRen l&i3t, hat sie ihr Recht
verloren. VVon der Eigenlogik des eklektisch zusamengebrachten Toposinventars
gedréngt, ist Gottsched an dieser Stelle bis an jenen kritischen Punkt gefuhrt wor-
den, an dem bei Boileau die doctrine classique umschlug und fir den erhabenen
Dichter die Regel ausgab, sich um keine Regel zu scheren. Durch die in den Vor-
dergrund gestellte persuasive Kraft der ‘pathetischen’ bzw. ‘affektudsen’ Aus-
drucksart gerat Gottsched in (unfreiwillige) Nahe zu der von Johann Jacob Brei-
tinger (1701-1776) pointierten ,,hertzrihrenden Schreibart®, die jedoch bei dem
Schweizer, dem Begriff des Merveilleusen bei Boileau folgend, nicht als Stilhéhe
aufgefalit, sondern vielmehr zum Stil der Dichtung schlechthin entgrenzt wird.

Ein Uber die Stillage hinausgehendes Verstandnis des Erhabenen kennt das deut-
sche Barock nicht. Vollig verfehlt ist daher eine Bezeichnung wie ,,Neubarock®,
die fur die mit den Namen Bodmer, Pyra oder Klopstock verbundene Gegenfront
zu der auf Vernunft und Natirlichkeit zielenden Grundrichtung der Aufklarung
vorgeschlagen wurde. Das genus sublime im 17. und das Erhabene im 18. Jahr-
hundert trennt die Longin- und Boileau-Rezeption, die erst nach Gottsched mit
den eben genannten Kritikern bzw. Dichtern einsetzt. ZEDLERS Universa-
I=Lexicon, das das Wissen der Frihaufklarung thesauriert, notiert lediglich die
stilistische Bedeutung:

Stylus sublimis, oder magnificus, ist eine Schreib=Art, welche [...] so hoch
gehet, als sie kan.

Das ‘Hohe’ ist fir Zedler ein rdumlicher, das ‘Grof3e’ ein mathematischer Termi-
nus, d.h. Longins ‘hypsos’ oder Addisons ‘Greatness’ hinterlassen im ABCdarius
der Lemmata noch keine Spuren. Daneben verzeichnet Zedler lakonisch nur:
~Erhaben, nennet sich der grosse Gott“%®* — eine Definition, die durch die weitere
Begriffsentwicklung binnen Generationsfrist ihre Umkehrung erfahren wird.

5.2 Das Ende des heroischen Menschenbilds

Die Didaktik des barocken Trauerspiels zielte auf die Einlibung eines heroisch-
erhabenen Habitus. Der Affekt der Bewunderung sollte zur Nachahmung des mu-
sterhaften Vorbilds anleiten. Eingelibt werden sollte ein auf SeelengréRe beruhen-
der Gleichmut (‘constantia’) gegeniliber den Zufallen der Welt (*fortuna’). Die Re-
geln, die die Trauerspielpoetik normiert, entsprachen im tbrigen wie die Stande-
klausel dem genus sublime. ‘Hypsos’ wurde als ,,magnanimitas“, d.h. Seelen-
hoheit und Geistesgrofe, aufgefallt. Ein solches Konzept wird seit 1730, durch die

9 Grosses vollstandiges Universal=Lexicon aller Wissenschaften und Kiinste. 64 Bde, 4 Suppl.-
Bde. Hg. Johann Heinrich Zedler. Halle, Leipzig 1732-1754, Bd. XL (1744), s. v. >stylus
sublimis<, 1476, und Bd. VIII (1734), s. v. >Erhaben<, 1620.



92 Das Erhabene im deutschsprachigen Raum des 18. Jahrhunderts

Mitleidstheorie des aufklarerischen, namentlich *birgerlichen” Trauerspiels ver-
dréngt. In der von Johann Jacob Bodmer (1698-1783) und Pietro dei Conti di Ca-
lepio (1693-1762) angestellten ,,Untersuchung wie ferne das Erhabene in den
Trauerspielen Platz haben kénne* (1736) wird das Erhabene zugunsten sympathe-
tischer Identifikation relativiert. Bewunderungswurdige Helden und erhabene
Handlungen (,,grosse Thaten“, ,.grosse Character”, vortreffliche Vorbilder®,
»heroische Exempel“) sind passé. Statt Bewunderung soll die Tragddie jetzt
~angenehmes Weinen“ erregen.®* Bei GOTTHOLD EPHRAIM LESSING (1729-1781)
wird der Affekt der Bewunderung génzlich obsolet. Hatte es die heroische Tugend
auf Leistung, Auszeichnung und Ubertreffen des Anderen abgesehen, zielt die
neue, ‘burgerliche’ Ethik auf zwischenmenschlichen Umgang. Helden und Heilige
sind flr Lessing unempfindliche, halsstarrige ,,Ungeheuer. Statt auf Heroismus
setzt Lessing auf Solidaritat und Sympathie. Lessings Merksatz, der als Motto der
gesamten empfindsamen Kulturstromung des 18. Jahrhunderts gelten kann, lautet:

Der mitleidigste Mensch ist der beste Mensch, zu allen gesellschaftlichen
Tugenden, zu allen Arten der Grol3muth der aufgelegteste. Wer uns also mit-
leidig macht, macht uns besser und tugendhafter, und das Trauerspiel, das
jenes thut, thut auch dieses, oder — es thut jenes, um dieses thun zu
konnen.%

Die Empfindsamheit, d.h. die ,, Thréane“, wird zum Ausweis wahrer Menschlich-
keit. Das burgerliche Trauerspiel soll darauf zielen, ,,unsre Fahigkeit, Mitleid zu
fahlen, [zu] erweitern“, schreibt Lessing im sog. Briefwechsel Uber das Trauer-
spiel. Gleichwohl herrscht das auf Bewunderung basierende, admirative VVorbild-
modell noch lange in der Trivialdramaturgie, d.h. im Repertoire der zumal sid-
deutschen Bihnen, vor und Uberlebt namentlich in der politisch-klassizistischen
Republikanertragddie (Stichwort: ‘Brutus’, ‘Cato’ oder “Virginia’). Verbunden ist
mit dem Auswechseln des Menschenbilds auch ein komplettes Auswechseln der
Musterkultur. Umgeschaltet wird von der romisch-antiken auf die griechisch-an-
tike Tradition, vom Imperium auf die Polis, von Virgil auf Homer, von den solda-
tischen Romertugenden eines Horatius auf die ‘verzwickte’ Menschlichkeit einer
Iphigenie, d.h. fir den deutschsprachigen Raum von Klassizismus auf ‘Klassik’.

Dem franzosischen Vorbild, das Erhabene in moralischer Absicht als willenshe-
roische ‘Grandeur’ zu fassen, folgen dagegen einige burgerliche Sittenlehrer.
Mentalitatsgeschichtlich ist, sehe ich recht, die Verbindung von Tugendhaushalt
und Erhabenheit, obwohl eine solche Verknipfung im ciceronischen Rednerideal

% Pietro dei Conti di Calepio: ,,Untersuchung wie ferne das Erhabene in den Trauerspielen Platz
haben kénne* In: Johann Jacob Bodmer, Pietro dei Conti di Calepio: Brief=Wechsel von der
Natur des poetischen Geschmackes. Ziirich 1736 (Neudruck: Stuttgart 1966), 95-115.

% Gotthold Ephraim Lessing an Friedrich Nicolai, [13.] Nov. 1756. In: Gotthold Ephraim Lessing,
Moses Mendelssohn, Friedrich Nicolai: Briefwechsel tber das Trauerspiel. Hg. Jochen
Schulte-Sasse. Muinchen 1972, 55.



Das ,,Wunderbare* und ,,Herzrihrende* in der Poetik der Frihaufklarung 93

(‘orator perfectus’) vorgegeben ist, fur das 18. Jahrhundert bisher nicht weiter un-
tersucht worden. Daher soll hier nur auf eine interessante Quelle hingewiesen wer-
den, in der das Erhabene als Erziehungsprogramm funktionalisiert wird. Wie oben
angedeutet, war in Frankreich das Erhabene als duRerster Grad menschlicher Voll-
kommenheit (*‘majestas’, ‘gravitas’, ‘magnanimitas’) zum Verhaltensideal eines
‘honnéte homme’ stilisiert worden. Diese vorbirgerlich-absolutistischen
Tugenden werden nun im deutschen, insbesondere nordwestdeutschen Kontext zu
neostoischen Werten wie Gemitsruhe und Edelmut umgedeutet, wodurch — um
es salopp zu sagen — die Mentalitat des aufgeklarten preufSischen Beamten nobi-
litiert wird. CHRISTIAN NICOLAUS NAUMANN (1720-1797), ein Studiengenosse
Lessings, schreibt in der Schrift Von dem Erhabenen in den Sitten (1751) in dem
Abschnitt ,,Von den groBmuthigen Handlungen*:

Leutseligkeit, Wohltatigkeit, Dienstgeflissenheit, und was man unter dem
rechtschaffenen Wesen verstehet, sind der Ruhm, die Freude, die Gemiiths-
ruhe, das hochste Gut, der erste und letzte Zweck eines Edelmuthigen. Er ist
unermidet arbeitsam, ordentlich bis zum Eigensinne, in jedem Geschafte
aufmerksam, genaurichtig und auf den Punkt fertig, gegen sich selbst
strenge, und gegen andere liebreich, dabey worthaltend, dal} er sein Ver-
sprechen zur Stunde und voéllig erfiillet, wenn es auch mit seinem Schaden
geschehen sollte. [...] Gunst, Geschenke, Menschenfurcht, Ansehen der Per-
son, Privatabsichten, und alle diese Magnete schlechter Seelen, sind ihm
unbekannte Dinge, die er verabscheuet und hasset.®

»Dienstgeflissenheit* steht jetzt anstelle heldischer ‘magnanimitas’, ,,Ehrlichkeit*
zahlt jetzt mehr als hofische ‘Ehre’.

5.3 Das,,Wunderbare*“ und ,,Herzrihrende* in der Poetik
der Fruhaufklarung

Kommen wir auf die Kategorie des Erhabenen im engeren, d.h. &sthetischen Sinne
zurlick. Unter einer einseitigen Sichtweise auf den Leipzig-Ziricher Literatur-
streit, d.h. die Auseinandersetzung zwischen Johann Christoph Gottsched (1700-
1766) auf der einen, Johann Jacob Bodmer (1698-1783) und Johann Jacob Brei-
tinger (1701-1776) auf der anderen Seite, ist lange unentdeckt geblieben, daR die
von den Schweizern gegen Gottscheds Wahrscheinlichkeitsbegriff mobilisierte
Kategorie des Wunderbaren unmittelbar an Boileaus Longin-Ubersetzung an-
knupft. Mit Gottscheds Wahrscheinlichkeitsbegriff und Bodmer/Breitingers Be-
griff des Wunderbaren stehen einander nicht franzésischer Klassizismus und eng-
lische Musterkultur gegentber, wie lange gedacht wurde, sondern franzésischer

9 Christian Nicolaus Naumann: Von dem Erhabenen in den Sitten. Erfurt 1951, 51 f.



94 Das Erhabene im deutschsprachigen Raum des 18. Jahrhunderts

Klassizismus und dessen boileausche Supplemente (,,sublimité, ,,désordre”, ,je
ne sais quoi“) — zumal beide Parteien fest auf dem Boden des Wolffianismus
stehen, der von Christian Wolff (1679-1754) begriindeten rationalistischen
Schulphilosophie.

Die philosophische Pramisse des Wolffianismus, ein Gut in der Gestalt der Voll-
kommenheit vorzustellen, fuhrt in der ersten Hélfte des 18. Jahrhunderts im
deutschsprachigen Raum dazu, daB das in Frankreich ausgebildete dynamische
Verstandnis des Erhabenen als einer der Sprache innewohnenden performativen
Kraft zugunsten einer statischen Auffassung eingefroren wird. Eine Vollkommen-
heit, die nicht deutlich erkannt, sondern nur klar empfunden wird, hei3t demnach
‘Schonheit’. Innerhalb dieses Konzepts ist das Erhabene die Gestalt hochster Voll-
kommenbheit, d.h. eine Steigerungsform des Schonen, die Bewunderung bzw. Ver-
wunderung erregt. Gottsched zahlt zwar Longin neben Aristoteles und Horaz zur
Trias derjenigen Kunstrichter, deren Regeln ihn zum Unternehmen einer Criti-
schen Dichtkunst (1729) beféhigt hatten. Gleichwohl spielt das Erhabene in sei-
nem Kritischen Werk keine grof3e Rolle: Das Wunderbare wird nach MaRgabe der
Wahrscheinlichkeit reguliert, der Tragodienheld wird am Mal} des mittleren Cha-
rakters relativiert, und die Erhabenheit der Natur bleibt auBer acht oder doch zu-
mindestens nebensachlich, insofern die beschreibende Poesie als nur untergeord-
neter Modus von Mimesis abgewertet und die physikotheologische Dichtung eines
Barthold Heinrich Brockes’ (1680-1747) oder Albrecht von Hallers (1708-1777)
herabgesetzt wird.

5.3.1 Bodmer/Breitinger

Wahrend Gottsched unter dem Dichtungsvermdogen die Féhigkeit reflexiver Regel-
anwendung versteht, zielen Bodmer und Breitinger auf die Uberwéltigende Kraft
vergegenwartigender Phantasie. Bei ihrem Begriff der Einbildungskraft wird Ge-
setzmaligkeit zwar impliziert. Sie normiert das Dichten jedoch nicht im voraus,
sondern kann erst nachtréglich durch eine vernunftige Kritik interpretativ expli-
ziert werden. Zwar hatten die Ziricher schon in den 20er Jahren ein Werk geplant,
in dem gegeniber Longin ein ganz neuer Begriff des Erhabenen hatte entwickelt
werden sollen, tatsdchlich motivieren jedoch erst Angriffe auf Miltons Paradise
Lost zur Entfaltung einer Kategorie, mit der ein solch erhabenes Gedicht litera-
turtheoretisch legitimiert werden konnte. In ihren kritischen Hauptschriften von
1740/41 legen Bodmer/Breitinger einerseits ein auf ,,Herzrihrung“ zielendes
Konzept des Wunderbaren vor, andererseits betreiben sie darin die begriffliche
Scheidung des Schénen vom ,,GroRRen* und ,,Ungestiimen*,

Wie Boileau grenzt Bodmer grundsétzlich den ,,oratorischen Firniss* des genus
sublime der Dreistillehre vom Erhabenen ab. Er definiert es vielmehr als jene



Das ,,Wunderbare* und ,,Herzrihrende* in der Poetik der Frihaufklarung 95

asthetische Kraft, die ,,auch die grosten [!] Geister in Erstaunen hinreisset, oder
mit Schrecken anfiillet“.®” Dabei konvergieren das Wunderbare und Erhabene,
insofern die Zuricher sowohl an Boileaus wirkungsasthetische Bestimmungen des
»Merveilleux* als auch direkt an Longin anschlieBen. Der Ruckgriff auf den
»beruhmten griechischen Lehrer des Erhabenen®, wie Breitinger in der Critischen
Dichtkunst schreibt, spielt nicht nur hinsichtlich der Odendichtung, in deren Mit-
telpunkt der ,,Enthusiasmo®, d.h. ,,heilige[n] Rausch®, steht, eine wichtige Rolle.%
Sondern der EinfluR ist auch dort greifbar, wo Longin nicht ausdriicklich genannt
wird, etwa wenn es um offenbar fehlerhafte oder unordentliche Dichtung geht:

Die Poeten kdnnen des Erhabenen und des Wunderbaren ohne ihren Fall
nicht beraubet seyn [...] Man muR sich auch die Gefahr, welche das Grolie,
Wunderbare und Erhabene begleitet, nicht allzu erschrecklich vorstellen,
den gesezt, dal man einigemahl dartiber strauchelt, so ist der Leser geneig-
ter dergleichen Fehler zu verzeiehen, als die magere Armuth, die weder Tu-
genden noch Fehler hat. (11, 1X, 434)

Wahrend diese Passage den longinischen Exkurs Uber Genie und Fehler in den
dichtungstheoretischen Kontext von 1740 adaptiert, verallgemeinert eine Darle-
gung Uber den Stil der ,hertzrihrende[n] Schreibart, die ,mittelst der Ent-
zlickung der Phantasie das Hertz der Leser angreiffe, und sich davon Meister ma-
che* (I, xm, 353), den von Boileau auf die Ode bezogenen Begriff des ‘beau
désordre’:

Die Eigenschaft dieser Sprache bestehet demnach darinnen, daB sie in der
Anordnung ihres Vortrages, in der Verbindung und Zusammensetzung der
Worter und Redensarten, und in der Einrichtung der Rede=Satze sich an
kein grammatisches Gesetze oder logicalische Ordnung, die ein gesetzteres
Gemiithe erfordern, bindet; sondern der Rede eine solche Art der Verbin-
dung, der Zusammenordnung, und einen solchen Schwung giebt, wie es die
raschen Vorstellungen einer durch die Wuth der Leidenschaften auf einen
gewissen Grad erhitzten Phantasie erheischen; also dafl man aus der Form
der Rede den Schwung, den eine Gemiths=Leidenschaft Giberkommen hat,
erkennen kan. (1, X111, 354 f.)

Daneben unterscheiden die Schweizer in Hinsicht auf die Sujets der Kunst einer-
seits das Schdne vom Erhabenen, andererseits treiben sie die von Addison in An-
schlag gebrachte Binnendifferenzierung des Erhabenen voran. Bodmer bestimmt
das Schone sowohl beztiglich der Gestalt als auch der Wirkung:

% Johann Jacob Bodmer: ,Vom Erhabenen in der Sprache“. In: Ders.: Critische Briefe. Ziirich
1746 (Neudruck: Hildesheim 1969), Iv. Brief, 103-108, hier: 104.

% Johann Jacob Breitinger: Critische Dichtkunst. 2 Bde. Zirich 1740 (Neudruck: Stuttgart 1966),
I, 1X, 323 und 329 f.



96 Das Erhabene im deutschsprachigen Raum des 18. Jahrhunderts

Ich verstehe durch das Schone, das Uebereinstimmende in dem Mannigfalti-
gen, wenn wir unter den Theilen Ordnung, EbenmaR und Harmonie wahr-
nehmen [...]. Alle freudigen und angenehmen Eindriicke entstehen aus die-
sem Grund. Die erste Erblickung des Schénen rihrt uns mit einer innerli-
chen Freude, und gielt Frohlichkeit und Ergetzen auf den ganzen Menschen
aus.%

Von der frohlich machenden Schénheit wird das GroRe, das Erstaunen erweckt,
und das Heftige oder Ungestiime, das einen widrigen Eindruck macht, abgetrennt.
Das Separationskriterium ist wirkungsasthetischer Art, da Bodmer nachdriicklich
festhalt, dal es der ,,merkliche Unterschied zwischen den Wirkungen und Ein-
driicken* ist, weswegen man das Schone mit dem Grof3en bzw. Ungestiimen nicht
»vermischen* darfe (vii, 211). Das Grol3e, dessen Anblick heftige Affekte hervor-
ruft, ist form- und grenzenlos. Es bietet dem Auge keinen Fixpunkt. Bodmer
schreibt:

Wir werden in eine angenehme Bestiirtzung versetzt und gleichsam ver-
schlagen, und fiihlen eine ergetzliche Stille in der Seele, wenn wir gewisse
unbegranzte Gegenstande erblicken. VVon dieser Art sind, die Aussicht in ein
weites Land, die weder durch Berge noch durch Higel oder Walder gehem-
met wird, in eine sehr grosse unangebaute Wuste, an ungeheure Haufen von
Bergen, hohe Klippen und héngende Felsen=Wande, in eine weit ausge-
streckte See. (V1I1, 212)

Bodmer folgt hier wortlich Addisons Beschreibung von ,,Greatness” in der
Spectator-Nummer 412. Die ,,wilde Pracht* des unermeRlichen Raumes versetzt
in Schrecken, Erstaunen, Bestiirzung, Beklemmung, kurz: in ein ,,erhabenes Erget-
zen* (vin, 214). Analog zur Ab- und Aufschwungsphase physiko- und astrotheo-
logischer Dichtung etwa bei Brockes, dem wichtigsten deutschen Dichter der
Frihaufklarung, wird die angenehme Bestiirzung angesichts des Grof3en als ein
komplexes, zweitaktiges psychisches Geschehen aufgefalit, bei dem nach anfang-
licher ,Unterbrechung” und ,Stillstand“ eine mit Lust einhergehende
»Wiederkunft* der wirksamen Gemitskréafte stattfindet. Wer will, mag den eroti-
schen Konnotationen des ‘ozeanischen Geftihls” bei Freud folgen und in diesem
erhabenheitstypischen Rhythmus etwas Orgiastisches vermuten. Es lohnt sich,
Bodmers Nachvollzug der gegenléaufigen Bewegung von Niederschlagung und
Erhebung in extenso zu zitieren, da Kant die widerstreitende Gemiitsbewegung
des Erhabenen eine ,negative Lust“ nennen und im dbrigen die rihrende Al-
ternanz von ,,Hemmung*“ und ,,ErgieBung“ in vergleichbarer Weise beschreiben
wird. Bei Bodmer heif3t es 1741:

% Johann Jacob Bodmer: Critische Betrachtungen tber die poetischen Gemahlde der Dichter.
Zurich 1741 (Neudruck: Stuttgart 1971), vii. Abschn., ,,Von den Geméhlden des Schénen®,
152-211, vi. Abschn., ,,Von dem Grossen®, 211-239, und 1X. Abschn., ,,VVon dem Ungestu-
men*, 239-281, hier: vii, 153.



Das ,,Wunderbare* und ,,Herzrihrende* in der Poetik der Frihaufklarung 97

Dadurch wird zugleich alle Wircksamkeit des Gemiithes zu Boden geschla-
gen und eine Zeitlang gedampfet, welches aber nicht nur ohne Beschwerde
geschieht, sondern vielmehr ein grosses Vergniigen nach sich zieht, wenn
man sich bald hernach wieder findet. [...] Man wird sich destoweniger ver-
wundern, daB dieser Verlust sein selbst, diese Unterbrechung der wiircksa-
men Krafte des Geists, dieser Stillstand derselben, mit Ergetzen begleitet ist,
wenn man betrachtet, wie eigen sonst die Bewegung und Geschéftigkeit dem
Menschen ist, wie sein Leben nichts anders ist, als eine Veranderung der
Arten dieser Bewegungen, also dal3 ihm die pl6tzliche Aufhebung derselben,
da diese Unruhe in eine so abgezogene Stille verwandelt wird, nothwendig
etwas seltsames und neues seyn mul3; daher er nicht ohne Ergetzen in diesen
Stand kommen kan, in welchen er so selten AnlaR hat zu kommen. Dazu
kémmt denn die darauf folgende Betrachtung, welche die Wiederkunft sei-
ner wircksamen Krafte bey ihm verursachet, wenn sie ihm vergewissert daf3
er in diesem unermeRlichen Gantzen bestdndig im Wesen ist, und wenn er
vornehmlich den Grund und Ursprung, warum alles ist, und in welchem al-
les dieses ungemessene Gantze enthalten ist, bey sich ermif3t. (i, 229 f.)

Ubersteigt das GroRe die Fassungskraft der Phantasie, so bedroht das Ungestiime
den Menschen in seiner sinnlichen Existenz. Die Wirkung des Ungestiimen ist
eine ,,gewaltthatige Bewegung“ (vi1, 154), die das Gemut mit Macht und Gewalt
niederschlagt. Daher vergniigt das Ungestime im Unterschied zum GroRen, des-
sen ,,angenehme[n] Bestirzung®“ unmittelbar gefallt, nur in der kinstlerischen
Nachahmung:

Dieses Ungestiime nun, vornehmlich in so ferne es seine Wirckungen auf
den Menschen austbet, ist die dritte Springfeder der Eindruicke, welche dem
Poeten in dem materialischen Reiche zu Dienste steht; sie versiehet ihn mit
dem Widrigen, Furchtbaren und Erschrecklichen, aus welchem er durch
seine Kunst nach Erfodern seiner Absichten das Ergetzen selbst herauszie-
hen kan; gestalt das Schrecken selbst unter seiner Hand angenehm wird, e di
mezzo la tema esce il diletto. (1X, 240)

Aufgezéhlt werden Bilder des Sturmes, der Gefahr und des Schiffbruchs, Schilde-
rungen der Sintflut und anderer verheerender Unwetter. Bodmer zielt zwar auf
eine intellektualistische Erklarung des angenehmen Schreckens am Ungestiimen,
insofern er auf den Mechanismus abhebt, dal? der Schrecken sich unter der Hand
des Kunstlers in Ergotzen verwandelt. Tatsachlich tilgt freilich die nachdriickliche
Vergegenwartigung des Schreckens, die mit Longins Hinweis auf Homers Schiff-
bruchsschilderung (10,6) autorisiert wird, gerade jedes Bewulitsein der
Kunstdifferenz. Die Darstellung des Schrecklichen, fordert Bodmer, misse ,,die
Grosse der Gefahr [...] so lebhaft vorstellen, dall das Gemiithe des Lesers mit
Schrecken und Bangigkeit eingenommen wiirde.” (1xX, 242) Insofern Bodmer mit
Longin auf die pathetische Kraft des Ungestimen und auf die ,,durchbrechende
und verzehrende Gewalt” der Rede abhebt, Uberspringt er (vergleichbar dem bei



98 Das Erhabene im deutschsprachigen Raum des 18. Jahrhunderts

John Dennis erwéhnten Fiebertrdumenden — s.0. Kap. 4.1) die zundchst ins Auge
gefalite Kunstdifferenz. Der Kinstler soll nicht seine Kunstfertigkeit herausstel-
len, sondern die Kraft seiner Darstellung soll vergessen machen, dal} es hier nur
Kunstmittel sind, die dem Rezipienten ,,das Schrecken und die Furcht mit vollem
Nachdruck in die Brust sencken.” (1x, 274)

5.3.2 Pyra

Das Erhabene fuhrt um 1740 zu einer mehrfachen Verschiebung gegeniber den
vorangegangenen Bedingungen der Literatur. Die Erneuerung der deutschen
Dichtersprache legitimiert sich, stilistisch gesehen, im wesentlichen durch das
Geltendmachen des Erhabenen in der Dichtung. Das Erhabene bietet der durch
Pietismus und Empfindsamkeit verfeinerten Gefihlskultur ein Ensemble sprachli-
cher Ausdrucksmittel, die freilich mit der Asthetisierung religoser Inhalte zugleich
zum Geltungsverlust der Religion fiihrt. SchlieRlich erhéht das Erhabene das Pre-
stige des Dichters und hebt ihn ber das Gros der anderen Schriftsteller, die als
‘elende Reimer’ abgewertet werden, hinaus.

Die von Bodmer/Breitinger disponierte Kategorie des Erhabenen besteht ihre lite-
raturkritische ‘Feuertaufe’ im Leipzig-Ziricher-Literaturstreit. Gottsched war es
gelungen, die Dichtung durch die ‘Fabel’ auf den Zweck der Tugendlehre und
durch den Begriff der ‘“Wahrscheinlichkeit’ auf Realismus zu verpflichten. Da-
durch vermochte er die Beerbbarkeit der traditionellen Kunstformen zu regulieren
und den Kanon in seinem Sinne zu begrenzen. Gottscheds Gegener dagegen sind
mit dem Erhabenen munitioniert. Ein Angriff damit wird bezeichnenderweise in
der ,,Vorrede“ zur Neuauflage der ersten deutschen Longin-Ubersetzung vorgetra-
gen. Der Verfasser bezeichnet Gottscheds Critische Dichtkunst (1729, 31742)
darin als ,,das elende Werk eines frechen Corsaren* und verwahrt sich gegen der-
gleichen ,,Verfechter des deutschen Witzes*. Wer dagegen Dichten wolle, misse
»mehr auf einen ménnlichen Nachdruck, als auf eine weibische und siisse Zier-
lichkeit setzen“.1® An die ‘Steilvorlage’ der Anti-Gottsched-Satire kniipft der
pietistisch erzogene Immanuel Jacob Pyra (1715-1744) an, der in einer der Haupt-
schriften des Literaturstreits mit Hilfe des Erhabenen den Erweis erbringt, dal} die
Gottschedianische Sekte den Geschmack verdirbt. Pyra ergreift vielmehr fir die
»Addisonische Sekte* Partei, beginnt Longin zu Ubersetzen, verfaf3t selbst eine
Abhandlung Uber das Erhabene und nutzt die neue Kategorie bei seinen literatur-
kritischen Feldzugen. Gegen den gottschedianischen Vorwurf, Miltons Darstel-
lung der Holle (Paradise Lost, 1) sei literarisch abenteuerlich, mobilisiert Pyra das
Schrecklich-Erhabene:

100 [Christian Ludwig Liscow:] ,,Neue Vorrede von einem Ungenannten®. In: Dionysius Longin:
Vom Erhabenen. Ubers. Carl Heinrich Heineken (wie Anm. 91), 3-46, hier: 43 f.



Das ,,Wunderbare* und ,,Herzrihrende* in der Poetik der Frihaufklarung 99

Was konnt ihr euch aber erhabners, schrecklichers vorstellen, als einen
flammenden Meerbusen, worauf Winde des Feuer oft in furchterliche Wiir-
bel herum reilen und drehen, wobei stets ein stiirmisches, schreckliches
Brausen von den witenden Flammen entsteht. Dies Hohe aber hat er [=
Milton] nach Longins Vorschlage, bloR durch die geschickte Wahl der Um-
stdnde so gewaltig und schreckend gemacht. Wie wirde der griechische
Kunstrichter eine solche Einbildung bewundert haben! Aber Herr Heineke
[!] hat recht, wenn er sagt: Es gebe gewisse Leute, die nimmermehr etwas
erhabenes empfanden, und an denen Hoppen und Maltz verlohren ware. 101

Das literaturkritische Vokabular seiner Milton-Rettung hatte sich Pyra zuvor in
der Auseinandersetzung mit Longin erarbeitet. In einem eigenen Entwurf zu einer
Abhandlung tber das Erhabene unterscheidet er mehrere Unterarten des Erhabe-
nen:

Das Majestatische so aus den Handlungen und Ausspriichen der Gotter [!],
Helden und Firsten in den Werken eines Homers oder Virgil leuchtet. Das
Préchtige so in ihren stolzen Beschreibungen glénzet. Das grof3e in den Be-
griffen Vorstellungen und Verrichtungen auBerordentlicher Gegenstande
Krafte und Uhrsachen. Das pathetische [!] das schreckliche [!] welches die
Schauplatze erschittert. [...] Dis alles wirckt Bewunderung Erstaunen
Schrecken. %

Hé&lt man sich an die affektive Steigerungsreihe ,,Bewunderung Erstaunen Schrek-
ken* bzw. ,Verwunderung Erstaunen Schrecken®, wie es einige Blatter zuvor
heif3t, ergeben sich im wesentlichen drei ,,verschiedne Zweige* des Erhabenen, die
den moralischen, ozeanischen und dynamischen Aspekt der Kategorie auszudiffe-
renzieren suchen: ,,Handlungen Reden und EntschluRe der Gotter und Helden®,
d.h. das Majestatische und Préchtige erregen Be- bzw. Verwunderung, ,,Wunder-
wercke der machtigen Natur”, d.h. das GroRRe bewirkt Erstaunen und die
»verherende[n]“ und ,,schreckliche[n] Wirkungen* der Natur, d.h. das Pathetische
und Schreckliche versetzen in Schrecken.

Wie bei seinem Gewéhrsmann Boileau sind auch im (freilich schmalen) literatur-
kritischen Werk Pyras produktions-, werk- und wirkungsasthetische Bestimmun-
gen des Erhabenen komplementar aufeinander bezogen. Die affektive Dimension
der Erschutterung und das Moment schopferischen Enthusiasmus werden auch bei
Pyra durch das Formkriterium &sthetischer Unordnung in Beziehung gesetzt. Un-
ter werkstrukturierender Gewichtung greift Pyra den franzosischen Begriff des

101 TiImmanuel Jacob Pyra:] Erweis, daB die G*ttsch*dianische Secte den Geschmack verderbe.
Ueber die Hallischen Bemiihungen zur Aufnahme der Critik. Hamburg, Leipzig 1743, 22 f.

102 |mmanuel Jacob Pyra: Uber das Erhabene [um 1737]. Hg. Carsten Zelle. Frankfurt am Main,
Bern, New York, Paris 1991, 66 f. (das Zitat bietet eine kontaminierte, jedoch nicht moderni-
sierte Lesefassung).



100 Das Erhabene im deutschsprachigen Raum des 18. Jahrhunderts

»beau desordre* auf, der die der Dichtung ,,eigne[r] Unordnung* organisiert. Die
»schone Unordnung“® ist strukturelles Analogon zur schopferischen Einbil-
dungskraft einerseits, zur wirkungsasthetischen Ekstase andererseits und erdffnet
der Dichtung einen eigenlogischen, d.h. dsthetischen Raum, der von der vernunfti-
gen Ordnung des Diskurses getrennt ist.

Dichtung und Diskurs gehorchen Pyra zufolge unterschiedlichen Logiken. Folge-
richtig macht er den Gottschedianern in seinem Erweis, daB sie den Geschmack
verderben, zum Vorwurf, dal3 es ,,abgeschmackt [ist], eine dichtermaRige Vorstel-
lung, wie einen theologischen oder philosophischen Aufsatz zu richten* (43). Ge-
nau das war die Position, die der Begriinder der Asthetik, der in Halle lehrende
Philosoph ALEXANDER GOTTLIEB BAUMGARTEN (1714-1762), seit Mitte der 30er
Jahre gelehrt hatte. Baumgarten hatte ndmlich festgestellt, dal in der damaligen
Philosophie eine grolRe Licke klaffte. Nach Baumgartens Ansicht war die
Erkenntnislehre in der Philosophie vor ihm nur einseitig als Logik, d.h. als Wis-
senschaft von der deutlichen Erkenntnis (,,cognitio distincta®), betrieben worden,
obwohl seine Vorgéanger, insbesondere aber der Philosoph Gottfried Wilhelm
Leibniz (1646-1716), auch den undeutlichen Vorstellungen (,,cognitio confusa‘®)
ausdrucklich den Status von Erkenntnis (,,cognitio®) zugebilligt hatten. Daraus
schloR Baumgarten, da man die Philosophie vervollstdndigen und die Logik um
eine Wissenschaft von der undeutlichen, d.h. sinnlichen Erkenntnis (,,cognitio
sensitiva®) ergdnzen misse. Fir diese Wissenschaft von der sinnlichen Erkenntnis
schlug Baumgarten das Kunstwort ‘Asthetik’ vor. Der Logik als oberer Erkennt-
nislehre (,,gnoseologica superior”) stellte er die Asthetik als untere Erkenntnis-
lehre (,,gnoseologia inferior*) gegeniiber. Baumgarten hat diese Uberlegungen der
Gelehrtenrepublik zuerst 1735 in seiner Dissertation Meditationes philosophicae
de nonnullis ad poema pertinentibus vorgestellt und dann 1750/58 in den unvoll-
endet gebliebenen Aesthetica ausfuhrlich dargestellt. Dem deutschsprechenden
Publikum hat er den Systemgedanken der Asthetik einmal in einer philosophi-
schen Monatsschrift zu verdeutlichen gesucht. Da Baumgarten sich hier des litera-
rischen Mittels des fingierten Briefs bedient, spricht der ‘Wahrheitsfreund’ hier
von sich in der 3. Person:

Weil wir nun aber weit mehrere Vermdgen der Seelen besitzen, die zur Er-
kenntnis dienen, als die man blo} zum Verstande oder der Vernunfft rech-
nen koénne, so scheint ihm die Logik mehr zu versprechen, als sie halte,
wenn sie unsere Erkenntnis tberhaupt zu verbeRern sich anheischig macht,
und nachher nur mit der deutlichen Einsicht und deren Zurechtweisung be-

198 Immanuel Jacob Pyra: ,,Der Tempel der wahren Dichtkunst“ [1737]. In: Samuel Gotthold
Lange, Immanuel Jacob Pyra: Freundschaftliche Lieder. Hg. August Sauer. Heilbronn 1885
(Neudruck: Nendeln 1968), 83-119, 5. Ges., Z. 78, 116 ("beau desordre™); ders.: ,,Das Wort
des Hochsten* [1738], ebd., 125-127 (,,VVorrede*), hier: 126 ("mit heiliger, doch eigner Un-
ordnung"); [ders.:] Fortsetzung des Erweises, dalR die G*ttsch*dianische Sekte den Ge-
schmack verderbe. Berlin 1744 (Neudruck: Hildesheim, New York 1974), 25 ("schéne Un-
ordnung*).



Das ,,Wunderbare* und ,,Herzrihrende* in der Poetik der Frihaufklarung 101

schafftiget ist. Er stellt sie sich also, als eine WiRenschafft der Erkenntnis
des Verstandes oder der deutlichen Einsicht vor und behalt, die Gesetze der
sinnlichen und lebhafften Erkenntnis, wenn sie auch nicht bis zur Deutlich-
keit, in genauester Bedeutung, aufsteigen sollte, zu einer besonderen Wif3en-
schafft zuriick. Diese letztere nennt er die Aesthetik, welcher Nahme mir um
so viel weniger fremd vorkommt, weil ich ihn schon in einigen gedrukten
akademischen Schrifften bemerckt.*1%4

Die paralogische Programmatik und der sensitive Ansatz von Baumgartens Asthe-
tik muBten kurz herausgehoben werden, um den Tatbestand zu profilieren, dal} die
‘Asthetik’ ihre Karriere in der Moderne einerseits als Kritik und Korrektur
‘logozentrischer’ Reduktion menschlicher Erkenntnisleistungen, andererseits als
Theorie von ‘aisthesis’, d.h. Empfindung und Wahrnehmung, insbesondere ihrer
dynamischen und epiphaniehaften Momente, begonnen hat. Asthetik konstituiert
sich zeitlich nicht nach dem Rationalismus, sondern gleichurspringlich mit ihm
als Auffangbecken fiir alle jene Kognitions- und Wahrnehmungsweisen, die aus
ihm ausgegrenzt werden und herausfallen. Die Supplemente des Klassizismus
(,,sublimité”, ,,désordre*, ,,je ne sais quoi*) sind eine erste Auspragung davon. Es
ist also kein Zufall, da Pyra beide Kontexte, Boileaus Longin-Rezeption und
Baumgartens Asthetik-Konzept, aufgreift und die Eigenlogik der Asthetik mit der
Kategorie des Erhabenen ausgestaltet. In der Auseinandersetzung mit dem Erha-
benen gelingt ihm die Einsicht in die Autonomie des Asthetischen, die in der Fest-
stellung seiner gottschedianischen Gegner, bei ihm sei die ,,Logik der Vernunft®
durch die ,,Logik der Phantasie” ersetzt worden, zwar mi3billigend, aber treffend
pointiert wird.%®

5.3.3 Kilopstock

Die frihaufklarerische Disposition des Erhabenen im Zuge der deutschsprachigen
Longin- und Boileau-Rezeption mundet in die Dichtungstheorie und Praxis bei
Friedrich Gottlieb Klopstock (1724-1803). Die Gesénge seines Epos Der Messias,
die 1748 zu erscheinen begannen, sowie seine Oden und Elegien kdnnen als Rea-
lisationen des Erhabenen sowie als Begriindung der neuen, freirhythmischen Stil-
hohe der Hymne im deutschsprachigen Raum gelten. Klopstock geht Ende der
50er Jahre von antiken Strophenmalen zu freirhythmischer Lyrik mit entfesselter
Sprachdynamik und aufquellender Metaphorik (ber. Insbesondere die 1771 in
,Die Fruhlingsfeyer” umbenannte ,,Eine Ode auf die ernsthaften Vergniigungen
des Landlebens®” (1759) gilt als erste Bewéltigung hymnischen Stils in deutscher

104 Alexander Gottlieb Baumgarten: Philosophische Briefe von Aletheophilus. Frankfurth, Leipzig
1741, ,,2. Schreiben®, 5-8, hier: 6 f.

105 [Anonymos:] ,.Schreiben an Herrn Emanuel Jacob Pyra, Conrector an dem collnischen Gym-
nasio zu Berlin, Giber den Erweis, dal die Gottschedianische Sekte den Geschmack verderbe*.
In: Hallische Bemuhungen Bd. I, 4. St. (Halle 1744), 264-288, hier: 286.



102 Das Erhabene im deutschsprachigen Raum des 18. Jahrhunderts

Sprache und war auf die Zeitgenossen, wie auf Johann Wolfgang Goethe im
Werther (,,“Klopstock!**), von groBer Wirkung. Auf den Punkt gebracht, ist Klop-
stocks ,,Das Landleben* ein Gewittergedicht, das der erhabenheitstypischen Ge-
genbewegung von Ladung und Entladung, Niederschlagung und Erhebung bzw.
Hemmung und ErgieBung der Lebenskréfte folgt. Auf Blitz, Donner und Zersto-
rung folgt entspannender Regen und verséhnender Regenbogen. Der SchluR der
mehrere Seiten umfassenden Hymne von 1759 lautet:

Herr! Herr! Gott! barmherzig und gnéadig!
Angebetet, gepriesen
Sei dein herrlicher Name!

Und die Gewitterwinde? Sie tragen den Donner!

Wie sie rauschen! Wie sie die Walder durchrauschen!
Und nun schweigen Sie! Majestétischer

Wandeln die Wolken herauf!

Seht ihr den neuen Zeugen des Nahen,

Seht ihr den fliegenden Blitz?

Hort ihr, hoch in den Wolken, den Donner des Herrn?
Er ruft Jehovah!

Jehovah!

Jehovah!

Und der gesplitterte Wald dampft!

Aber nicht unsre Hiitte!

Unser Vater gebot

Seinem Verderber

Vor unsrer Hitte vorliberzugehn!

Ach schon rauschet, schon rauschet

Himmel und Erde vom gnadigen Regen!

Nun ist, wie dirstete sie! Die Erd erquickt,

Und der Himmel der Fille des Segens entladen!

Siehe, nun kémmt Jehovah nicht mehr im Wetter!
Im stillen, sanften Sauseln

Kommt Jehovah!

Und unter ihm neigt sich der Bogen des Friedens.%®

Dall Goethe die Bekanntschaft zwischen Werther und Lotte im Brief vom 16. Juni
mit Tanz und Gewitter koordiniert, steht fur duf3ere Ann&herung und innere Be-
wegtheit. Vor allem aber verweist die Klopstocks ,,Frihlingsfeyer” folgende Ro-
manregie darauf, daf} das Erhabene, die mit der Kategorie verbundene thematische
Topik ebenso wie die mit ihr verknipfte emotionale Rhythmik, tber den engeren

196 Friedrich Gottlieb Klopstock: ,,Eine Ode Uber die ernsthaften Vergniigungen des Landlebens*
[1759]. In: Ders.: Der Messias. Oden und Elegien, Epigramme. Abhandlungen. Hg. Uwe-K.
Ketelsen. Reinbeck bei Hamburg 1968, 88-94, hier: 92 f.



Das ,,Wunderbare* und ,,Herzrihrende* in der Poetik der Frihaufklarung 103

Kreis von Poetologie und Dichtung hinausgehend auch auf die Mentalitdt emp-
findsamen Gefuihlshaushalts sich ausgewirkt hat. Bei Goethe heif3t es u.a.:

Der Tanz war noch nicht zu Ende, als die Blitze, die wir schon lange am Ho-
rizonte leuchten gesehn und die ich immer fir Wetterkihlen ausgegeben
hatte, viel starker zu werden anfingen und der Donner die Musik Uber-
stimmte. [...] das Gewitter war voruber, und ich folgte Lotten in den Saal.
[...] ,,lch war®, fuhr sie fort, ,,eine der Furchtsamsten, und indem ich mich
herzhaft stellte, um den andern Mut zu geben, bin ich mutig geworden.” —
Wir traten ans Fenster. Es donnerte abseitwarts, und der herrliche Regen
séuselte auf das Land, und der erquickendste Wohlgeruch stieg in aller Flle
einer warmen Luft zu uns auf. Sie stand auf ihren Ellenbogen gestitzt, ihr
Blick durchdrang die Gegend; sie sah gen Himmel und auf mich, ich sah ihr
Auge tranenvoll, sie legte ihre Hand auf die meinige und sagte:
»Klopstock!* — Ich erinnerte mich sogleich der herrlichen Ode, die ihr in
Gedanken lag, und versank in dem Strome von Empfindungen, den sie in
dieser Losung Uber mich ausgoR. Ich ertrug’s nicht, neigte mich auf ihre
Hand und kRte sie unter den wonnevollsten Tranen.%

Den mentalitdtsmodulierenden Auswirkungen des Erhabenen in der Empfindsam-
keit soll hier nicht weiter nachgegangen werden. Fir unsere Darstellung sind
Klopstocks theoretische Einlassungen, namentlich in der Abhandlung ,,VVon der
heiligen Poesie* wichtiger. Programmatisch hatte Klopstock sie 1755 seinem Epos
als ,,Vorrede* in der Buchausgabe des Messias vorangestellt. In der Konzeption
einer ,,heiligen Poesie* (eine Bezeichnung, die sich bereits bei Pyra findet) gehen
pietistische Glaubensinhalte, die Uberhéhung des Dichters zum Priester und Seher
(‘poeta vates’) und die neue asthetische Kategorie des Erhabenen zusammen und
stitzen einander. Die ganze Konstruktion einer ,,h6heren Poesie®, die sich Uber
die Niederungen einer bloR ,versifizierten Prosa“ erhebt, folgt der dichotomisie-
renden Struktur, mit der Longin bzw. Boileau ein ,,sublime qui a quelques
défauts* gegen ,,le médiocre parfait“ ausgespielt hatten. An einer signifikanten
Stelle der kurzen Abhandlung schreibt Klopstock in merksatzartigen Absétzen:

Die hohere Poesie ist ein Werk des Genies; und sie soll nur selten einige
Zuge des Witzes, zum Ausmalen, anwenden. / Es gibt Werke des Witzes, die
Meisterstiicke sind, ohne daB das Herz etwas dazu beigetragen hatte. Allein,
das Genie ohne Herz, ware nur halbes Genie. / Die letzten und hochsten
Wirkungen der Werke des Genies sind, daB sie die ganze Seele bewegen.
Wir konnen hier einige Stufen der starken und der starkern Empfindung hin-
aufsteigen. Dies ist der Schauplatz des Erhabnen. / Wer es fiir einen gerin-

107 Johann Wolfgang Goethe: ,,Die Leiden des jungen Werthers“ [1774]. In: Ders.: Werke. Ham-
burger Ausgabe in 14 B&nden. Hg. Erich Trunz. Hamburg 1948 ff., hier: Bd. vi, 26 ff.



104 Das Erhabene im deutschsprachigen Raum des 18. Jahrhunderts

gen Unterschied halt, die Seele leicht riihren; oder sie ganz in allen ihren
méachtigen Kraften, bewegen: der denkt nicht wiirdig genug von ihr.%®

Versucht man die Kernbegriffe, die hier zusammengebracht werden, zu sortieren
und mit einigen weiteren Bestimmungen aus der Abhandlung zu verbinden, ergibt
sich eine duale Taxonomie, die der doppelten Poetik von Schonheit und Erhaben-
heit samt der in ihr organisierten Werthierarchie folgt.

hohere Poesie [versifizierte Prosa]

Genie [Versifikator]

Herz Witz

bewegt die ganze Seele mit méach- rihrt die Seele leicht

tigen Kréften

[Erhebung] [mannigfaltige moralische
Absichten]

Schauplatz des Erhabnen [das Schéne und Niitzliche]

Im ganzen wird deutlich, daR Klopstock mit der ,,heiligen Poesie* eine Dichtungs-
konzeption vorlegt, die wesentlich aufklarungsfremd bzw. -fern ist, insofern darin
das reflexive Vermdgen des Witzes und eine moralisch nitzliche Wirkung einem
nur minderen Modus der Literatur zugeordnet wird. Eine Literatur, die gefallt und
belehrt, wird gegenuber der Dichtung, die durch das Erhabene ruhrt und das Herz
erhebt, abgewertet. Die Horazische Literaturfunktion der Aufklarung, die schon
gegeniiber Dubos’ Emotionalismus zurticktrat, wird von einer Longinischen Dich-
tungskonzeption abgeldst. In einem spédten Epigramm hat Klopstock die doppelte
Poetik, die seine Abhandlung Uber die heilige Poesie entworfen hatte, nochmals
bekréaftigt:

Darum nennen wir Schén, was gerngefiihlt uns bewegt,
Und Erhaben das, was uns am méchtigsten trifft.1%

5.3.4 Sulzers Lexikoneintrag

In den Artikeln seiner Allgemeinen Theorie der schonen Kiinste hat Johann Georg
Sulzer (1720-1779) die frihidealistische Kunstanschauung tber das Erhabene zu-
sammengefallt. Dabei greift er bei der VVergabe der Lemmaworte auf Baumgartens
Unterscheidung der &sthetischen Grof3e (,,magnitudo aesthetica™) von der erhabe-

108 Klopstock: ,,Von der heiligen Poesie* [1755]. In: Ders.: Der Messias (wie Anm. 106), 174-183,
hier: 176.

199 Friedrich Gottlieb Klopstock: Werke und Briefe. Historisch-kritische Ausgabe. Abt. Werke, Bd.
I1: Epigramme. Hg. Klaus Hurlebusch. Berlin 1982, Nr. 160 [entst. vermutl. 1795/1803], 54.




Die Fuhlbarmachung der Vernunft 105

nen Denkart (,,sublime cogitandi genus*)!° zuriick und verteilt den einschlagigen
Wissensstoff auf die Stichworte ,,Erhaben (Schéne Kunste)” und ,,GroR; GroRe
(Schone Kunste)“. Die beiden getrennten Artikel (berschneiden sich jedoch
inhaltlich, insofern Sulzer z.B. festhalt, daR das Erhabene wegen seiner GroRe
Bewunderung erhdlt. Zur Auffassung des Grollen misse man die Vor-
stellungskraft bzw. die Kraft zu empfinden ,,gleichsam erweitern“. Das Erhabene
libersteigt die Erwartung, ergreift den Rezipienten und erregt Uberraschung, Be-
wunderung, Ehrfurcht und Schrecken. Wie bei Bodmer oder Klopstock zieht auch
bei Sulzer das Schone in der Gegenuberstellung mit dem Erhabenen den kirzeren:

Das blos [!] Schdne und Gute, in der Natur und in der Kunst, geféllt, ist an-
genehm oder erg6tzend; es macht einen sanften Eindruk, den wir ruhig ge-
nielen: aber das Erhabene wiirkt mit starken Schldgen, ist hinreiRend und
ergreift das Gemuth unwiderstehlich.!

5.4 Die Fuhlbarmachung der Vernunft

Sulzers Darstellung bietet die communis opinio, die auch in der Spataufklarung
Gehor findet. Der Braunschweiger Professor JOHANN JOACHIM ESCHENBURG
(1743-1820) etwa, dessen Entwurf einer Theorie und Literatur der schonen Wis-
senschaften von 1783 hier kurz stellvertretend fiir die grolRe Zahl der noch kaum
erfaBten popularphilosophischen Asthetiker der Goethezeit stehen soll, fadt das
GroRe und Erhabene hinsichtlich der erweckten Affekte Bewunderung, Erstaunen
und angenehmer Schrecken zusammen. Das Erhabene hat sich als Kategorie der
Asthetik fest etabliert, seine von Boileau initiierte Fassung ist freilich auch etwas
steril geworden. Im (ibrigen gilt die Bemerkung, mit der der Asthetiker Karl Hein-
rich Heydenreich 1789 resignierend auf die Publikationslage zurtickblicken
konnte:

Wir haben in den neuesten Zeiten viel Schriften Uber das Erhabene bekom-
men.t?

Die einzelnen Schriften, die in der zweiten Halfte des 18. Jahrhunderts zum Erha-
benen erschienen sind, weisen auf das grofe Interesse, das der neuen &sthetischen
Kategorie entgegengebracht wurde. Sie bot das Sprechmedium fiir eine Reihe von
Erscheinungen, die der kulturelle Umbruchs- und Modernisierungsprozefd im 18.

110 Alexander Gottlieb Baumgarten: Aesthetica. 2 Bde. Frankfurt/Oder 1750/58 (Neudruck: Hil-
desheim 1961), sec. xv, 88 177 ff., sec. xxI, §§ 281 ff.

11 Johann George Sulzer: Allgemeine Theorie der schonen Kiinste [1771/74]. Neue vermehrte
zweyte Auflage. 4 Bde., 1 Reg.-Bd. Leipzig 1792-1799, s.v. ,Erhaben“, Bd. I, 97-114,
,GroB; GroRe", Bd. 11, 436-448, hier: 97.

112 Karl Heinrich Heydenreich (1764-1801): ,,Grundrif einer neuen Untersuchung Gber die Emp-
findung des Erhabenen®. In: Neues philosophisches Magazin 1 (1789), 1. St., 86-96.



106 Das Erhabene im deutschsprachigen Raum des 18. Jahrhunderts

Jahrhundert hervorgebracht hatte. Die neuen Erscheinungen verlangten nach Be-
griffen, deren Semantik zwar vorgegeben, jedoch noch nicht eindeutig fixiert war.
Das ist einer der Griinde, warum sich die Kategorie gegeniber einer abstrakten
Kléarung stréaubt. Die zweite Halfte des 18. Jahrhunderts war daher gleichermalien
ein Zeitalter der Empfindsamkeit wie des Erhabenen. Sie modelliert nicht nur eine
im engeren Sinne wirkungsésthetische Dynamik, sondern konturiert auch eine be-
stimmte Art von subjektiver Selbstwahrnehmung. Das moderne Subjekt will nicht
nur mindig sein, sondern will diese Mundigkeit auch fihlen.

5.4.1 Theorie der vermischten Empfindungen — Mendelssohn

In der zweiten Hélfte des 18. Jahrhunderts fuhrt das neue Interesse an &sthetischen
(Alexander Gottlieb Baumgarten, 1714-1762), anthropologischen (Ernst Platner,
1744-1818) und psychologischen (Karl Philipp Moritz, 1756-1793) Fragestellun-
gen zur subjektiven Fassung des Erhabenen. Dazu trégt die Rezeption des engli-
schen Empirismus im allgemeinen, die um Schrecken und Schmerz zentrierte,
physiologische Erklarung des Erhabenen bei Edmund Burke im besonderen bei.
Den entscheidenden Beitrag liefert Moses Mendelssohn (1729-1786), der wichtig-
ste Vertreter der Haskala, d.h. judischen Aufklarung im deutschsprachigen Raum,
mit der Entwicklung einer Theorie der vermischten Empfindungen. Die Rekon-
struktion ihrer Entwicklung wird durch die verstreut und in unterschiedlichen Fas-
sungen publizierten Aufsatze Mendelssohns erschwert, weswegen ich mich hier
auf die “Essentials’ konzentrieren muR.

Mendelssohns Theorie der vermischten Empfindungen zielt auf die Integration des
Schreckens in das Erhabene und vermag zu erkléren, dal der ,,hdchste Grad des
Entsetzlichen* eine ,,Quelle des Erhabenen bietet und ein ,,angenehmes Entset-
zen“ hervorruft (JubA V 1, 133 £.).113 In seiner ersten einschligigen Publikation,
den Betrachtungen Uber das Erhabene und das Naive in den schonen Wissen-
schaften (1. Fassg., 1758), zielt Mendelssohn dagegen noch auf eine objektive, auf
die Vollkommenheit abhebende Definition des Erhabenen. Im Sinne einer durch
Baumgarten modifizierten Wolffianischen Perfektionslehre héalt Mendelssohn
dasjenige fur erhaben, das entweder als Ding oder Eigenschaft durch einen
»auBerordentlichen Grad der Vollkommenheit” (JubA 1, 193) oder in der Dichtung
»durch die vollkommenste sinnliche Rede* (JubA V 1, 348) Bewunderung, d.h.
»eine plétzliche anschauende Erkenntnil? einer Vollkommenheit” (JubA 1, 194),
zu erregen féhig ist. Unter dem Eindruck von Edmund Burkes wegweisender En-
quiry, die im Berliner Aufklarungskreis um Lessing, Mendelssohn und Nicolai
sofort ausgiebig diskutiert und durch Mendelssohns ausfuhrliche Rezension im

113 Moses Mendelssohn: Gesammelte Schriften. Jubilaumsausgabe. Hg. Ismar Elbogen, Julius
Guttmann, Eugen Mittwoch, Alexander Altmann, Eva J. Engel-Holland. Berlin, Breslau,
Stuttgart, Bad Cannstatt 1929 ff. [noch nicht abgeschlossen]. Die ,,Jubildumsausgabe wird
mit der Sigle JubA Band, Seite im Text zitiert.



Die Fuhlbarmachung der Vernunft 107

deutschsprachigen Raum, namentlich in Konigsberg bei Immanuel Kant, bekannt
gemacht wird, erganzt er das Bewunderung erregende ,,urspringlich Erhabene*
um ein ,,secundarie” Erhabenes, das alle jene Vorstellungen zu berucksichtigen
versucht, die schrecklich, wild, ungeheuer u.d. sind (JubA 1I11, 252). Diese
Uberlegungen, die Mendelssohn in den ,,Anmerkungen (ber das englische Buch:
On the Sublime and the Beautiful* (1758) festgehalten hat, erlauben es ihm, die
urspriinglich ins Auge gefate Definition zu modifizieren. In der Uberarbeiteten
Fassung des Aufsatzes Ueber das Erhabene und das Naive in den schénen Wis-
senschaften (2. Fassg., 1761) bericksichtigt er ,,das Sinnlichunermef3liche* (JubA
I, 456) des GroRen und Starken, das ,,angenehmes Schwindeln“'** und ,,siiRe[r]
Schauer” (JubA 1, 458) erregt.

Mendelssohn Uberlegungen zum Erhabenen im engeren Sinne, insbesondere die
Abhandlung von 1758, schlieBen eher einen Diskussionsabschnitt ab. Der eigent-
liche Durchbruch findet jedoch im unmittelbaren Zusammenhang mit dem Ausbau
der Lehre von den vermischten Empfindungen statt, die schnell zur Basistheorie
empfindsamer Aufklarung in der zweiten Halfte des 18. Jahrhunderts avanciert.
Im Zentrum einer solchen Theorie steht neben ‘stiBem Weinen’ bzw. ‘joy of grief’
namentlich der aus dem Ambivalenzgeschehen des Erhabenen resultierende ange-
nehme Schrecken. Erst die endgultige, subjektive Fassung der Theorie der ver-
mischten Empfindungen sollte Mendelssohn, wie die ,,\Vorrede* zur zweiten Fas-
sung der Philosophischen Schriften von 1771 einrdumt, in die Lage versetzen zu
begreifen, ,,warum das Erhabene mehrentheils vom Schrecklichen begleitet und
unterstutzt zu werden pflegt.” (JubA 1, 231 f.)

Mendelssohns Ausgangspunkt bildete die Auseinandersetzung mit Dubos’ Réfle-
xions critiques (1719). Sie zwingt ihn dazu, die Wolffianische Vollkommenheits-
asthetik im Zuge seiner Arbeit an den Briefen Uber die Empfindungen (1755) aus-
zubauen. Es ist ein Schiffsbruch, der Mendelssohn aus dem Konzept bringt. Denn
dalR das Gemadlde eines Schiffsbruchs mit sadistischer Freude betrachtet werde,
widerlege, dafl Lust nur durch die Vorstellung einer Vollkommenheit erregt
werde:

Wie oft hat dich das Gemahlde ergétzt, das in dem Cabinette meines Vaters,
nicht weit vom Eingange, pranget? Es ist ein Schiff, dem von allen Seiten
her der Untergang drohet. Die schdumenden Wellen stlrtzen unaufhaltsam
auf das zerbrechliche Geb&ude los, und eilen es in die Fluthen zu vergraben.
Vergeblich arbeiten die Ruderknechte; umsonst rinnt der Schweil3 von ihren
Gesichtern. Das Schiff wankt. Jetzt wird es umschlagen und in den Abgrund

114 Moses Mendelssohn: ,,Rhapsodie, oder Zusatze zu den Briefen Uber die Empfindungen® [1.
Fssg., 1761]. In: Ders.: Philosophische Schriften. 2 Tle. Berlin 1761, Bd. Il, 3 ff., hier: 10.
Da die JubA die ,,Rhapsodie” dem editorischen Grundsatz ‘Ausgabe letzter Hand’ geméR
nach der 2. Fassung von 1771 abdruckt, muR man sich dort die 1. Fassung von 1761 miihselig
aus den Varianten zusammensuchen.



108 Das Erhabene im deutschsprachigen Raum des 18. Jahrhunderts

sinken. Wie trostlos ringen alle, die den unvermeidlichen Tod vor Augen
sehen, die ermideten Hande! Mit welcher Wehmuth kit dort eine Mutter
noch ihren S&ugling zum letzten male! Und dieser Anblick gefiel dir, Pale-
mon? Du nanntest ihn schon?-- Es ist wahr, du bewunderst die Meisterhand,
welche die Natur so geschickt nachzuahmen wufte. Allein war dieses alles?
Gestehe es, Palemon! Du wirdest dich weniger ergdtzt haben, wenn die Ge-
fahr nicht auf das hdchste abgebildet worden wére. Es ist nicht mehr die
schone Natur; nein! die furchtbare, die schreckliche Natur. Und du findest
Wohlgefallen an ihr? Sollte dich das traurige Andenken nicht entsetzen, dai3
die Menschen solchen Ungliicksféallen unterworfen sind? (JubA I, 74)

Unter Umkehrung des Klassizistischen Leitbegriffs der ‘schénen Natur’ zur
»Schreckliche[n] Natur* wird ausdriicklich jegliche rationalistische Erklarung des
Vergnigens an schrecklichen Gegenstanden abgeschnitten. Die Darstellung laRt
weder den Riickzug auf den geschickten Kunstler noch auf den illudierten Rezi-
pienten zu. Die Figur der Vergegenwartigung, das hatten bereits die Uberlegungen
zu Dennis und Bodmer/Breitinger gezeigt, betont vielmehr als VVoraussetzung der
Schreckenslust das Vergnligen am lebensweltlichen Schrecken selbst. Damit wére
freilich einer sadistischen Anthropologie, d.h. der Annahme einer ,,natirlichen
Bosheit” oder einer ,,natlrlichen Schadenfreude*, darauf wies uns das Beispiel
Diderots, Tur und Tor gedffnet. Die Bewaéltigung der ,,schmertzhaftangenehmen
Empfindungen® sollte Mendelssohn bis 1771 in Atem halten, obwohl schon friih
Lessing mit dem Hinweis darauf, daf} das Vermogen, Unvollkommenheiten zu
verabscheuen, eine VVollkommenheit sei, den Weg in die richtige Richtung gewie-
sen hatte (Lessing an Mendelssohn, 2. Februar 1757).

Erst in der um ein Viertel vermehrten, zweiten Fassung des Aufsatzes Rhapsodie,
oder Zuséatze zu den Briefen tiber die Empfindungen (1761, 21771) (vgl. Materia-
lienband M6), die in der Sammlung von Mendelssohns Philosophischen Schrif-
ten erschienen, integriert Mendelssohn das ,,schauervolle Ergotzen* in den Kon-
text einer komplexen Theorie und deutet die vermischte Empfindung als Selbstge-
fihl, d.h. als Geflhl der eigenen, subjektiven VVollkommenheit. Eine zeitgendssi-
sche Ubersetzung ins Franzosische (bertragt Mendelssohns Ausdruck
‘schauervolles Ergdtzen” mit ,,plaisir mélé d’horreur”. Wie gelingt Mendelssohn
die Umfunktionierung negativer Reize in positiv empfundene Rihrung? Die bei-
den Komponenten der vermischten Empfindung werden zerlegt, die Unlust auf
den Gegenstand der Vorstellung, die Lust auf die Vorstellung des Gegenstandes
bezogen. Die Zerlegung der Empfindung ermdglicht die Unterscheidung, dal? das
»,Nichthaben der Vorstellung“ und das ,,Nichtseyn des Gegenstandes® zweierlei
sind. Die Vorstellung auch eines schrecklichen Geschehens hat ,,als Bestimmung
der Seele etwas Angenehmes*, obwohl sie als ,,Bild des Gegenstandes von MifR-
billigung und Widerwillen begleitet wird”“ (JubA 1, 383 f.) Die Vorstellung einer
objektiven Unvollkommenheit ist demnach eine subjektive VVollkommenheit. Da-
mit hat Mendelssohn das von Dubos zusammengebrachte empirische Material
(Vergniigen an tragischen Gegenstanden, Hinrichtungen, Stier- und Boxkampfen



Die Fuhlbarmachung der Vernunft 109

u.d.) auf den Wolffianischen Begriff der VVollkommenheit gebracht. Mendelssohn
schreibt:

Wie gehet es aber zu, daB traurige Schauspiele gleichwohl sehr angenehm
seyn kdnnen? [...] Von Seiten des Gegenstandes, und in Beziehung auf den-
selben, empfinden wir, bey der anschauenden Erkenntnis seiner Mangel,
zwar Unlust und MiRfallen; allein von Seiten des Vorwurfs werden die Er-
kenntni3- und Begehrungskréfte der Seele beschaftiget, das heilit ihrer Rea-
litdt vermehret, und dieses mu nothwendig Lust und Wohlgefallen verursa-
chen. (JubA 1, 389)

Die Schreckenslust mit ihrer selbstreferentiellen Struktur erweist sich als ein
Selbst- und Lebensgefuhl, mit dem wir uns unserer kognitiven Vermogen versi-
chern. Das asthetische Vergniigen an der Erdbeben- oder Schlachtfeldszene, d.h.
an natlrlichen und menschlichen Schrecken, konvergiert mit der Autonomie des
Subjekts.

In der germanistischen Empfindsamkeitsforschung ist Mendelssohns Erklarung
des Vergnugens an schrecklichen Gegenstdnden umstritten. Die einen haben die
hier dargestellte Riickbeziglichkeit des Fuhlens als zentralen Aspekt der Emp-
findsamkeit herausgestellt und Mitleiden, ‘joy of grief’ oder ,,schauervolles Ergot-
zen* als ein Selbst- oder Ich-Geflhl profiliert. Die vermischte Empfindung sei
wautistischer GenulR“, ,,selbstgeniellerische Gefuhlswollust® und weise mithin auf
einen ,,grundlegenden Egoismus®.**® Die anderen bestehen auf dem Gegenstands-
bezug der vermischten Empfindung, um vor allem den empfindsamen Mitleidsbe-
griff fir die Aufklarung zu retten. Der exponierteste Vertreter dieser Position, der
Literaturwissenschaftler Gerhard Sauder aus Saarbriicken, macht gegeniber der
Gegenposition der sog. Alewyn-Schule das ,,Uberwiegen der Beziehung auf den
Gegenstand“ und einen ,,Bezug zum Objekt“ in Mendelssohns Theorie geltend.®
Hétte aber Sauder recht und berwdge dieser Bezug tatsachlich, dann empfande
der Empfindsame nur Schauder, und nicht jenes sublime Erg6tzen, das er sucht
und das ihn so anzieht.

115 Alois Wierlacher: Das biirgerliche Drama. Seine theoretische Begriindung im 18. Jahrhundert.
Miinchen 1968, 153; Lothar Pikulik: Leistungsethik contra Gefiihlskult. Uber das Verhéltnis
von Birgerlichkeit und Empfindsamkeit in Deutschland. Géttingen 1984, 268; David E. R.
George: Deutsche Tragddientheorien vom Mittelalter bis zu Lessing. Texte und Kommentare.
Minchen 1972, 231.

116 Gerhard Sauder: Empfindsamkeit. Bd. 1: Voraussetzungen und Elemente. Stuttgart 1974, 170 f.



110 Das Erhabene im deutschsprachigen Raum des 18. Jahrhunderts

5.4.2 Dynamisierung und Depotenzierung des Erhabenen — z.B. Her-
der

In der stimmenreichen Diskussion uber das Erhabene nach 1750 zeichnet sich eine
Verfestigung der seit Addison sich abzeichnenden Binarisierung der Kategorie ab.
Einerseits modelliert das kopernikanische Weltbild eine extensive, auf Weite und
Unendlichkeit zielende Bestimmung des Erhabenen, andererseits ist die Flhlbar-
machung subjektiver Vermodgen mit einer intensiven, auf Dynamik zielenden Fas-
sung des Erhabenen verbunden. Auf der einen Seite also Beschreibungen des
‘Prachtigen’, ‘Majestatischen’ und ‘Feierlichen’, die seitens des Gegenstandes mit
Grole, Weite und Unendlichkeit, seitens der Wirkung mit Befriedigung, Freude,
Bewunderung und Ehrfurcht koordiniert werden. Auf der anderen Seite Evokatio-
nen des Schreckhaft-, Schrecklich-, Furchtbar- oder Grauenhaft-Erhabenen, die
mit Macht, Gewalt und Chaos sowie Riihrung und Schrecken assoziiert sind.*’
Begrifflich fixiert und philosophisch systematisiert wird eine solche Binnendiffe-
renzierung nach MalRgabe von Ex- und Intensitat jedoch erst am Ende des Jahr-
hunderts bei Immanuel Kant (1724-1804), der mathematisch- und dynamisch-Er-
habenes scheidet, sowie in dessen Nachfolge bei Friedrich Schiller, der theore-
tisch- und praktisch-Erhabenes unterscheidet. Wir werden darauf noch eingehen.

Fur die Systematik der Asthetik ist nun wichtig zu bemerken, daR diejenigen
Theoretiker, die am Erhabenen vor allem die ‘mathematischen” Momente (‘Un-
endlichkeit’, “Weite’, ‘Hoheit” u.4.) schatzen und herausstellen, auf eine monisti-
sche Asthetik des Schonen oder auf eine dialektische Verséhnung &sthetischer
Spannungen abzielen. Dort wo die Asthetik des Unendlichen vorherrscht, ist
Asthetik in erster Linie Schonheitslehre, d.h. Kallistik. Dort, wo das Erhabene
harmonisiert und mit dem Schénen, wie im 19. Jahrhundert, verschmolzen und zu
einer Art ‘Superschonheit’ erhoben wird, ist das Monumentale nicht fern. Die
dynamischen, negativen und kritischen Momente des Erhabenen und die Intensitét
des damit verbundenen Ambivalenzgeschehens werden in solchen Féllen zumeist
ab- oder ausgeblendet. Die Akzentuierung des Schreckens, der negativen Lust, des
Schweigens und der indirekten Darstellung dagegen flhrt zu einer Dualisierung
der Literatur- und Kunsttheorie in Kallistik und Erhabenheitsésthetik.

Als Beispiel einer solchen Depotenzierung des Erhabenen, d.h. der Entdynamisie-
rung der Definitionskriterien und kategorialen Reintegration in das Schone, soll
uns JOHANN GOTTFRIED HERDER (1744-1803) dienen, der zundchst die Burkesche

17 Immanuel Kant (1724-1804): ,,Beobachtungen tber das Gefiihl des Schonen und Erhabenen“
(1764). In: Ders.: Werke in 12 Banden. Hg. Wilhelm Weischedel. Bd. Il: Vorkritische
Schriften bis 1768. Frankfurt am Main 1968, 821-884, hier: 827 (= A 5 f.); Johann Peter Mel-
chior (1742-1825): Versuch Uber das sichtbar Erhabene in der bildenden Kunst. Mannheim
1781, 58; Philipp Géng (geb. 1760): Aesthetik oder allgemeine Theorie der schonen Kiinste
und Wissenschaften. Salzburg 1785, 284; Christian Wilhelm Snell (1755-1834): Lehrbuch
der Kritik des Geschmacks. Leipzig 1795, 127; zusammenfassend: Johannes Volkelt (1848-
1930): System der Asthetik. 3 Bde [1905-1914]. Miinchen 21925-1927, 11 (1925), 148 ff.



Die Fuhlbarmachung der Vernunft 111

Fassung des Erhabenen aufgreift, spater jedoch in dezidierter Auseinandersetzung
mit Kant den Schrecken als Bestimmungskriterium des Erhabenen ausscheidet.
Der junge Herder schliel3t sich zunachst den VVorgaben Burkes begeistert an. Seine
theoretischen Uberlegungen sind dabei praformiert von einem mit ,,Betaubung*
einhergehenden Wahrnehmungsschrecken, der ihn am Ende einer Seereise nach
Frankreich im November 1769 beim Anblick von Nantes uberféllt. Herder hat die-
ses Ereignis in einem Tagebuch festgehalten. Der ,,Schauder*, der tUber ihn herein-
bricht, sticht deutlich vom ,,ruhige[n] Gefuhl des Vergniigens* ab. Das Ereignis
interpretiert Herder freilich nun nicht in Hinsicht auf die erblickte Hafenstadt, son-
dern zieht daraus Konsequenzen fur sein Selbstgefuhl. Die Tagebucheintragung
illustriert treffend, dal} das Erhabene nicht mehr objektiv als Pradikation eines
aulleren Gegenstandes, sondern subjektiv als Pradikat eines inneren Vermogens
aufgefaldt wird. Herder notiert sich in sein Tagebuch:

Gefiihl fur Erhabenheit ist also die Wendung meiner Seele.'®

Bei der theoretischen Bewaéltigung seines Nantes-Erlebnisses stecken Burkes Be-
stimmungen, jedoch auch die ausfiihrlichen Beobachtungen Uber das Gefuhl des
Schonen und Erhabenen (1764) seines Konigsberger Lehrers Kant den konzeptio-
nellen Rahmen ab. In seinen friihen, noch ‘vorkritischen’ Beobachtungen hatte
Kant das Gefiihl des Erhabenen als ein ,,Wohlgefallen, aber mit Grausen* heraus-
und es dementsprechend dem Schonen kurz und biindig gegenuberstellt: ,,Das Er-
habene riihrt, das Schone reizt.“ Eindrucksvoll hat Kant den physiologischen Un-
terschied zwischen dem ‘anspannenden’ Effekt des Erhabenen und der
‘schmelzenden” Wirkung des Schénen auf einem der Bléatter festgehalten, mit de-
nen sein Handexemplar der Beobachtungen reichlich durchschossen war:

Schén und erhaben ist nicht einerley. Jenes schwellet das Herz auf und
macht die Aufmerksamkeit starr und angespannt. Daher ermudet es. Dieses
lakt die Seele gleichsam in einer weichlichen Empfindung schmeltzen und
[...] indem sie die Nerven nachlalt versetzt sie das Gefuhl in sanftere Rih-
rung die doch wo sie zu weit geht sich in Mattigkeit Uberdru? und Ekel
verwandelt.

Seinem Gewéhrsmann Burke und seinem Lehrer Kant folgend, argumentiert auch
der junge Herder bei der theoretischen Fassung des Erhabenen physiologisch. Die
Uberlegungen sind im gleichen Jahr wie das Nantes-Erlebnis niedergeschrieben
und ebenfalls zu Herders Lebzeiten nicht publiziert worden. Das Erhabene ist mit
»Kraft, Wucht, Gewalt” verbunden und erregt — das Stichwort war schon beim
Anblick von Nantes gefallen — ,,Schauder®. Wie in der Abschwungphase phy-

118 Johann Gottfried Herder: Journal meiner Reise im Jahr 1769 [gedr. postum 1846, 21878]. Hist.-
krit. Ausgabe. Hg. Katharina Mommesen. Stuttgart 1976, 122 ff.

119 Immanuel Kant: Bemerkungen in den "Beobachtungen tiber das Geflihl des Schonen und
Erhabenen" [1764]. Hg. Marie Rischmiiller. Hamburg 1991, 20.



112 Das Erhabene im deutschsprachigen Raum des 18. Jahrhunderts

siko- bzw. astrotheologischer Dichtung bewirkt das Erhabene, dal} wir ,,in unser
Nichts zuriickstirzen*. Die wirkungsasthetische Profilierung der dynamischen
Aspekte flhrt Herder dazu, Erhabenheit von Schonheit zu trennen, insofern deut-
lich geworden ist, daB jene mit einem ,,Gefuihl der Anstrengung®, diese dagegen
mit einem Gefiihl ,,sanfte[r] Erschlaffung® einhergeht.?° Die physiologische, auf
Burke zuriickgehende Unterscheidung zwischen der erschlaffenden bzw. schmel-
zenden Wirkung des Schonen und der energischen, geradezu starr machenden des
Erhabenen, die Herder aufgreift, zementiert die Gegenuberstellung der beiden
Kategorien im Rahmen einer ‘doppelten Asthetik’. Sie gehort in der Spataufkla-
rung zum asthetischen Allgemeingut, auf das Schiller in den “dsthetischen Brie-
fen’ zuriickkommen wird und die noch Nietzsche im Zusammenhang seiner phy-
siologischen Asthetik mit dem Dynamometer hat messen wollen.

In seinem Spéatwerk, das den bezeichnenden Titel Kalligone (1800), d.h. gr. “die
Schongeborene’, tragt, favorisiert Herder gegeniliber einer solchen ‘doppelten
Asthetik’ jedoch wieder eine monistisch ausgleichende Theorie. In Abgrenzung zu
Kants ,,Katheder-Erhabenheiten®, die er aufgrund der zugrundeliegenden dualisti-
schen Anthropologie ablehnt, und skeptisch geworden gegeniber dem ,,erhabnen
Schauder®, kommt er nun zu einer harmonisierenden Sichtweise. Das Erhabene
begreift er nicht langer als Gegensatz zum Schonen, sondern als dessen Steige-
rung. Der spate Herder wurdigt das Erhabene als das ,,hdchste Schéne®. Im Unter-
schied zur eigenen jugendlichen Erfahrung und im Gegensatz zu Kant und Schil-
ler, bei denen das Erhabene das Subjekt zerreifdt, imaginiert sich Herder bei der
Erhebung der Seele einen Zustand, bei der das Individuum aus dem Bereich des
Nur-Subjektiven heraustritt und an einen Ort gelangt, an dem es ausruhen kann.
Das Erhabene, insofern es als das hochste Schone aufgefalit wird, bezeichnet ei-
nen Ruhepunkt. Die den negativen Grund des Erhabenen akzentuierende Disposi-
tion, die Herder jetzt mit dem Oxymoron ,,furchtbarschon® umschreibt, lehnt er
ab. Dadurch wird die fur das Erhabenheitserlebnis typische vermischte Empfin-
dung einer ‘negativen Lust’ zu einem reinen Gefihl beruhigt, das keine gegen-
laufige Spannung mehr kennt:

Erhabne Gefiihle [...] stehen nicht drunten und kriimmen sich hinauf: sie
fuhlen sich droben. %

Die Depotenzierung des Erhabenen, d.h. dessen Sauberung vom Schrecken und
dessen Beruhigung zur reinen Empfindung, fihrt Herder in eine monistische
Asthetik zuriick. Bedenkt man jedoch, daB der ‘betaubende Schauder’ vor Nantes
ihn 1769 zur plotzlichen Selbsterkenntnis, dal? das Geflhl fur Erhabenheit die
»Wendung* seiner Seele sei, gebracht hatte, wird man seine veranderte Haltung

120 johann Gottfried Herder: ,,Viertes kritisches Waldchen® [entst. 1769; gedr. postum 1846]. In:
Ders.: Werke. Bd. II: Herder und die Anthropologie der Aufklarung. Hg. Wolfgang Pross.
Munchen 1987, 57-240, 3. Stick, I, 217 und 2. Stiick, v, 151 f.

121 Johann Gottfried Herder: Kalligone [1800]. Hg. Heinz Begenau. Weimar 1955, 220.



Die Fuhlbarmachung der Vernunft 113

zum Schrecklich-Erhabenen im Alter auch als den Versuch deuten durfen, die ei-
gene neurotische Labilitat der Sturm-und-Drang-Jugend auf Distanz zu zwingen.

5.4.3 Gottahnlichkeit — die Verinnerlichung des Erhabenen in der
Geniedasthetik

Die einschlagigen Ausfiihrungen Herders zum Erhabenenen im Frihwerk sind —
wie erwahnt — erst postum (1846) verdffentlicht worden. Vielmehr ist Mendels-
sohns Analyse, die wesentliche Momente der Verinnerlichung des Erhabenen
durch Kant vorausnimmt, fur die Spataufklarung bis hin zur Kritik der Urteilskraft
pragend geworden. Die von Mendelssohn herausgearbeitete Auffassung, in der die
Struktur der vermischten Empfindung auf ein Selbstgefiihl unserer eigenen Ver-
maogen zuriickgebogen wird, erklart die Bejahung des negativen Grundes des Er-
habenheitsgefiihls. Die entscheidende Verinnerlichung und Subjektivierung des
Erhabenen zu einer ,,bloBe[n] Selbstaffektation der Vernunft“?? vollzieht sich
nicht erst bei Kant, sondern bereits im Rahmen der Theorie der vermischten Emp-
findungen, wie sie von Mendelssohn abschlieBend 1771 formuliert worden war,
d.h. bereits bei Popularphilosophen bzw. -asthetikern in der Nachfolge Mendels-
sohns, fur die ich stellvertretend nur den Sturm-und-Drang Autor JOHANN GEORG
SCHLOSSER (1739-1799), der in der Germanistik als Schwager Goethes einen ge-
wissen Bekanntheitsgrad geniel3t, und den Schauerromancier CARL GROSSE
(1768-1847) anfuhren méchte.

Versuche, das literaturtheoretische Gedankengut jener Briefe, Fragmente oder
Anmerkungen von Gerstenberg, Herder, Lenz oder Fritz Stolberg aus dem Zeit-
raum zwischen 1768/78 zu einer Poetik des Sturm und Drang zu kondensieren,
machen vor allem zwei Paradigmen geltend — Genie und Leidenschaftserregung.
Durch den Geniebegriff wird die Auffassung vom kunstlerischen Produktionspro-
zelR von der Seite der Kunstfertigkeit und Regelkenntnis (‘techne’) auf die Seite
der ‘sensitiven Erkenntniskréfte’ des Geflihls und des Herzens (Enthusiasmus)
verschoben. Das Genie ist Kraft und Energie, d.h. mit einer Vernunft begabt, die
dem Verstand fremd ist. Shaftesburys Diktum ,,Such a poet is indeed a second
maker; a just Prometheus under Jove* promoviert den Kinstler sowohl zum
‘Schopfer’ als auch zum ‘Rebell’. Goethe spricht dem Genie ,,Schopferkraft®,
Herder ,,Gotterkraft* zu. Die Aufwertung des Dichters zum ‘Schopfer’ hatte Gbri-
gens in der den Stirmern und Dréngern vorangehenden Generation durchaus noch
theologische ‘Bauchschmerzen’ bereitet. Pyra ist sich der Anmaliung einer sol-
chen Begriffsverwendung (der Begriff “‘Autor’, d.h. Schopfer, ist am Beginn des
18. Jahrhunderts noch fur Gott reserviert) bewuf3t und fuhlt sich daher bemiRigt,

122 Gernot B6hme, Hartmut Bohme: Das Andere der Vernunft. Zur Entwicklung von Rationali-
tatsstrukturen am Beispiel Kants. Frankfurt am Main 1983, 224.



114 Das Erhabene im deutschsprachigen Raum des 18. Jahrhunderts

sich fiir die Redewendung bei seinen pietistischen Glaubensgenossen zu entschul-
digen:

Die Begebenheiten eines Gedichtes [...] machen gleichsam eine kleine Welt
vor sich aus. Der Dichter (verzeiht, da3 ich ihm die Ehre dieser Verglei-
chung widerfahren lasse) ist ihr Schopfer.1

Die wirkungsésthetische Riickseite des ‘Kraftgenie’-Gedankens besteht in der For-
cierung des kinstlerischen Effekts. ‘Rihren’, ‘bewegen’, ‘erschittern’,
‘hinreillen’, ‘Uberwaltigen’, ‘erhitzen’, ‘entziinden’, ‘in Feuer setzen” — das sind
beliebte VVokabeln, mit der die energetische Wirkungsseite der Sturm-und-Drang-
Dichtung umschrieben wird. Das Vokabular kommt uns bekannt vor. Wir kennen
es aus dem longinisch-boileauschen Erhabenheitsdiskurs. Produktions- und wir-
kungsasthetischer Aspekt, d.h. Enthusiasmus und Intensitét, werden kurzgeschlos-
sen. Die Kraft des Genies versetzt in eine Uberwéltigende Begeisterung, die das
Publikum zwingt, auch wider seinen Willen, Anteil zu nehmen. ‘Kraft’ und
‘Energie’, das wissen wir bereits, waren im Laufe des 18. Jahrhunderts zu zentra-
len Definitionskriterien des Sublimen avanciert, und spétestens Edmund Burke
hatte mit dem Begriff ,,power* die spezifische Affinitat von Schrecken und Erha-
benheit hergestellt. In dieser Tradition finden die Sturm-und-Drang-Autoren den
terminologischen Steinbruch zur Artikulation ihrer poetologischen Zielsetzungen.

In einer Kkleinen, an Jakob Michael Reinhold Lenz (1751-1792) gerichteten Bro-
schure Schlossers, die in der Forschung als ,,AbriR der Geniepoetik* bzw. als
~eine kurze Darstellung der Genie-Asthetik* apostrophiert worden ist'?*, finden
sich alle einschlagigen Topoi der Sturm-und-Drang-Dramaturgie versammelt:
Aristoteles steht fur Regelpoetik schlechthin, die ‘Franzosen’ werden mit Re-
gelzwang und dramaturgischer Kalte identifiziert. ,,Ich sah [...] Uberall Maal} und
Zirkel, und erstaunte, dal} ich tGberzeugt von der Wahrheit der Regeln, doch unge-
rihrt bliebe.“*?> Dagegen mobilisiert Schlosser die einschlagigen Gewahrsleute
Homer, Sophokles, Ossian und Shakespeare. Der gemeinsame Nenner der Hoch-
schatzung ist deren affekterregende Kraft: An Homer schatzt Schlosser den
LYAufruhr, der seine Seele ,erregte” (ebd., 8), an Sophokles die ,,Gewalt”, mit der
der griechische Dichter in ihn ,eindrang” (ebd., 7), bei der Lektiire des Ossian
»schwoll“ und ,,ergoRR* sich seine ganze Seele (ebd., 9), Shakespeares Macbeth
endlich ,,durchschauerte* ihn wie ein Dolch (ebd., 11). Dal? die sexuelle Konnota-

123 Zitiert nach Gustav Waniek: Immanuel Pyra und sein EinfluR auf die deutsche Litteratur des
18. Jahrhunderts. Mit Benutzung ungedruckter Quellen. Leipzig 1882, 75.

124 Heinz Otto Burger: ,,Jakob M. R. Lenz innerhalb der Goethe-Schlosserschen Konstellation®. In:
Dialog. Literatur und Literaturwissenschaft im Zeichen deutsch-franzésischer Begegnung.
Festgabe f. Josef Kunz. Hg. Rainer Schénhaar. Berlin 1973, 95-126, hier: 114, und Johan van
der Zande: Biirger und Beamter. Johann Georg Schlosser (1739-1799). Wiesbaden, Stuttgart
1986, 16.

125 [Johann Georg Schlosser:] Prinz Tandi an den Verfasser des neuen Menoza [1775]. Hg. Mat-
thias Luserke. Heidelberg 1993, 11.



Die Fuhlbarmachung der Vernunft 115

tion des emotiven Potentials der Kunst auch hier im Vordergrund steht, sei beildu-
fig bemerkt. Darauf kommt es jedoch hier nicht an. Bezeichnend ist vielmehr der
Sachverhalt, dalR Schlosser gegen den Regelzwang eine Grundregel der Rhetorik
mobil macht: Namlich den Topos vom furor poeticus, der besagt, dal} der Redner
erregt sein musse, um zu erregen. Der Produktions- und Wirkungsasthetik Gber-
briickende Affekt-Topos ‘Si vis me flere’ (“Wenn du mich zum Weinen bringen
willst’) war Anfang des 18. Jahrhunderts ins Zentrum des emotionalistischen
Neuansatzes gertickt, nahm einen hervorragenden Stellenwert in der &sthetischen
Diskussion um 1750 ein und wird bei Schlosser zur Grundregel einer Wirkungs-
poetik des Sturm und Drang approbiert:

Eine Regel, und diese ist: Fiihle, was du fihlen machen wilst.- Und diese
Regel lehrt keine Aesthetik. Das ist der Stempel des Dichter=Genies. Du
hast ihn, Lenz! begntige dich mit dem. (Ebd., 13)

Diesen Grundsatz forciert Schlosser in seinem Versuch Uber das Erhabene, den er
1781 einer Neuiibersetzung von Longins Schrift beigegeben hatte.'?® Longins
Traktat wird zum Geniediskurs umfunktionalisiert. Gleich eingangs hebt Schlos-
ser an Longin als dessen Vorzug hervor, was zuvor als dessen Mangel kritisiert
worden war. Dal} Longin nicht systematisch genug sei, hatten ihm zuvor selbst
dessen Parteigénger Gbelgenommen. Schlosser wertet den rhapsodischen Stil, der,
wie es bei ihm heil’t, ,,nichts weniger als methodisch und vollstandig* (,,VVorrede®,
IX) sei, sogleich in einen Vorteil um. Longin gebe wenig Regeln, wenig Grund-
sétze, noch weniger Erklarungen, daflr aber glicklich gewéhlte Beispiele. Da der
Grundsatz des Dichterischen in dem Problem bestehe, durch ,,die Gewalt der Ein-
bildungskraft* zu wirken, sieht Schlosser den ,,Schlussel” zur Thematisierung des
Erhabenen in der ,,Psychologie” (ebd., x1v f.). Die Theorie der Kunst misse der
psychologischen Erfahrung folgen:

Das Studium der Verhaltnisse dieser Empfindung zu der Einbildungskraft,
der wichtigste Theil der Psychologie, das sollte also des Originaldichters
einziges Studium seyn. (Ebd., xvii)

Wie schon in der kurzen Broschire fungiert auch hier der Topos ‘Si vis me flere’
als produktions- und wirkungsasthetisches Leitprinzip, insofern fir Schlosser der
»ewige Grundsatz“ feststeht, ,,dal} der Dichter selbst fuhlen muR, was er fuhlen
machen will!™ (ebd., 319 f.). Zwar vermeidet Schlosser die Definition des Erhabe-
nen durch die ausschlieBliche Fokussierung auf den Schrecken wie Burke, doch
steht auch bei ihm der energetische Aspekt der Kraft, mit dem Schlosser den ent-
scheidenden Schritt zu einer subjektiven Fassung des Erhabenen vollzieht, im
Vordergrund.

126 Johann Georg Schlosser: ,,Versuch tber das Erhabene“. In: Longin: Vom Erhabenen mit An-
merkungen und einem Anhang. Ubers. Johann Georg Schlosser. Leipzig 1781, 266-334.



116 Das Erhabene im deutschsprachigen Raum des 18. Jahrhunderts

Die Wirkung des Erhabenen besteht darin, dal3 eine Empfindung erregt wird,
,»die*, wie Schlosser zusammenfalit, ,,den Menschen seine ganze Energie fuhlen
macht* (ebd., 275) und ihm das ,,das dunkle Gefiihl der Energie seiner Seele* gibt
(299). Die Zielrichtung dieser fuhlbar gemachten Kraft ist dabei gleichgultig. Die
GroRe einer Handlung werde, wie es im Blick auf den topischen Bésewicht Ri-
chard Il1. heift, ,,ohne Riicksicht auf ihren moralischen Werth* (ebd., 276) emp-
funden. Dal} Energie da ist, nicht wofur sie gebraucht wird, ist das Entscheidende:

Die Seele fiihlt bey solchen Gegenstanden auf einmal ihre ganze Energie:
sie fuhlt sich wéarmer, méachtiger, lebendiger, Gott ahnlicher.— (Ebd., 284)

Wie bei Mendelssohn, der seiner Ansicht nach ,,am philosophischsten von der Sa-
che geschrieben [hat]* (ebd., 269) ist das Erhabene fur Schlosser Selbstfiihlbarma-
chung eigener Kraft bzw. Energie. Es flieRt sozusagen Energie vom Pol des Pro-
duzenten zum Pol des Rezipienten, wodurch beide, der Dichter und sein Leser,
aufgewertet und zur Gottahnlichkeit erhoben werden. Kurz: die Kontur des schop-
ferischen Kraftgenies, das in Schlossers kleiner Sturm-und-Drang-Asthetik her-
vortritt, sowie seines mundigen Rezipienten, wird nach Mal3gabe der asthetischen
Kategorie des Erhabenen umrissen.

Dal? das Erhabene ein Selbstgefuhl ist, wird auch in dem Versuch Ueber das Er-
habene, den der Schauerromancier Carl Grosse (1768-1847) 1788 publiziert, deut-
lich herausgearbeitet. Ausgangspunkt seiner Uberlegungen ist die Frage nach dem
Grund des Vergnigens an tragischen bzw. schrecklichen Gegenstanden. Bei der
Prifung einschlégiger Erklarungsansatze stofit er auf das egoistische ‘Betriebs-
geheimnis’ der empfindsamen Mitleidsethik, d.h. auf die ,,Distanzstruktur” (Kate
Hamburger) des Mitleids. Grosse erkennt, daB es sich beim Mitleid nicht um eine
solidarische Empfindung handelt, sondern um einen ethisch neutralen Affekt, der
auf Macht beruht. Grosse schreibt daher dem Mitleid nicht den moralischen Wert
zu, den man darin in der Aufklarung, z.B. bei Lessing, gewdhnlich hat sehen wol-
len. Bei dieser Empfindung, ,,die sich so gern in eine glanzende Wolke hallt*,
habe vielmehr ,,unsere Eigenliebe [...] ihre Hand zum [!] Spiele.“*?" Als Beispiel
schildert er die schon von Diderot und Mendelssohn bekannte Szene eines Schiff-
bruchs. Die Szene ist topisch und geht auf Lukrez (um 96-55 v.Chr.) zurtick.

SUR ist’s, anderer Not bei tobendem Kampfe der Winde
auf hochwogigem Meer von fernem Ufer zu schauen;
Nicht als kénnte man sich am Unfall andrer ergétzen,
Sondern dieweil man es sieht, von welcher Bedréngnis man frei ist.
(De rerum natura 11,1-8; dtsch. Karl Ludwig von Knebel)

Im 18. Jahrhundert ist das von Lukrez entworfene ‘setting’ immer wieder disku-
tiert und wegen des dahinter stehenden, misanthropischen Menschenbilds stets

127 Carl Grosse: Ueber das Erhabene [1788]. Hg. Carsten Zelle. St. Ingbert 1990, 25.



Die Fuhlbarmachung der Vernunft 117

kritisiert worden. Gestaltet ist eine in mehrfacher Hinsicht asymmetrische Situa-
tion: Die einen sind in Not, die anderen in Sicherheit, die Lage der einen ist
schmerzhaft, die der anderen lustvoll, die einen sind drunten im Meer, die anderen
stehen oben auf der Klippe — man kénnte auch sagen: die oben sind Uber die un-
ten erhaben. Darin besteht die ‘StR3e’ der Situation. Die Lust, die der Blick auf die
Schiffbriichigen bereitet, bezieht Lukrez nicht auf die Not der Mitmenschen, son-
dern auf das Selbstgefiinl des VVoyeurs. Auch Grosse schildert die Szene, gibt Lu-
krez recht und verallgemeinert:

Lukrez sagt, dal® es suB sey, dem auf dem Meere herumirrenden Seefahrer,
und dem der im Irrthume wandelt, zuzusehen, weil es ein Vergniigen wére,
Ubel vor Augen zu haben, von denen man frey ist. Lukrez hat Recht, und ein
jeder, der dem Herzen nachgeht und seine geheimen Géange kennt, wird oft
die Bemerkung auf seinem Wege gefunden haben, daR sich auch das flhlen-
de Herz, das theilnehmend sich in den Kummer des Bruders versetzt, das
sich erweitert, um seinen Jammer fassen zu helfen, und rastloR mit ihm
wirkt, in geheimer Empfindung eine Art Freude nahren kann, die es plotz-
lich Uberfallt und nur langsam verschwindet. (Ebd., 24)

Es geht hier also nicht um Anteilnahme und Mitleid mit dem anderen, sondern um
die ‘Erweiterung’ des eigenen Empfindungsvermégens — und diese Erweiterung
ist mit einer ,,Art Freude®, d.h. mit der vermischten Empfindung des ‘Frohseins’
(‘delight’) verbunden. Nicht die Mitleidsethik Lessings bildet den Referenzrah-
men von Grosses Uberlegungen, sondern die Erhabenheitsésthetik Burkes. ,,Kraft*
und ,,Energie* sind die wiederkehrenden Stichworte. Die Durchmusterung des
einschlagigen asthetischen Repertoires, zernichtende Naturgewalten oder bdseste
Taten, besiegelt sie Separation von Schonheit und Erhabenheit. Die Konturierung
der dynamischen Aspekte des Erhabenen schlielit Grosse mit dem Satz ab: ,,Das
Erhabene vertrégt das Schone nicht.” (Ebd., 11) Grosse bernimmt eine Reihe der
einschlagigen Beispiele Burkes, weil? sie jedoch dramatischer ins Licht zu setzten.
Mit dem Begriff der Kraft sucht Grosse auch die &sthetische Attraktivitét
»glanzende[r] Laster* (ebd., 59) zu deuten. Der erhabene Bdsewicht geféllt wegen
der Kihnheit seiner Taten. Grosse durchschneidet dabei das Band zwischen Ethik
und Asthetik, denn z.B. die Grausamkeit Achills oder die Macht, Kiihnheit und
Unerschrockenheit von Miltons Satan veranschauliche die Differenz von ,,Glte*
und ,,GroRe*:

Ist Miltons Satan nicht grof3? [...] Nicht den Spuren des Guten, nur denen
des Grolien folgt er [= der Gang eines grollen Geistes]. Nicht immer ist
grof3, was gut ist, und nicht immer ist Glte mit irgend einer GroRe bekleidet.
(Ebd., 58)

Die Auseinandersetzung mit dem angenehmen Schrecken des Erhabenen fihrt
Grosse an die Grenze zum Asthetizismus. Das Beispiel Neros etwa, von dem man
sagt, er habe Rom anziinden lassen, um sich an den Flammen zu entzlicken, be-



118 Das Erhabene im deutschsprachigen Raum des 18. Jahrhunderts

lehre darlber, wie Grosse schreibt, daR sich die Einbildungskraft ,,nicht am guten
sondern am schénen ergétzt.” (Ebd., 26) In Hinsicht auf die Kraft, die im Erhabe-
nen zu Geltung kommt, nimmt Grosse einen Standpunkt jenseits von gut und bdse
ein. Suggestiv wird die Erhabenheit evoziert, die u.a. im Stierkampf zum Aus-
druck kommt:

noch immer entziickt uns ein witender Thierstreit, ein Stiergefecht im Prado
und ein Léwenkampf. Daher lauft man so gern zu solchen Schauspielen
trotz dem weinerlichen Zurufe schlaffer Moralisten hin; man folgt so gern
dem Zuge des Herzens nach Scenen, wo ungeheure Krafte sich zeigen; man
dirstet nicht nach dem rauchenden Blute edeler Thiere, aber man dirstet
nach den ausdrucksvollen Mienen, nach ihren Anféallen und ihrem kraftvol-
len schonen Tode. (Ebd., 31)

Der Kraft, die in Szenen wie solchen, in Naturkatastrophen oder kiihnen, biswei-
len bosen oder grausamen Taten der Menschen zum Ausdruck kommt, korreliert
im Betrachter ein Malistab, der nur in ihm selbst liegt. Die Konfrontation mit
Kraft, 1alt eigene ,,Seelenkrafte* (20) spurbar werden. Insofern Grosse das Erha-
bene als Selbstgefuhl deutet, ndhert er sich dem Subreptionsbegriff Kants an, den
wir im nachsten Abschnitt naher kennenlernen werden. Erhaben ist strenggenom-
men nicht die Kraft, die mir entgegentritt, erhaben ist vielmehr die Kraft, die in
mir selbst bei der Betrachtung der eben geschilderten Szenen erwéchst und an-
schwillt. Grosse halt fest, dal3 die ,,Empfindung des Erhabenen ,,keinem Gegen-
stande* anhangt, d.h. kein Objekt, sondern ein Subjekt bezeichnet:

das heist: das Erhabene wirkt nicht [...] von auflen [...], sondern durch eine
ganz eigene Operation; durch die Veranlassung einer besonderen Handlung
der Seele, durch die Erweiterung. (Ebd., 14)

Das Erhabene ist das ,,Gefiihl der Seelenenergie* (ebd., 21), ,,Bewustseyn wir-
kender grolRer Krafte” (ebd., 21) bzw. ,,Selbstgefiihl ungebundener Kréafte“ (ebd.,
40) — Grosse schwankt, auf welcher Ebene er das Erhabenen als Selbstreferenz
kognitiver Vermogen ansiedeln soll. In einem kurzen Aufsatz (ber das Erhabene,
der im gleichen Jahr wie Kants Kritik der Urteilskraft erschien, falit Grosse pré-
zise seine Uberlegungen zur Verinnerlichung der Kategorie des Erhabenen zu-
sammen: ,,Die Quelle der GroRe bin ich selbst, ist mein Selbstgefiihl.*1?8

128 Carl Grosse: ,,Ueber GroRe und Erhabenheit“. In: Deutsche Monatsschrift 2 (Juli 1790), 275-
302, hier: 288.



Die Fuhlbarmachung der Vernunft 119

Ubungsaufgaben zum 5. Kapitel

1. Lesen Sie Mendelssohns Rhapsodie und versuchen Sie die darin her-
ausgearbeitete, subjektive Fassung der Theorie der vermischten Emp-
findungen nachzuvollziehen. Geben Sie Mendelssohns Argument in ei-
genen Worten wieder und notieren Sie das Ergebnis.

2. Beziehen Sie Mendelssohns Theorie der vermischten Empfindungen
auf Schlossers und Grosses Bestimmung des Erhabenen.



6 Das Erhabene in der Deutschen Klassik — Kant
und Schiller

Die Anthropologie des 18. Jahrhunderts ist wie die Neuzeit schlechthin von einem
dualistischen Menschenbild tief geprdagt. Der Mensch ist gespalten in eine den-
kende Substanz (,,res cogitans®) und einen Ausdehnung habenden Korper (,,res
extensa®), sagt Descartes (1596-1650) und determiniert mit dieser Unterscheidung
die einschléagigen Dualismen der Neuzeit (Geist/Materie, Seele/Leib, Freiheit/Not-
wendigkeit, Denken/Flhlen, ‘Kopf/Bauch’). Dort herrscht, um sich der idealisti-
schen Terminologie zu bedienen, Freiheit, hier Naturgesetz, Notwendigkeit, Kau-
salitdt, Mechanik, Determiniertheit etc. Der Mensch ist fir die Aufkl&rung ein
»Zweideutiges Mittelding von Engel und Vieh* (Albrecht von Haller). Die anti-
thetische Anthropologie des 18. Jahrhunderts setzt den Menschen in die Spannung
zwischen Gott und Tier, wobei beide Unterscheidungen diskutierbar und fragwir-
dig werden: einerseits etwa durch die Anstrengungen der Geniedasthetik, die, wie
wir sahen, den Menschen zum gottédhnlichen Schépfer promoviert, andererseits
etwa durch das Problem, das hier nur angedeutet werden kann, ob auch Tiere eine
Seele haben. Die Stellung des Menschen im Kosmos wird dadurch fragil. Zugleich
hat es stets auch Bemithungen zur ‘Uberwindung’ dieser Antinomie gegeben, sei
es, daB man die Zirbeldriise im Gehirn quasi als physiologische Schaltzentrale
oder “Schnittstelle’ zwischen den Substanzen annahm (Descartes), Gott bei Gele-
genheit jedes einzelnen Kommunikationsakts um Vermittlung bemihen mufite
(Okkasionalismus) oder unterstellte, Gott habe von Anfang an einen genau uber-
einstimmenden Parallelismus zwischen Leib und Seele installiert (prastabilierte
Harmonie). In der Anthropologie der Aufklarung wurde das sog. Leib/Seele-Pro-
blem vor allem in Hinsicht auf einen erfahrungswissenschaftlich gesattigten
»Influxus® diskutiert, demnach die Seele aufgrund nicht génzlich durchsichtiger
psychophysischer bzw. psychosomatischer Mechanismen auf den Leib und der
Leib auf die Seele wirken wirde. Als prominentes Beispiel fur solche Anthropo-
logen, die im 18. Jahrhundert oftmals als ‘philosophische Arzte’ tituliert wurden,
kann Friedrich Schiller gelten, der vom Ausbildungsgang her Mediziner war.
Schiller ist stets bemuht gewesen, zwischen Leib und Seele einen Ausgleich zu
denken. In seiner 1779 verfaRten Philosophie der Physiologie rekurriert der Medi-
zinstudent auf eine ,,Mittelkraft*, die zwischen Geist und Materie tritt ,,und beede
['] verbindet”, da ohne sie ein ,,RiB* in der Welt ware.*?® Auf den Nachweis, ,,daR
die thierische Natur [des Menschen] mit der geistigen sich durchaus vermischet*
(NA 20, 68), zielte auch die ein Jahr spater eingereichte, dritte Dissertations-
schrift, mit der Schiller endlich promoviert wurde. Schillers anthropologisches
Bemdhen gilt dem Problem des commercium mentis et corporis, d.h. der Wech-
selwirtschaft von Korper und Seele, bei der ,,die heterogenen Principien des Men-
schen gleichsam zu Einem Wesen* verschmdlzen und ,,die innigste Vermischung

129 Friedrich Schiller: Werke. Nationalausgabe. Begr. Julius Petersen. Weimar 1943 ff. [noch nicht
abgeschlossen], Bd. 20, 13. Schiller wird wie folgt zitiert: Sigle NA Band, Seite.



Kants ,,Analytik des Erhabenen* 121

dieser beiden Substanzen* statt habe (NA 20, 63f.). Die Anthropologie der
‘Philosophischen Arzte’ mit ihrem kartesianisch-antikartesianischen Erbe bildet
den grundlegenden Kontext, in den die frihen medizinischen, aber auch die spéte-
ren @&sthetischen Schriften situiert werden missen. ‘Kartesianisch-antikarte-
sianisch’ ist dieses Erbe insofern, als einerseits ein Dualismus vorausgesetzt, an-
dererseits nach seinem Ausgleich, seiner Uberwindung bzw. Uberbriickung ge-
sucht wird. Anthropologie, Asthetik und Geschichtsphilosophie — die drei neuen
Wissenschaften des 18. Jahrhunderts — bilden mit ihrem jeweiligen Vokabular
unterschiedliche Sprechmedien, in denen auf die gleiche Fragestellung Antworten
gesucht werden. Nun liegt zwischen den 80er und 90er Jahren des 18. Jahrhun-
derts das epochale Datum 1789. Das anthropologische Ausgangsproblem scheint
davon jedoch unberihrt geblieben zu sein, dringlicher indessen wurde in den Au-
gen der Zeitgenossen dessen Losung.

6.1 Kants,,Analytik des Erhabenen*

Auch der Konigsberger Philosoph Immanuel Kant (1724-1804) falit den Men-
schen durchgehend als Doppelwesen auf, das in zwei Welten gleichermalien be-
heimatet ist. DaR der Mensch zugleich ein physisches und ein metaphysisches
Wesen ist, bietet geradewegs den Ausgangspunkt fiir Kants ‘Asthetik’. In der Kri-
tik der Urteilskraft (1790)*% ist er darum bemiiht, jene ,uniibersehbare Kluft*
(KU, A xix; auch A LI) zwischen dem Sinnlichen und Ubersinnlichen zu tber-
briicken und einen ,,Ubergang“ (KU, A xxiii; auch A LIvV) vom Gebiet des Natur-
gesetzes zum Freiheitsbegriff zu ermdglichen. Inwieweit die einleitende Ankindi-
gung eines Ubergangs bzw. einer Uberbriickung, eine Passage, die Schiller sich
bei der zweimaligen Lektire des Werks angestrichen hat, von Kant im weiteren
Verlauf der Argumentation umgesetzt worden ist, 1&Rt sich eindeutig nur schwer
entscheiden. Die Meinung der Philosophen geht dartiber auseinander. Der Brik-
kenschlag im berihmten § 59 erscheint jedoch eher fragil, denn das Schone fun-
giert hierin gerade nicht als ,,Symbol des Sittlich-guten* (KU, § 59, A 254), son-
dern nur, wie es einschrankend heift, als dessen ,,Analogie” (A 255 f.). Beim Er-
habenen dagegen prallen Sinnliches und Ubersinnliches direkt aufeinander, indem
eine sinnliche Grenzerfahrung zur freilich ,,bloR negative[n] Darstellung* (Allg.
Anm. nach 8 29, A 123) der Sittlichkeit fuhrt.

130 Kants Kritik der Urteilskraft wird wie folgt zitiert: Sigle KU, interne §§-Zahlung, Paginierung
der Erstausgabe (A). Zu Kants Lebzeiten erschienen drei Auflagen: 1790, 1793 und 1799
sigliert mit: A, B und C).



122 Das Erhabene in der Deutschen Klassik — Kant und Schiller

6.1.1 Schones und erhabenes Lebensgefthl

Kants Kritik der Urteilskraft (vgl. Materialienband M8) ist zweigeteilt, und zwar
in eine Kiritik der &sthetischen und eine Kritik der teleologischen Urteilskraft.
Letztere soll hier nicht interessieren. Der erste Teil, die Kritik der asthetischen Ur-
teilskraft, d.h. Kants ‘Asthetik’, ist wiederum zweigeteilt, und zwar in eine Analy-
tik des Schonen und eine Analytik des Erhabenen. Sie gilt als einer der schwierig-
sten und am kontroversesten diskutierten Texte des Konigsberger Philosophen. Es
ist z.B. nicht deutlich, ob Kant beide Analytiken als gleichberechtigte *Bucher’
nebeneinanderstellt wissen wollte, oder ob er dem zweiten ,,Buch® (88 23 bis 29)
nur den nachgeordneten Status eines ,,blofien Anhang[s]* (8 23, A 77) hat zubilli-
gen wollen. Fast scheint es, als habe Kant zur Bestimmung des Erhabenen
mehrere Anldufe genommen, insofern der ‘Anhang’ nochmals um eine ver-
gleichbar lange Anmerkung (A 112 bis A 129) ergénzt wird, die nicht nur eine
Auseinandersetzung mit Burke, sondern auch die wichtigen Uberlegungen zur
Verknipfung der blof3 negativen Darstellbarkeit von Ideen mit dem mosaischen
Bilderverbot enthdlt. In der Forschung, insbesondere des deutschsprachigen
Raums, ist Kants Analytik des Erhabenen daher lange Zeit vernachlaBigt und als
irrelevant abgetan worden, da sie modernem Geschmack offenbar nicht mehr ent-
spreche. Im Zuge der Renaissance des Erhabenen in den 80er Jahren ist Kants
Diktum vom ‘Anhang’ dagegen im Sinne einer supplementierenden Logik dahin-
gehend interpretiert worden, dal3 in der Analytik des Erhabenen ein gegenlaufiges
Moment ins Spiel komme, das wesentliche zuvor entwickelte Bestimmungen er-
ganzt, unterlauft und wieder in Frage stellt.

Unsere Erkenntnisvermdgen — die Einbildungskraft, durch die ein Gegenstand in
der Vorstellung gegeben ist, und der Verstand, der die Vorstellung einem Begriff
subsumieren soll — befinden sich beim &sthetischen Geschmacksurteil in einem
freien, harmonischen Spiel, das Lust erzeugt: Wir nennen den Gegenstand, der zu
solchem lustvollen Spiel anreizt, ‘schon’. In Kants Kritik der Urteilskraft wird je-
doch die reizende Kontemplation des Schonen durch die riihrende Intensitat des
Erhabenen ergénzt. Wahrend das Wohlgefallen an schénen Dingen vermittelt,
»dak der Mensch in die Welt passe*“!3!, gewahrt die negative Lust des Erhabenen
ein Geistesgefuhl, dal wir ber sie hinaus sind. Das ,,Gefiihl des Erhabenen®, das
Kant in mehrmaligen Anldaufen zu umschreiben versucht, 143t uns gewahr werden,
entdeckt, macht fiihlbar, dal wir allein auf uns gestellt sind. Das Schoéne und Er-
habene indizieren, zwei unterschiedliche Arten menschlichen Weltverhéltnisses:
Wihrend das Schéne ein Wort fir die Ubereinstimmung des Subjekts mit der
Natur ist, vermittelt das Erhabene die ,,asthetische Erfahrung der Disharmonie von

181 Immanuel Kant: Kant's handschriftlicher NachlaB. Bd. Ill: Logik. Berlin, Leipzig 1924 (=
Kant's Schriften. Akademieausgabe, 16), 127, Refl. 1820a (etwa 1771-1772).



Kants ,,Analytik des Erhabenen* 123

Subjekt und Welt*132, die bereits in der Wortwahl des diskordanten Kompositums
‘Geistesgefiihl” zum Ausdruck kommt.

Die einschlagigen Unterscheidungen zwischen dem Schoénen und Erhabenen fin-
den sich im § 23, mit dem Kant das zweite, die Analytik des Erhabenen betref-
fende Buch der Kritik der Urteilskraft einleitet:

Allein es sind auch namhafte Unterschiede zwischen beiden in die Augen
fallend. Das Schone der Natur betrifft die Form des Gegenstandes, die in der
Begrenzung besteht; das Erhabene ist dagegen auch an einem formlosen Ge-
genstande zu finden, sofern Unbegrenztheit an ihm, oder durch dessen Ver-
anlassung, vorgestellt und doch Totalitat derselben hinzugedacht wird: so
daB das Schone fir die Darstellung eines unbestimmten Verstandesbegriffs,
das Erhabene aber eines dergleichen Vernunftbegriffs genommen zu werden
scheint. Also ist das Wohlgefallen dort mit der Vorstellung der Qualitat,
hier aber der Quantitat verbunden. Auch ist das letztere der Art nach von
dem ersteren Wohlgefallen gar sehr unterschieden: indem dieses (das
Schone) directe ein Gefiihl der Beforderung des Lebens bei sich fuhrt, und
daher mit Reizen und einer spielenden Einbildungskraft vereinbar ist; jenes
aber (das Gefuhl des Erhabenen) eine Lust ist, welche nur indirecte ent-
springt, némlich so, dal? sie durch das Gefihl einer augenblicklichen Hem-
mung der Lebenskréafte und darauf sogleich folgenden desto starkern Er-
gieBung derselben erzeugt wird, mithin als Rihrung kein Spiel, sondern
Ernst in der Beschéaftigung der Einbildungskraft zu sein scheint. Daher es
auch mit Reizen unvereinbar ist; und, indem das Gemiit von dem Gegen-
stande nicht blof§ angezogen, sondern wechselweise auch immer wieder ab-
gestoRen ist, das Wohlgefallen am Erhabenen nicht sowohl positive Lust als
vielmehr Bewunderung oder Achtung enthalt, d.i. negative Lust genannt zu
werden verdient. (A 74 1)

Versuchen wir wieder, die Bestimmungen von Kants doppelter Asthetik in ein
Schema zu fassen, ergibt sich folgende Ubersicht:

132 Riidiger Bubner: ,,Literaturkritik und philosophische Asthetik“. In: Literaturkritik — Anspruch
und Wirklichkeit. DFG-Symposion 1989. Hg. Wilfried Barner: Stuttgart 1990, 231-236, hier
233.



124

Das Erhabene in der Deutschen Klassik — Kant und Schiller

das Schoéne

das Erhabene

Form, Begrenzung

Formlosigkeit, Unbegrenztheit

Geschmacksurteil

Geistesgefiihl

freies Spiel von Einbildungs-
kraft und Verstand (Erkennt-
nisvermogen)

Widerstreit (8 27) zwischen
Einbildungskraft und Vernunft
(Begehrungsvermdgen)

direktes Lebensgefiihl

indirektes Lebensgefihl durch
das Widerspiel von Hemmung
und Ergieflung

Spiel

Ernst

positive Lust

negative Lust

Wohlgefallen Frohsein (§ 28)

Anziehung wechselweise AbstoRung und
Anziehung

Reiz Rihrung

ruhige Kontemplation (§ 26)

Bewegung des Gemiits (§ 26)

Deutlich ist, dal} beiden Beurteilungsvermdgen, dem &sthetischen Geschmacks-
urteil und dem Geistesgefuhl des Erhabenen, die selbstreferentielle Struktur des
Selbstgefihls inkorporiert ist, die wir bereits kennengelernt haben. Wie Mendels-
sohn unterscheidet Kant zwischen den Erkenntnisvermdgen und dem Wohlgefal-
len daran, daB sie zweckmaRig funktionieren. Wie bei Mendelssohn ist damit die
Trennung zwischen Ethik und Asthetik verbunden. Weder das Schéne noch das
Erhabene bezeichnen etwas im Objekt. Deren ,,Bestimmungsgrund® ist vielmehr
»hicht anders als subjektiv (8 1, A 4), d.h. leitet sich aus einem Gemdtszustand
ab, bei dem sich entweder Einbildungskraft und Verstand in freiem harmonischen
Spiel (wie beim Schonen) oder Einbildungskraft und Vernunft in wechselweiser
Abstollung und Anziehung (wie beim Erhabenen) befinden. Der erste Gemitszu-
stand ist mit Lust, der zweite mit ,,negativer Lust*, d.h. einer Lust, ,,die nur ver-
mittelst einer Unlust moglich ist“, verbunden (8 27, A 101). Die reine Empfin-
dung der Lust bzw. die vermischte Empfindung der negativen Lust indizieren, daf3
die Vermdgen zu einer Erkenntnis (beim Schdnen) bzw. einem Begehren (beim
Erhabenen) Uberhaupt tauglich sind. Das eine ist Lust an der Harmonie der Er-
kenntnisvermdgen, insofern Einbildungskraft und Verstand beim Schonen unter
Beweis stellen, zur Erkenntnis Uberhaupt zusammenzustimmen. Das andere ist
negative Lust an der Disharmonie der Begehrungsvermdgen, insofern das Unver-
mdogen der Einbildungskraft, das zu fassen, was schlechthin grof3 ist, beim mathe-
matisch Erhabenen ein unbeschranktes Vermogen bzw. die sinnliche Ohnmacht
beim dynamisch Erhabenen eine tberlegene Kraft, d.h. in beiden Fallen Vernunft
»entdeckt” (8 27, A 99 und 8§ 28, A 103). Beides, Schones und Erhabenes, gehen



Kants ,,Analytik des Erhabenen* 125

mit einem ,,Geflhl der Beférderung des Lebens“ einher, das beim Schonen
»directe”, beim Erhabenen ,.indirecte” entspringt, und zwar das eine vom ,.freien
Spiele”* (89, A29), das andere vom Widerspiel zwischen ,,Hemmung“ und
»Ergiefung® (8 23, A 74). Beides sind belebende Gefiihle bzw. Lebensgefiihle,
d.h. Gefuhle, in denen das Gemdt sich seines Zustands ,,bewuf3t“ (8 1, A 4) wird
bzw. seinen Zustand ,flhlbar* (§ 28, A 104) macht. Schénheit und Erhabenheit
konvergieren also darin, daB es sich in beiden Fallen um eine Selbstaffektation*
des Verstandes bzw. der Vernunft handelt, insofern das Subjekt im &dsthetischen
Geschmacksurteil ,,sich selbst flhlt* (8 1, A 4) und beim Geistesgefuihl des Erha-
benen eine ,,innere Wahrnehmung“ (8§ 27, A 97) vollzieht.

6.1.2 Zum Erhabenen tauglich — Subreption

Aus dem subjektiven ,,Bestimmungsgrund* des Schénen und Erhabenen folgt be-
reits, dal} es sich bei beiden &sthetischen Kategorien nicht um begrifflich fixier-
bare ‘Eigenschaften’ von Gegenstanden handelt, seien es Naturphdanomene, z.B.
eine Tulpe oder Vulkane in ihrer ganzen zerstdrenden Gewalt, oder Artefakte, z.B.
Zeichnungen a la grecque auf Papiertapeten oder der Petersdom. Der
»Bestimmungsgrund* des Schonen und Erhabenen ist vielmehr die mit Lust oder
Unlust einhergehende innere Wahrnehmung am Spiel oder Widerspiel der Er-
kenntnis- oder Begehrungsvermdégen. Schonheit und Erhabenheit bezeichnen kein
Objekt, sondern ein Subjekt: meine Selbsterfahrung. Also nicht die Tulpe, ggf.
auch nicht ein Kunstwerk, ist schon, sondern die Erfahrung, die ich an ihr, ggf. an
ihm, mache. Schonheit ist an einen Gegenstand gebundene und von ihm gelenkte
Phantasietétigkeit. Erhaben ist nicht das Hochgebirge, ggf. auch keine Pyramide,
sondern die widerstreitende Wahrnehmung, die es, ggf. sie, mir gewahrt. Erha-
benheit ist Selbstgefuhl der Vernunft. Erhaben bin ich — da ist es wieder: das
»Moy* der Medea (s.0. Kap. 3.1.2). Kant halt fest:

so bringen Einbildungskraft und Vernunft [B und C: hier], durch ihren
Widerstreit, subjektive ZweckmaRigkeit der Gemutskrafte hervor: namlich
ein Gefuhl, daf wir reine selbstandige Vernunft haben. (8 27, A 98)

Kant scheut bei der Herausarbeitung des subjektiven Bestimmungsgrunds des Er-
habenen nicht davor zuriick, geradezu anmaRend von der Vernunft zu sprechen,
etwa wenn er sagt, dal? gemessen an den Ideen der Vernunft die Natur ,,verschwin-
dend” (8 26, A 95) und ,klein* (§ 27, A 96) ist. Wenn aber wir ‘erhaben’ sind,
was ist dann die Natur? Sie ist formlos, d.h. h&Rlich. Kant entdeckt in der gelaufi-
gen Rede von der ‘erhabenen Natur’ eine Verwechselung (,,Subreption®), d.h eine
metonymische Vertauschung von Ursache und Wirkung, insofern ndmlich Erha-
benheit kein Pradikat unermeflicher, kolossaler oder gewaltiger Phdnomene ist —
diese sind vielmehr roh, ungestalt, furchterlich oder ,,graBlich“ —, sondern Erha-
benheit ist ein Préadikat der Vernunft, welche unser Gemit angesichts jener Er-
scheinungen ,,sich fuhlbar machen kann“ (§ 28, A 104). Kant spricht diese Ver-



126 Das Erhabene in der Deutschen Klassik — Kant und Schiller

wechslung bereits im einleitenden § 23 an, bringt sie jedoch erst im weiteren
Verlauf der Analyse, ndmlich im § 27, auf den Begriff:

Man sieht aber hieraus sofort, dafl wir uns tberhaupt unrichtig ausdriicken,
wenn wir irgend einen Gegenstand der Natur erhaben nennen, ob wir zwar
ganz richtig sehr viele derselben schén nennen kénnen; denn wie kann das
mit einem Ausdrucke des Beifalls bezeichnet werden, was an sich als
zweckwidrig aufgefalit wird? Wir kénnen nicht mehr sagen, als dal? der Ge-
genstand zur Darstellung einer Erhabenheit tauglich sei, die im Gemiite an-
getroffen werden kann; denn das eigentlich Erhabene kann in keiner sinnli-
chen Form enthalten sein, sondern trifft nur Ideen der Vernunft: welche, ob-
gleich keine ihnen angemessene Darstellung mdglich ist, eben durch diese
Unangemessenheit, welche sich sinnlich darstellen 1463t, rege gemacht und
ins Gemiit gerufen werden. So kann der weite, durch Stiirme empérte Ozean
nicht erhaben genannt werden. Sein Anblick ist gréRlich [...]. Man sieht
hieraus, daft die wahre Erhabenheit nur im Gemite des Urteilenden, nicht in
dem Naturobjekte, dessen Beurteilung diese Stimmung desselben veranlalit,
misse gesucht werden. Wer wollte auch ungestalte Gebirgsmassen, in wil-
der Unordnung Uber einander getiirmt, mit ihren Eispyramiden, oder die du-
stere tobende See u.s.w. erhaben nennen? [...] Also ist das Geflihl des Erha-
benen in der Natur Achtung fur unsere eigne Bestimmung, die wir einem
Objekte der Natur durch eine gewisse Subreption (Verwechselung einer
Achtung fiir das Objekt statt fur die Idee der Menscheit in unserm Subjekte)
beweisen, welches uns die Uberlegenheit der Vernunftbestimmung unserer
Erkenntnisvermdgen Uber das grofite Vermdgen der Sinnlichkeit gleichsam
anschaulich macht. (§ 23, A 75f.; 8§ 26, A 94; § 27, A 96)

Dasjenige, das zur Vergegenwértigung des Erhabenen tauglich ist, ist haglich,
Chaos, wildeste regelloseste Unordnung und Verwiistung. Asthetik des Erhabenen
und Asthetik des HaRlichen sind aufeinander verwiesen und verhalten sich zuein-
ander wie Positiv und Negativ. Jene bleibt kritisch, solange sie von dieser kom-
plettiert wird.

6.1.3 Mathematische und dynamische Erhabenheit

Die ‘rohe Natur’ (8 26, A 88), die zur Vergegenwaértigung bzw. Fiihlbarmachung
der Vernunft tauglich ist, wird von Kant nach MalRgabe von GroRen- und Macht-
verhdltnissen betrachtet. An grenzenloser Natur entfaltet er das mathematisch-Er-
habene, an Furcht erregender Natur das dynamisch-Erhabene. In dieser Unter-
scheidung erkennen wir zunéchst die Binarismen wieder, die uns seit Addisons
Anschauungsformen des weiten und des stirmischen Ozeans vertraut sind. Wah-
rend uns das mathematisch-Erhabene, d.h. das, was schlechthin bzw. unermefilich
grol} ist, vermittelst des Unvermogens der Einbildungskraft das Vermdgen der
Vernunft aufzeigt, entdeckt das dynamisch-Erhabene, d.h. das, was aufgrund sei-



Kants ,,Analytik des Erhabenen* 127

ner Macht Furcht erregt, vermittelst der Konfrontation mit unserer physischen
Ohnmacht ,,ein Vermodgen zu widerstehen von ganz anderer Art* (8§ 28, A 103).
Nicht das, was Furcht erregt, ist erhaben — das ist vielmehr fiirchterlich und ab-
stoRend —, sondern — wir kennen den Begriff bereits aus der popularphilosophi-
schen Erhabenheitsésthetik — unsere ,,Kraft“, die wir im Zuge solcher Abstoliung
mit ,,begeisternde[m] Wohlgefallen* (8§ 28, A 104) verspuren. In einem auf Steige-
rung angelegten Vergleich zwischen dem mathematisch- und dynamisch-Er-
habenen heilt es:

Denn, so wie wir zwar an der UnermeRlichkeit der Natur, [...] unsere eigene
Einschrankung, gleichwohl aber doch auch an unserm Vernunftvermdgen
zugleich einen andern nicht-sinnlichen Mal3stab [...] gegen den alles in der
Natur klein ist, mithin in unserm Gemiite eine Uberlegenheit tiber die Natur
selbst in ihrer Unermellichkeit fanden: so gibt auch die Unwiderstehlichkeit
ihrer Macht uns, als Naturwesen betrachtet, zwar unsere [B und C: physi-
sche] Ohnmacht zu erkennen, aber entdeckt zugleich ein Vermégen, uns als
von ihr unabhangig zu beurteilen, und eine Uberlegenheit Gber die Natur
[...]. Auf solche Weise wird die Natur in unserm &sthetischen Urteile nicht,
sofern sie furchterregend ist, als erhaben beurteilt, sondern weil sie unsere
Kraft (die nicht Natur ist) in uns aufruft [...]. Also heif3t die Natur hier erha-
ben, bloR weil sie die Einbildungskraft zu Darstellung derjenigen Falle er-
hebt, in welchen das Gemiit die eigene Erhabenheit seiner Bestimmung,
selbst Uber die Natur, sich fuhlbar machen kann. (§ 28, A 104)

Die Konzeption eines zweiphasigen Geistesgefiihls des Erhabenen, das zur Fuhl-
barmachung der Vernunft fihrt, weist auf die ereignishafte Begrifflichkeit des
franzosischen “se faire sentir’ sowie auf die Grundfigur der Theorie der vermisch-
ten Empfindungen zuriick. Zwar hat Kant in der spaten Anthropologie in pragma-
tischer Hinsicht (1798) die Entgegensetzung von Schonheit und Erhabenheit, die
die Kritik der Urteilskraft im Blick auf die Natur vorgenommen hatte, in Hinsicht
auf die kinstlerische Darstellung abgeschwacht und erklart, dal3 das ,,Erhabene
[...] zwar Gegengewicht, aber nicht das Widerspiel vom Schénen [ist]“. An dem
Mechanismus, dal} das Erhabene ,,dem Subjekt ein Geftuihl seiner eigenen Grolie
und Kraft erweckt”, hat Kant jedoch festgehalten.!3

6.1.4 Negative Darstellung

,Buchstablich genommen, und logisch betrachtet, kdnnen Ideen nicht dargestellt
werden.” (KU, Allg. Anm. nach § 29, A 114) Daraus erklart sich der von Kant
geltend gemachte negative Modus einer Flhlbarmachung der Vernunft durch das

133 Kant: ,,Anthropologie in pragmatischer Hinsicht“. In: Ders.: Werke (wie Anm. 117), Bd. XII,
8 65, BA 190, 569.



128 Das Erhabene in der Deutschen Klassik — Kant und Schiller

Erhabene in der Kritik der Urteilskraft. Die Vernunftidee kann nicht positiv dar-
gestellt werden, da sie jeden Malstab der Natur Gbertrifft. Sie kann dagegen in der
,blolR negative[n] Darstellung“ (ebd., A 123), die im Erhabenen gelingt, entdeckt,
aufgezeigt, rege oder fiihlbar gemacht werden. Kant findet immer wieder andere
Ausdrticke fur diesen Akt einer “Selbstwahrnehmung’ der Vernunft, deren Status
in der Forschung zwischen ‘nichtkognitiv’ und ‘quasi-kognitiv’ schwankt.*** Als
‘blol} negativer Darstellung’ der Idee &hnelt das Erhabene, darauf weist Kant
nachdricklich hin, dem jidischen Bilderverbot: ,,‘Du sollst dir kein Bildnis ma-
chen’™ (ebd., A 123).

6.2 Schillers ,,Ueber das Erhabene*

Schon ein kurzer Blick auf einige Titel von Friedrich Schillers (1759-1805)
groRen Abhandlungen der 90er Jahre weist auf eine dualistische Anlage hin. Da
steht ,,Anmut* gegen ,,Wurde*“, ,,naive* gegen ,,sentimentalische* Dichtung und
selbst das Bildungsprogramm der ‘Asthetischen Briefe’ basiert auf der Dichoto-
mie von ,,schmelzender” und ,,energischer” Schonheit. Analysiert man die &stheti-
schen Schriften, die Schiller zwischen 1790 und 1796 publiziert hat — die Ab-
handlung ,,Ueber das Erhabene® ist vermutlich friher geschrieben, erschien jedoch
erst 1801 —, kann man feststellen, dal} sie von der zweideutigen Dynamik eines
schismatisierenden Impulses vorangetrieben werden. Schillers Natur- und Men-
schenbild, das seiner Asthetik zugrundeliegt, changiert je nachdem, ob es aus der
Perspektive des Schonen oder des Erhabenen beleuchtet wird. Wie bereits der
Hinweis auf die medizinischen Schriften zeigt, ist Schillers Anthropologie des
ganzen, d.h. des sinnlich-ubersinnlichen Menschen von einem durchgéangigen
Dualismus gepragt. Je nachdem, ob er fiir utopische Verséhnung oder tragische
Entzweiung optiert, steht in der Asthetik mal der Aspekt des Schonen, mal der
Aspekt des Erhabenen im Vordergrund. Schillers Uberlegungen, einen Ausgleich
zwischen sinnlicher und Gbersinnlicher Welt zu schaffen, greifen den kategorialen
Rahmen von Schonheit, Anmut, schmelzender Schonheit oder Naivitat auf. Seine
Uberlegungen dagegen, die Freiheit menschlichen Handelns herauszustellen, dis-
ponieren Erhabenheit, Wirde, energische Schonheit und Sentimentalitat. Die erste
terminologische Reihe zielt auf eine utopische, die zweite auf eine tragische An-
thropologie mit jeweils entsprechenden Geschichtsbildern und Naturverstandnis-
sen. Verkirzt man seine Schillerinterpretation auf eine der Reihen, betrligt man
sich um die Halfte seiner Asthetik, priorisiert man die eine zugunsten der anderen
Reihe, blendet man deren spannungsvolle Komplexitat aus.

134 Jean-Francois Lyotard: Die Analytik des Erhabenen (Kant-Lektionen, Kritik der Urteilskraft,
88 23-29 [frz. 1991]. Ubers. Christine Pries. Miinchen 1994, 207; Donald W. Crawford: ,,The
Place of the Sublime in Kant’s Aesthetic Theory*“. In: The Philosophy of Immanuel Kant. Hg.
Richard Kennington. Washington D.C. 1985, 161-183, hier: 181.



Schillers ,,Ueber das Erhabene* 129

6.2.1 Das Supplement der asthetischen Erziehung — Theorie des
Erhabenen

Schillers tragddientheoretisches Grundgesetz folgt der Bemerkung Kants, dafl? das
moralische Gesetz sich ,,nur durch Aufopferungen &sthetisch kenntlich macht*
(KU, Allg. Anm. nach §29, A 119). Aus Kants Analytik des Erhabenen macht
Schiller ein Projekt asthetischer Erziehung. Aus Kants Uberlegung, daR das Erha-
bene sich auf keine sinnliche Form, sondern nur auf die Idee der Vernunft bezieht,
hat Schiller den Mechanismus indirekter bzw. negativer Darstellung der Freiheit
in seiner Tragodientheorie abgeleitet, dergemall nur der Widerstand gegen die
Gewalt der Geflhle, ,das freye Princip in uns kenntlich [macht]*
(Nationalausgabe [NA] 20, 196). Bekannt geworden sind die daran anschlielen-
den Zeilen vom Beginn des zweiten Teils der Abhandlung ,,Vom Erhabenen*
(1793):

Das Sinnenwesen muB tief und heftig leiden; Pathos mul} da sein, damit das
Vernunftwesen seine Unabhéngigkeit kundtun und sich handelnd darstellen
kdénne. (ebd.)

Schillers abschlieende Darstellung des Erhabenen findet sich jedoch in der erst
1801 publizierten Schrift ,,Ueber das Erhabene®, in der Probleme wiederaufge-
griffen werden, mit denen er zuvor in den Briefen ,,Ueber die &sthetische Erzie-
hung des Menschen* (1795) nicht zurechtgekommen war. Schiller hatte sich darin
urspriinglich vorgenommen, ,,die Wirkungen der schmelzenden Schdnheit an dem
angespannten Menschen® und anschlieend ,,die Wirkungen der energischen
[Schonheit] an dem abgespannten [Menschen]“ zu priifen, ,,um zuletzt beide ent-
gegen gesetzte Arten der Schonheit in der Einheit des Ideal-Schénen auszul6-
schen* (16. Brief, NA 20, 363). Der Plan, die Dualitdt von Schonheit und Erha-
benheit in der Synthesekategorie der Ideal-Schonheit ‘aufzuheben’, entspricht dem
‘klassischen’ dialektischen Dreischritt von These, Antithese und Synthese. Die
‘asthetischen Briefe’ jedoch flihren dieses dialektische Programm nicht durch. Sie
brechen vielmehr bereits mit der Behandlung der ‘schmelzenden Schdnheit” ab
und bleiben Fragment — was heute zumeist tbersehen wird.

Die Entstehung von ,,Ueber das Erhabene® ist schwer zu datieren. Die Ansichten
schwanken zwischen 1793 und 1801. Eindeutige philologische Kriterien fehlen.
Eine Datierung aufgrund inhaltlicher Kriterien ist mit dem Problem belastet, ob
man in Schiller den Theoretiker der verséhnten oder der ertragenen Widerspriiche
sehen will. Will man einem “schdnen’ oder einem ‘erhabenen’ Schiller das letzte
Wort geben? Wer daran interessiert ist, Schillers ‘Fortschritt’ gegeniber Kants
asthetischem Dualismus in der Synthesekategorie des Idealschénen zu konturie-
ren, wertet die Schrift als kantianisierende Fingeriibung ab und datiert maglichst
frilh. Meine Uberlegungen zielen darauf, mit den Aporien des Verséhnungskon-
zepts die doppelte Asthetik Schillers offenzuhalten, und ich situiere die Abfassung
der Schrift in den Kontext der ‘&sthetischen Briefe’, was auf eine Entstehungszeit
um 1795 hinausléuft.



130 Das Erhabene in der Deutschen Klassik — Kant und Schiller

»,Ueber das Erhabene® bietet einen gewissen ,,Ersatz* (NA 21, 390 [Kommentar])
fir den nicht zustandegekommenen zweiten Teil der “asthetischen Briefe’ tber
‘energische Schonheit’. Erinnern wir uns an die physiologischen Wirkungen, die
im AnschluB an Burke mit dem Schénen und Erhabenen verbunden wurden, gibt
es m.E. Ubrigens keinen Grund, Schillers Begriff der ‘energischen Schonheit’
nicht mit dem Erhabenen zusammenzubringen. Auf den Zusammenhang des Auf-
satzes mit der Problematik der &sthetischen Erziehung weist nachdricklich der Ort
seines Erstdrucks hin. Schiller publiziert ihn 1801 erstmalig im Band Il der
Sammlung Kleinere prosaische Schriften, die auch den Wiederabdruck einer revi-
dierten Fassung der ‘&sthetischen Briefe’ bietet. Und zwar sind diese nun
‘sandwichartig’ eingefaldt. Der Aufsatz ,,Ueber das Erhabene* ist ihnen voran-, der
Wiederabdruck des zweiten Teils der Abhandlung ,,Vom Erhabenen®, der jetzt
den Titel ,,Ueber das Pathetische* tréagt, ist ihnen nachgestellt. Das Schone wird
vom Erhabenen gerahmt und begrenzt. Die signifikative Komposition signalisiert,
dal? die asthetische Erziehung zum Schénen durch die asthetische Erziehung zum
Erhabenen erganzt werden mul3. Und zwar schliel3t der Aufsatz einerseits an die
Abhandlung ,,Vom Erhabenen* an, die 1793 mit der Ankindigung ,,(Die Fortset-
zung kinftig.)” (NA 21, 188, Lesarten) schlof3, er setzt aber andererseits auch das
Programm des 16. asthetischen Briefs von 1795 voraus.

In den “dsthetischen Briefen’ war der Teil der Erziehung, bei dem der abgespannte
Mensch mit dem Erhabenen aufgeristet werden sollte, unausgefihrt geblieben.
Den Gedanken einer &sthetischen Erziehung zum Erhabenen nimmt Schiller nun
ausdrucklich wieder auf, insofern ndmlich aus dem ,,Kennzeichen guter und scho-
ner, aber jederzeit schwacher Seelen* die Notwendigkeit erwachse, ihnen einen
»rustigern Affekt“ zum Begleiter zu geben (NA 21, 41). DaR die &sthetische Er-
ziehung ein Ganzes nur ist, wenn das Erhabene durch das Schdne gemaRigt und
das Schone durch das Erhabene gefestigt wird — diesen doppelten Kursus halt das
im Oktober zum Druck gegebene Epigramm ,,Schén und erhaben* (1805 u.d.T.:
,Die Fuhrer des Lebens®) fest, und gibt damit einen terminus post quem fur die
Abfassungszeit der Erhabenheitsschrift. Das gesamte dsthetische, d.h. Schonheit
und Erhabenheit umfassende Erziehungsprogramm wird von Schiller in folgenden
Distichen entworfen:

Zweierlei Genien sinds, die dich durchs Leben geleiten,
Wohl dir, wenn sie vereint helfend zur Seite dir stehn!
Mit erheiterndem Spiel verkurzt dir der eine die Reise,
Leichter an seinem Arm werden dir Schicksal und Pflicht.
Unter Scherz und Gespréach begleitet er bis an die Kluft dich,
Wo an der Ewigkeit Meer schaudernd der Sterbliche steht.
Hier empfangt dich entschlossen und ernst und schweigend der andere,
Tragt mit gigantischem Arm Uber die Tiefe dich hin.
Nimmer widme dich einem allein. Vertraue dem erstern
Deine Wurde nicht an, nimmer dem andern Dein Glick.
(NA 1, 272)



Schillers ,,Ueber das Erhabene* 131

Welche ,,Kluft” ist gemeint? Brauchen wir den Genius des Erhabenen erst, wenn
es ans Sterben geht oder schon frilher zum Leben? Uber diese Frage war es zwi-
schen Schiller und seinem Leser Herder zu einem Mifldverstandnis gekommen, so
dal3 Schiller nach Herders brieflichem Einwand, daR der erhabene Genius nicht
erst im Tode von Bedeutung sei, sondern dal3 er uns schon wahrend des Lebens
Hhilfreich zur Seite” (von Herder, 10. Okt. 1795, zit.: NA 35, 375) stehen mdsse,
die Aussage des Epigramms in der Erhabenheitsschrift prosaisch reformulierte
und Klarstellte. Herder hatte in seinem Brief die ,,Kluft [...], / Wo an der Ewigkeit
Meer schaudernd der Sterbliche steht”, als ,,Grab* (ebd.) gedeutet, Schiller jedoch
die ,,gefahrlichen Stellen* und die ,,schwindlichte Tiefe* gemeint, wo die Grenze
zwischen Leib und Seele verlauft, die uns schon im Leben zerreil3t. Der einschlé-
gige Passus in ,,Ueber das Erhabene®, der die das Schone supplementierende
Funktion der &sthetischen Erziehung zum Erhabenen, die das zitierte Epigramm
entwarf, verdeutlichen hilft, hei3t nun wie folgt:

Zwei Genien sind es, die uns die Natur zu Begleitern durchs Leben gab. Der
eine, gesellig und hold, verkiirzt uns durch sein munteres Spiel die mihe-
volle Reise, macht uns die Fesseln der Notwendigkeit leicht und fuhrt uns
unter Freude und Scherz bis an die gefahrlichen Stellen, wo wir als reine
Geister handeln und alles Kérperliche ablegen miissen, bis zur Erkenntnis
der Wahrheit und zur Ausiibung der Pflicht. Hier verlaft er uns, denn nur
die Sinnenwelt ist sein Gebiet, Uber dieses hinaus kann sein irdischer Fligel
nicht tragen. Aber jetzt tritt der andere hinzu, ernst und schweigend, und mit
starkem Arm trégt er uns Uber die schwindlichte Tiefe / In dem ersten dieser
Genien erkennet man das Gefuhl des Schonen, in dem zweiten das Gefiihl
des Erhabenen. (NA 21, 41)

Diesen Rif3, d.h. den Widerspruch, dal? wir sterblich, aber frei sind, splren wir
beim Erhabenheitsgefihl als eine vermischte Empfindung von ,,Wehseyn“ und
»Frohseyn“, wodurch uns erfahrbar wird, ,,daR die Gesetze der Natur nicht
nothwendig auch die unsrigen sind“ (NA 21, 42). Die vermischte Empfindung
wird bei Schiller unmittelbar auf die ‘gemischte’ Natur des Menschen bezogen.
Asthetik und Anthropologie sind eng verzahnt. Das dualistische Menschenbild
offnet die Schere einer doppelten Asthetik, d.h. es treibt den Hiat einer
»Zweyfache[n] Schonheit” (16. Br., NA 20, 362) von Schonheit (im engen Sinn)
und Erhabenheit hervor, in der Freiheit auf zweifache Art symbolisiert wird:

Wir flihlen uns frei bei der Schénheit, weil die sinnlichen Triebe mit dem
Gesetz der Vernunft harmonieren; wir filhlen uns frei beim Erhabenen, weil
die sinnlichen Triebe auf die Gesetzgebung der Vernunft keinen Einflul} ha-
ben, weil der Geist hier handelt, als ob er unter keinen andern als seinen ei-
genen Gesetzen stiinde. (NA 21, 41 f)

Freiheit tritt sowohl in der Schonheit als auch im EntschluB, gegen die Sinne zu
handeln, in Erscheinung. Die erste Option verfolgte Schiller seit dem Versuch



132 Das Erhabene in der Deutschen Klassik — Kant und Schiller

einer objektiven Definition des Schonen in den sog. Kallias-Briefen (Febr. 1793),
die zweite Option flhrte zu einer Reihe von Schriften Gber Tragik, Pathos und
Erhabenheit seit 1792. Beide Optionen versucht das zitierte Dispositionsschema
der *&sthetischen Briefe’ zuzusammenzufihren. Es bleibt, wie gesagt, unausge-
fihrt. Da sich das Schone blolR um den Menschen als einem sinnlich-tbersinnli-
chen Doppelwesen, das Erhabene aber um den ,,reinen Damon* (NA 21, 52) in
ihm verdient macht, mul3 die &sthetische Erziehung, die Schiller 1795 in den
‘asthetischen Briefen’ abgebrochen hatte, um einen Kursus in Erhabenheit erganzt
werden, in dem freilich das zuvor Gelernte in anderem Licht erscheint. Schiller
falt den ganzen Umfang seiner anthropologischen Asthetik zusammen, wenn er
gegen Ende seiner Schrift ,,Ueber das Erhabene* folgert, daR ,,das Erhabene zu
dem Schénen hinzukommen [muR], um die asthetische Erziehung zu einem voll-
stdandigen Ganzen zu machen® (NA 21, 52).

6.2.2 Erhabenheit gegentiber dem Schénen

Hatte Lessing einst die Fertigkeit zum Mitleiden im Trauerspiel einliben lassen
wollen, zielt Schiller mit der Tragddie auf ein anderes Programm. Jetzt wird Erha-
benheit gedbt:

Das Pathetische [...] ist eine ,,Inokulation* des unvermeidlichen Schicksals
(NA 21, 51).

Wie durch eine Impfung fuhrt die Rihrung durch das Pathetische zu einer
~Fertigkeit* (NA 21, 51) im Erhabenen. Diese Uberlegung greift auf die stoische
»Lebensphilosophie“ (NA 20, 151) zuriick, die der friiheren Schrift Uber die tra-
gische Kunst (1792) an den Anfang gestellt war. Doch wer einen Habitus ausge-
bildet hat, ,,sich von sich selbst zu trennen* (NA 20, 151), um mit sich wie mit
einem Fremden umzugehen, wird wohl kaum in der Lage sein, eine schone Sub-
jektivitat auszubilden. Mit dem Durchbruchserlebnis des Erhabenen, bei dem
,»plotzlich und durch eine Erschitterung® der selbstandige Geist aus den Netzen
einer verfeinerten Sinnlichkeit gerissen wird, ,,worin uns das Schone gern immer
gefangen halten mochte” (NA 21, 45), hat Schiller nun ein desillusioniertes, nega-
tives Natur- und Geschichtsbild verbunden. Bei Schiller selbst flhrte der schone
Bildungsgang nach innen, und zwar in die ,,wenigen auserlesenen Zirkel[n]* am
SchluB des 27. Briefes. Bei Schillers Nachfolgern bis Hegel fiihrte das Schone
hingegen in die Geschichte — damit freilich zugleich zur Depotenzierung des
Erhabenen und zu dessen Ausgrenzung aus der ganzlich auf das Schone fixierten
Kunstphilosophie. Das Erhabene stort in hegelianisierenden Verséhnungsutopien.
Die Disposition, die Schiller dagegen dem Erhabenen gibt, steht quer zum ,,uto-
pische[n] Horizont aufgeklarter Geschichtsphilosophie® und bricht mit deren



Schillers ,,Ueber das Erhabene* 133

~Humanitatsoptimismus*“.1® Schon die Rhetorik, in die die Beschreibung des
Durchbruchserlebnisses gefalit ist, zeigt, dal sich die Einstellung zum Schdénen
aus der Perspektive des Erhabenen verwandelt und vor allem verdunkelt hat. Aus
der Perspektive des Erhabenen erscheint das Schéne ganzlich dem Reich der
Sinnlichkeit anzugehoren oder doch vollig von diesem korrumpiert zu sein, ob-
gleich es doch eigentlich “Harmonie’ von Trieb und Vernunft signalisieren sollte.
Schiller schreibt, als sei er sich nicht sicher, ob die schone Seele nicht doch wohl
eher ein leichtes Madchen sei, wie es in der Szene aus Fénelons ‘Abenteuer des
Telemachs’, die sich anschlief3t, suggeriert wird:

Die Schonheit unter der Gestalt der Gottinn [!] Calypso hat den tapferen
Sohn des Ulysses bezaubert, und durch die Macht ihrer Reizungen halt sie
ihn lange Zeit auf ihrer Insel gefangen. Lange glaubt er einer unsterblichen
Gottheit zu huldigen, da er doch nur in den Armen der Wollust liegt, — aber
ein erhabener Eindruck ergreift ihn plétzlich unter Mentors Gestalt, er erin-
nert sich seiner bessern [!] Bestimmung, wirft sich in die Wellen und ist
frey. (NA 21, 45)

Das Bild konfrontiert mit der Situation jener Krise, in der die Fahigkeit des Sub-
jekts, seine kognitiven Dissonanzen zu harmonisieren, gefahrdet ist und zerbricht.
Das Interesse am Erhabenen ist bei Schiller nicht durch die ‘Panzerung des Cha-
rakters’ (a la Theweleit) motiviert, sondern vielmehr durch die Situation der Ent-
scheidung. Die in den “dsthetischen Briefen’ anvisierte ganzheitliche Erziehung zu
Geschmack und Schonheit wird durch ihre Supplementierung um das Geistesge-
fihl des Erhabenen gefahrdet und kollabiert. Beziehen wir das Bild, das uns
Schiller hier gibt, auf die zwei Genien, die uns durch das Leben begleiten. Die
Verknupfung erfolgt nicht willkirlich, sondern wird durch die Metapher der Reise
— ,die mihevolle Reise” des Lebens einerseits, Rickreise des Odysseus von
Troja andererseits — ausdrucklich nahegelegt. Kalypso, die den schiffbriichigen
Odysseus liebt und ihn sieben Jahre bei sich behdlt, bezeichnet die Schonheit.
Mentor, dem Odysseus vor der Abfahrt nach Troja den Schutz seines Hauses an-
vertraut hatte, steht fur das Erhabene. Vor die Wahl zwischen Kalypso und Men-
tor gestellt, entscheidet sich Odysseus fir seinen Jugendfreund. Wie hat sich die
Konnotation des Schonen veréndert? Vor die Entscheidung gestellt, ist das Schone
die schlechtere Wahl. Entscheidend hat Schiller die Konnotationen ins Negative
verwandelt. Das Schoéne ist in Schillers Augen nicht langer Verkdrperung einer
Lunsterblichen Gottin®“, d.h. nicht langer Erscheinung der Freiheit, sondern der
»Wollust“. Wir mussen vielleicht noch einen Schritt weitergehen. Eine Interpre-
tation sieht in Kalypso eine ‘verhillende’ (gr. kalypto = verhillen), d.h. tétende

185 Kurt Wolfel: ,,Machiavellische Spuren in Schillers Dramatik®. In: Schiller und die héfische
Welt. Hg. Achim Aurnhammer, Klaus Manger, Friedrich Strack. Tibingen 1990, 318-340,
hier: 330.



134 Das Erhabene in der Deutschen Klassik — Kant und Schiller

Todesgottin. 3 Wir haben es also gleich mit einer doppelten Tauschung zu tun.
Unter der Schonheit der Kalypso verhdillt sich nicht die Freiheit, sondern hinter
der Wollust lauert der Tod. Indem Schiller in diesen Zeilen versucht, die erhabene
Tat des Odysseus (,,wirft sich in die Wellen und ist frey*) durch Kontrast in ein
helles Licht zu stellen, verdunkelt er ganzlich das Schone und verschlechtert zu-
gleich den *schénen Schein’ in Betrug.

Wo die ‘schone Seele’ eine Buhlerin und die Freiheit zum Erhabenen die bessere
Bestimmung als die Freiheit im Schonen ist, erlischt das Vertrauen in Sinne, Natur
und Geschichte. So ist das Erhabene bei Schiller die Rickzugsposition des Men-
schen, wenn ihm nichts mehr bleibt. Auch Schillers Asthetik des Erhabenen wird
durch eine Asthetik des HaRlichen komplettiert. Aus der Position des Erhabenen
erscheint die Natur als ,,wilde Bizarrerie* und ,,gesetzlose[s] Chaos®, in der kein
»weiser Plan“, sondern der ,tolle Zufall* regiert, der ,,aller Regeln [...] spottet*
(NA 21, 48 und 50). Die Geschichte erscheint (wie dem Engel aus Benjamins
neunter geschichtsphilosophischer These) als Triimmerhaufen und als Schreckens-
spur ,einer alles zerstérenden und wieder erschaffenden, und wieder zerstérenden
Verdnderung® (NA 21, 52). Solche Sicht auf die Weltgeschichte als einer Wieder-
kunft des Gleichen nimmt den Einblick vorweg, den Schiller uns schlieBlich durch
den Monolog ,,des 2ten Demetrius* am SchluRR der Tragtdie geben wollte, ,,indem
er in eine neue Reihe von Stirmen hinein blicken laf3t und gleichsam das Alte von
neuem beginnt.* (NA 11, 226). Mit dem geschwérzten Naturbegriff hat Schiller
jede Maoglichkeit eines Ausgleichs abgeschnitten und durch die Naturalisierung
der Geschichte jede Hoffnung auf ein Fortschreiten fahren lassen. Gegeniiber ubi-
quitarer Zerstérung und Wiederkehr des Gleichen bleibt nur noch die Chance,
»sich in die heilige Freyheit des Geistes zu flichten* und sich gegebenenfalls
»moralisch zu entleiben* (NA 21, 51). Das heif3t, mit der Position, die Schiller in
»,Ueber das Erhabene* vertritt, ist weder ein Natur und Freiheit (berbriickender
bzw. ‘verséhnender’ Schonheitsbegriff noch irgendeine dialektische Geschichts-
philosophie vereinbar. Wahrend die *&sthetischen Briefe” unter Ausblendung ihres
fragmentarischen Charakters zu Hegel fuhren werden, fiihrt ,,Ueber das Erhabene*
zu Kants Ausgangsproblem des ,,Widerstreits* zurlick, d.h. tber Hegel hinaus.

Der Mensch ist das Tier, das ‘Nein’ sagen kann. Dal} die tragische Anthropologie
Schillers in der existentialistischen Philosophie unseres Jahrhunderts wiederauf-
lebt, indiziert, ,,wie abhangig der Existentialismus von der idealistischen Philoso-
phie geblieben ist.“**" Es indiziert freilich auch, daB eine Antwort auf den Kon-
tingenzschock der Moderne nicht an Aktualitdat verloren hat. Das Erhabene
(Schiller), Angst (Kierkegaard) , Geworfenheit (Heidegger) oder Ekel (Sartre)
stehen einander naher, als das heute gipsern erscheinende Pathos des ersten

136 Herbert Hunger: Lexikon der griechischen und rémischen Mythologie. 8., erw. Aufl. Wien
1988, s.v.

187 Wolfgang Dusing: Schillers Idee des Erhabenen. Diss. K6ln 1967, 16.



19. Jahrhundert — Beschdnigung des Erhabenen 135

Schlisselworts dieser Begriffskette und der zeitliche Abstand zwischen den philo-
sophischen Orten ihrer Glieder vermuten lassen. Die Begriffe signalisieren jedoch
nur unterschiedliche Perspektiven auf das gleiche dramatische Geschehen
menschlicher Exzentrizitat, die der ,,gebildete[n] Kantianer” (Goethe) Schiller im
philosophischen Denkmedium seiner Zeit versucht hat, zur Sprache zu bringen.

Der preulRische Schulreformer Johann Wilhelm Sivern hatte im Mai 1800 dem
Weimarer Klassiker seine kritische Schrift Uber Schillers Wallenstein in Hinsicht
auf die griechische Tragtdie berreicht. Darin suchte Sivern Einsicht in die
,»grosse Granzscheidung ['] zwischen Alten und Neuern®, um dadurch einen neuen
Zugang zur griechischen Tragddie zu erlangen. Gegeniliber dem alten Muster, ur-
teilt Suvern, bleibe Schillers Wallenstein zuriick. Denn wéhrend die griechische
Tragddie in Hinsicht auf ihre Wirkung durch die Erregung von Mitleid und Furcht
kathartisch ,,hindurchgeht” und in eine Stimmung versetzt, ,,welche ein gedeihli-
ches fréhliches Menschenleben macht®, lasse Schillers Drama, nach Stiverns An-
sicht, den Zuschauer in ,Kleinmuth“, ,Erbitterung“ und ,,Angstlichkeit“ zu-
riick.3 In seiner Antwort geht Schiller auf den Unterschied zwischen alter und
neuer Tragddie ein und halt fest, dal Sophokles nicht zum Malistab des modernen
tragischen Theaters gemacht werden dirfe. Der geschichtliche Ort habe sich
ganzlich verandert. Schiller gibt folgende Diagnose:

Unsere Tragddie [...] hat mit der Ohnmacht, der Schlaffheit, der Charakter-
losigkeit des Zeitgeistes und mit einer gemeinen Denkart zu ringen, sie muf}
also Kraft und Charakter zeigen, sie mu3 das Gemiith zu erschittern, zu er-
heben, aber nicht aufzulosen suchen. Die Schonheit ist fur ein gluckliches
Geschlecht, aber ein ungliickliches mufl man erhaben zu riihren suchen. (an
Suvern, 26. Juli 1800; NA 30, 177)

6.3 19. Jahrhundert — Beschdnigung des Erhabenen

Die Zeit nach Kant und Schiller ist geprégt von einer Depotenzierung des Erhabe-
nen als einer Grenzerfahrung, die mit dem Ambivalenzgefihl *negativer Lust’ ver-
bunden ist. Das Erhabene wird von seinen ambivalenten Bestimmungen
‘gereinigt” und dadurch an das Schone anschluBfahig gemacht. Die Reinigung
(,,purification*) des Erhabenen von negativen Momenten hatten wir bereits bei
Coleridge und der romantischen Asthetik der Unendlichkeit (s.0. Kap. 4.5), die
Reduktion einer ‘doppelten Asthetik’ auf eine einfache, unifizierende Kallistik mit
einem ‘hdchsten Schonen’ als Zentrum in Herders bezeichnend betitelter Kant-
Kritik Kalligone (1800) (s.0. Kap. 5.4.2) kennengelernt. In der idealistischen
Kunstphilosophie kommt es zur weiteren Schénung und Harmonisierung des Er-

138 Johann Wilhelm Siivern: Uber Schillers Wallenstein in Hinsicht auf die griechische Tragddie.
Berlin 1800, 16, 161 und 157.



136 Das Erhabene in der Deutschen Klassik — Kant und Schiller

habenen, d.h. zur Marginalisierung des negativen Grundes des Sublimen. In den
kunstphilosophischen Spekulationen des deutschen Idealismus wird das Erhabene
zur Entfaltungsform im Rahmen einer umfassenden Dialektik des Schénen relati-
viert. Flir GEORG WILHELM FRIEDRICH HEGEL (1777-1831) steht das Erhabene
bloR am Anfang einer historischen Abfolge von symbolischer, klassischer und
romantischer Kunstform. Hegel gelingt die Beruhigung der Asthetik zur
»Philosophie der schonen Kunst* nur dadurch, daf3 er die dynamischen Momente
des Sublimen ausblendet und den dergestalt gereinigten Begriff des Erhabenen als
‘symbolische Kunstform’ an den Anfang der historischen Entfaltungsformen des
Schonen stellt. Erkauft ist der klassizistische Rickgewinn der Schonheit und ihre
Erhohung zum sinnlichen Scheinen der Idee einerseits mit dem Satz vom Ende der
Kunst, andererseits mit der Verachtung der romantischen Literatur. Letztere, so
Hegels Verdikt, rdume dem Zufélligen und Gewohnlichen, kurz: dem
,unschdnen®, einen ungeschmalerten Spielraum ein.**® Wahrend Hegel die Dia-
lektik des Schonen geschichtlich entfaltet, ordnet FRIEDRICH THEODOR VISCHER
(1807-1887) die Entfaltungsformen des Schonen systematisch in einem von
These, Antithese und Synthese organisierten Kreislauf. Typisch fiir Vischers kalli-
stisches System ist die Gliederung seiner Dissertation Uber das Erhabene und
Komische (1837), deren Inhalt die beiden antithetischen Formen des Schénen be-
handelt, die freilich in einem ‘Superschonen’ aufgehoben werden:

Dieser erste [allgemeine] Teil hat zuerst von dem einfach Schénen zu han-
deln, sodann zweitens von dem Gegensatze im Schdnen oder vom Kontraste,
worunter das Erhabene und Komische begriffen ist, und furs dritte hat er
nachzuweisen, wie das Schone aus diesem Kreislaufe in sich als erfillte und
vermittelte Einheit zurtickkehrt. 40

Erst die Depotenzierung des Erhabenen seit Herder, die es zu einer Unterart des
Schonen abwertet, sowie seine Reobjektivierung 1408t etwas ‘Affirmatives’!*! an
ihm greifen. Die ‘Kitschiers’ der Asthetik sind daher nicht die Theoretiker des Er-
habenen, sondern jene, die diese Kategorie mit dem Schoénen verbunden und da-
durch zu einer Art ‘Gipsfigurenerhabenheit’ heruntergewirtschaftet haben, von der
es bis zur L&cherlichkeit in der Tat nur noch ein Schritt ist.

139 Georg Wilhelm Fiedrich Hegel: Vorlesungen iiber die Asthetik [1818-1828/29; gedr. posthum
1835]. Bde. I-I1l. Hg. Eva Moldenhauer, Karl Markus Michel. Frankfurt/M. 1970 (= Theorie-
Werkausgabe, 13-15), Bd. I, 23-25 und Bd. II, 139.

140 Friedrich Theodor Vischer: ,,Uber das Erhabene und Komische. Ein Beitrag zu der Philosophie
des Schonen®. Stuttgart 1837. In: Ders.: Uber das Erhabene und Komische und andere Texte
zur Asthetik. Einleitung von Willi Oelmiiller. Frankfurt/M. 1967, 37-215, hier: 54.

141 Nicolai Hartmann: Asthetik [entst. 1945]. Berlin 1953, 374.



19. Jahrhundert — Beschdnigung des Erhabenen 137

Ubungsaufgaben zum 6. Kapitel

1. Lesen Sie 8§ 23 bis 29 von Kants Kritik der Urteilskraft und versuchen
Sie, die Unterschiede zwischen Schonheit und Erhabenheit in einem
Schema zu systematisieren.

2. Konzentrieren Sie sich bei einer zweiten Lektire auf den Mechanismus
der ,negativen Darstellung” der Vernunft. Notieren Sie diese Stellen,
achten Sie auf die Verben, die Kant benutzt, und vergleichen Sie.

3. Beziehen Sie Schillers Antwortbrief an Stvern auf das Programm der
‘asthetischen Erziehung'.



7 Ausblick auf Nietzsche und Lyotard

Wir kénnen nun jetzt nicht mehr die unterschiedlichsten Transformationsformen
thematisieren, in die der Gegensatz von Schdnheit und Erhabenheit in den letzten
hundert Jahren (bersetzt worden ist. Als Faustregel gilt: Wo heute Ereignis,
Schrecken, Ambivalenz oder Uberschreitung thematisiert wird, da ist die Diskus-
sion hinter dem Ruicken ihrer Teilnehmer von der Grammatik des Erhabenen, auf
die dieser Kurs hinweisen wollte, gelenkt. Das Erhabene ist, hat Karl Heinz Boh-
rer unléangst im Blick auf Martin Heideggers (1889-1976) Kunstphilosophie und
Theodor W. Adornos (1903-1969) asthetische Theorie gemahnt, das ‘ungeldste
Problem’ der Moderne. 142

7.1 Nietzsches dionysisch-apollinische Dekonstruktion

Im Gegensatz zur kunstphilosophischen Kallistik, die auf Vermittlung und Ver-
sbhnung von Gegensétzen hin angelegt war, greift Friedrich Nietzsche (1844-
1900) in Die Geburt der Tragddie aus dem Geist der Musik (1872) (vgl. Materia-
lienband M210) auf den Typus einer doppelten Asthetik zuriick. Im
‘Griechenbuch’ werden unter der Formel vom *Apollinischen’ und ‘Dionysischen’
in bewuRter Opposition gegen die geschichtsphilosophische Asthetik ,,aus der He-
gel’schen Vernulnftigkeits-Schule* (Nietzsche Uber Vischer) erneut Formen von
Schonheit und (negativer) Erhabenheit gegenubergestellt. Das Dionysische ist fur
Nietzsche eine vermischte Empfindung. Wir erinnern uns: Burke hatte das Erha-
bene als ,,delightful horror®, Kant als eine ,,negative Lust* und Schiller als ,,eine
Zusammensetzung von Wehsein [...] und von Frohsein“ begriffen. Die negative
Lust, die als das allgemeinste Kennzeichen gelten kann, mit dem sich das Erha-
bene fuhlbar macht, farbt auch Nietzsches ambivalente Bestimmung einer
Grenzerfahrung. Sie wird von Nietzsche in signifikativer Weise wieder in eine
Schiffbruchsmetapher gefalst, die uns aus der Erhabenheitsdiskussion des 18.
Jahrhunderts bekannt ist. Die Anlage der Metapher hat sich jedoch postkantia-
nisch verschoben. Wir stehen nun nicht mehr am Ufer und genieRen das Selbstge-
fahl unserer Freiheit, sondern wir selbst sitzen im Boot. Das Subjekt ist auf seiner
Schiffsreise auf sich allein gestellt. Nietzsche vergegenwartigt das trotzige und
erhabene Bild, in das Schopenhauer, was uns hier nicht interessieren soll, die neu-
zeitliche Subjektautonomie gefalit hatte:

‘Wie auf dem tobenden Meere, das, nach allen Seiten unbegréanzt, heulend
Wellenberge erhebt und senkt, auf einem Kahn ein Schiffer sitzt, dem
schwachen Fahrzeug vertrauend; so sitzt, mitten in einer Welt von Qualen,

142 Karl Heinz Bohrer: ,,Das ‘Erhabene’ als ungelGstes Problem der Moderne. Martin Heideggers
und Theodor W. Adornos Asthetik“. In: Ders.: Das absolute Présens. Die Semantik der
asthetischen Zeit. Frankfurt am Main 1994, 92-120.



Nietzsches dionysisch-apollinische Dekonstruktion 139

ruhig der einzelne Mensch, gestutzt und vertrauend auf das principium indi-
viduationis.”**

In Nietzsches Mythologie ist es Apollon, der Bildner-Gott, der fur das Individua-
tionsprinzip steht. Apollon versteht sich u.a. auf die Kunst der Umgrenzung, baute
er dem Mythos nach doch die Mauer um Troja. Fir das ,,Zerbrechen des principii
individuationis* dagegen steht Dionysos, der Rausch-Gott. Wir missen die mari-
time Metapher, die wir als entgrenzendes ‘ozeanisches Gefuhl’ bereits kennenge-
lernt hatten (s.0. Kap. 4.5), vielleicht um die Schluf3takte, d.h. den sog. Liebestod,
von Wagners Tristan und Isolde (Urauffihrung 1865) — ,.ertrinken, /versinken —
, [ unbewuf3t-, / hdchste Lust!* — erganzen, um zu verstehen, dal Nietzsche sich
die Zerbrechung bzw. Zerreillung des Individuationsprinzips durchaus positiv den-
ken kann, und zwar als Angstlust. So zu sein, wie eine Welle — auf Kontinuitat
statt Diskontiuitét, sei es im Zeichen von Eros oder Thanatos, zielt die dionysische
‘Uberschreitung’ (Georges Bataille). Sie wird bei Nietzsche mit einer vermischten
Empfindung aus ‘Grausen’ und “Verziickung’ besetzt:

Wenn wir zu diesem Grausen die wonnevolle Verziickung hinzunehmen, die
bei demselben Zerbrechen des principii individuationis aus dem innersten
Grunde des Menschen, ja der Natur emporsteigt, so thun wir einen Blick in
das Wesen des Dionysischen, das uns am néchsten noch durch die Analogie
des Rausches gebracht wird. (GT 1; 1, 28)

Die dionysischen Friihlingsfeste der Griechen, deren Phallosumziige zur Komddie,
deren Bocksopfer zur Tragtdie flhren, bieten den Hintergrund, vor dem der Alt-
philologe Nietzsche die entindividualisierende Wucht der Entgrenzung situiert.
Neben dem Dionysoschor und dem mittelalterlichen Karneval nennt Nietzsche
insbesondere den Chor aus dem vierten Satz von Beethovens Neunter Sinfonie,
um den Zauber des Dionysischen zu vergegenwartigen, der zusammenfuhrt, was
zum Zwecke der Individuation ausgegrenzt und abgeschieden werden mufte:

auch die entfremdete, feindliche oder unterjochte Natur feiert wieder ihr
Versohnungsfest mit ihrem verlorenen Sohne, dem Menschen. [...] Man
verwandele das Beethoven’sche Jubellied der ‘Freude’ in ein Gemélde und
bleibe mit der Einbildungskraft nicht zurtick, wenn die Millionen schauer-
voll in den Staub sinken: so kann man sich dem Dionysischen nahern. Jetzt
ist der Sclave freier Mann, jetzt zerbrechen alle die starren, feindseligen
Abgrenzungen, die Noth, Willkir oder ‘freche Mode’ zwischen den Men-
schen festgesetzt haben. (GT 1, 1, 29)

143 Friedrich Nietzsche: ,,Die Geburt der Tragddie” [1872, neue Ausg. 1886]. In: Ders.: Samtliche
Werke. Kritische Studienausgabe in 15 Banden. Hg. Giorgio Colli, Mazzino Montinari.
Miinchen, Berlin, New York 1980, Bd. I, 9-156 (Sigle: GT Kapitel; Band, Seite). Nietzsches
»Nachgelassene Fragmente* werden unter Angabe von Datierung, Numerierung; Band, Seite
ebenfalls nach dieser Ausgabe zitiert.



140 Ausblick auf Nietzsche und Lyotard

Mit dem ‘Dionysischen’ umschreibt Nietzsche die Sphare von Rausch, UbermaR,
Chaos, Steigerung, glihendem Leben und Selbstvergessenheit. Er zielt auf die
Uberschreitung ontologisch getrennter Bereiche (Mensch/Mensch, Mensch/Tier,
Lust/Schmerz, Leben/Tod etc.), wodurch die ‘dunklen’ Méchte von Wollust,
Grausamkeit, Wahnsinn und Lethargie ins Spiel kommen. Vermischung und Am-
bivalenz sind die eigentiimlichen Strukturmerkmale, die mit der ,,Entladung® —
der Begriff ist bei Nietzsche gleichermalien orgiastisch, kathartisch und elektrisch
konnotiert — des dionysischen Kunsttriebes verbunden sind. Im Unterschied zum
Dionysischen zielt Nietzsche dagegen mit dem *Apollinischen’ auf das Gebiet von
Traum, Schein, Schonheit, Verhlllung, Begrenzung, Mal3, MaRigung und Beson-
nenheit. Nietzsche umschreibt mit diesen Begriffen nicht nur das besondere
Kunstwollen des Plastikers, der fir Hegel die Vollendung des Schénen hervor-
brachte, sondern die anthropologischen Konstitutionsbedingungen des Individua-
tionsprinzips schlechthin. Sublimierung, Scheidung der Bereiche, Grenzziehung,
d.h. unzweideutige Identitat, heilen die Leistungen, die mit der ,Vision* der
apollinischen Kunstwelt vollbracht werden.

Fur Nietzsches Asthetik ist die ‘Doppeltendenz’ von Destruktion und Entwurf
symptomatisch. Sie vollzieht seit der Geburt der Tragddie gewissermalien die ge-
genlaufige Bewegung einer Dekonstruktion, die durch Abbau aufbaut. Mit dem
Explosivstoff des Dionysischen sprengt er das Modell der Antike auf, die am
weiBgewaschenen Marmor der Plastik ihr Symbol fand, zugleich sieht er sich ge-
zwungen, das freigewordene Chaos neu zu organisieren. Die Exuberanz des Di-
onysischen, in die der Mensch im Rausch einen Blick zu werfen imstande ist, fin-
det im Apollinischen einen Widerpart. Mit der ,,Duplicitat” des Dionysischen und
Apollinischen in der Geburt der Tragddie liefert Nietzsche eine allgemeine Kul-
turtheorie, die auf die stets wiederkehrende, gegenldufige Figuration von entgren-
zendem Ichverlust und begrenzender Ichkonstitution baut. Diese Spannung wird
bei Nietzsche nicht versohnt, sondern produktiv in Gang gehalten. Am Ende sei-
ner Philosophie steht ein Wille zum grofRen Stil, der nicht dionysisch, sondern
apollinisch, um nicht zu sagen ‘longinisch’, geprégt ist. Im Herbst 1887 notiert
Nietzsche unter der Uberschrift ,,classisch: zur zukiinftigen Aesthetik®, daB nur der
»Classiker“— das Wort ist im Spatwerk positiv besetzt — werde, dem es
gelinge, daR die widerstreitenden dionysischen Energien ,,mit einander unter Ei-
nem Joche gehn* (Herbst 1887, 9 [166] (116); 12, 433).

Im Kontext einer Interpretation von zehn stilistischen Geboten uber ,,Stil* und
,»Zur Lehre vom Stil*, die sich in Nietzsches Nachlall unter den sog. Tautenburger
Aufzeichnungen finden, die im Juli/August 1882 fur die von ihm damals umwor-
bene Lou VON SALOME (1861-1937) verfal3t wurden, sind einige Bemerkungen
aufschluBreich, die die junge Frau ihrerseits Gber Stil niedergeschrieben hat. Da
Lou von Salomé ihre Beobachtungen Uber die divergierenden ,,Stilansichten* von
Paul Rée einerseits und Friedrich Nietzsche andererseits in einer Art Brieftage-
buch fixiert, das den abwesenden, aber nahestehenden Rée Uber die Annéherungen
des anwesenden, aber fernerstehenden Nietzsche auf dem laufenden halten sollte,



Lyotards Asthetik der Prisenz 141

sind diese AuRerungen stets nur zur Ausleuchtung des intimen biographischen
Hintergrunds interpretiert worden. Die Aufzeichnungen von Lou von Salomé ent-
halten freilich mehr als nur die Illustration eines intimen Dreiecks. An Paul Rée
gerichtet heil3t es:

Eure [...] Verschiedenheit spricht sich auch sehr deutlich in kleinen Ziigen
aus. Z. B. in euren Stilansichten. Dein Stil will den Kopf des Lesenden ber-
zeugen und ist darum wissenschaftlich klar und streng, mit Vermeidung aller
Empfindung. Nietzsche will den ganzen Menschen Gberzeugen, er will mit
seinem Wort einen Griff in das Gemdt tun und das Innerste umwenden, er
will nicht belehren[,] sondern bekehren. 4

Die Begriffe, die zur stilphysiognomischen Unterscheidung der beiden amourdsen
Konkurrenten dienen, sind rhetorischer Abstammung, mochte das der jungen Frau
auch nicht bewuft gewesen sein. Die Beschreibung der gegenséatzlichen Stilfunk-
tionen gliedert sich nach der ethos-pathos-Formel des docere (,,belehren®) und
movere (,,bekehren®). In der kurzen Passage ihres Brieftagebuchs hat die Verfasse-
rin den rhetorischen Agon der Nebenbuhler in jene Dissoziation gewendet, die zu
Beginn von Longins Traktat die Intensitat des Erhabenen vor der Wirkung des
gewohnlichen Diskurses herausstellt. Indem sie die klare wissenschaftliche Uber-
zeugungsarbeit der affektiven Kraft der Rede gegeniibersetzt, mit der es Nietzsche
schafft, einen Griff in das Gemut der Menschen zu tun und ihnen das Innerste um-
wendet, gelingt es Lou von Salomé treffsicher, das Konzept einer die Seele bekeh-
renden Gewalt der Rhetorik zu bennenen. Die Wortwahl der Salome illustriert mit
feinem Gespur jenes Moment einer ‘brachialen Sprache’, das das Konzept der
Rhetorik vor ihrer Platonischen L&uterung auszeichnete. Nietzsche selbst hat den
imperativen Aspekt der Beredsamkeit als ‘groflen Stil’ aufgefat, der in Folge
groler Leidenschaft auftrete. GroRer Stil ist Gestaltungsform eines erhabenen
Willens. Damit kehrt Nietzsche zur longinischen Fassung zuriick. In einer spaten
Notiz aus dem Friihjahr 1888 heil3t es darber:

Er verschmaht es, zu gefallen, er vergif3t es, zu Uberreden. Er befiehlt. Er
will. (Friihj. 1888 15 [118]; 13, 479)

7.2 Lyotards Asthetik der Prasenz

Wahrend Nietzsche aus dem Gegeneinander von dionysischen Deformations- und
apollinischen Formationskraften eine Kulturtheorie entwickelt, in der der Wider-
streit des Kantschen Erhabenheitsbegriffs als stdndige Unruhe zirkuliert,

144 Lou von Salomé an Paul Rée, 14. August 1882. In: Friedrich Nietzsche, Paul Rée, Lou von
Salomé. Die Dokumente ihrer Begegnung. Hg. Ernst Pfeiffer. Frankfurt/M. 1970; zit. nach
Curt Paul Janz: Friedrich Nietzsche. Biographie in drei Banden. Minchen, Wien 1978/79,
Bd. 2 (1978), 149.



142 Ausblick auf Nietzsche und Lyotard

formuliert Lyotard mit dem Begriff des Sublimen eine Theorie avantgardistischer
Kunst. Das Erhabene dient hier als Kategorie, mit der sich eine Reihe von Impul-
sen aufgreifen und fokussieren 1aBt. Negativ formuliert dient es als Oppositions-
kategorie gegentiber einer Reihe von Theoriezumutungen, die Kunst als Medium
von Widerspiegelung oder Abbildung von Wirklichkeit (sozialistischer Realis-
mus, burgerlicher Realismus) oder Erkenntnis (Kunstphilosophie in der Nachfolge
Hegels) oder als Utopie bzw. “Vorschein’ (Ernst Bloch) festlegen wollen. Gegen-
uber solchen kognitiven Ansprichen bringt Lyotard mit dem Erhabenen die &sthe-
tischen bzw. aisthetischen, d.h. auf Wahrnehmung bezogenen Leistungen von
Kunst wieder ins Spiel. Gegenlber der Totalitatskategorie der Hegelschen Philo-
sophie macht Lyotard das Einzelne, dem die Urteilskraft Kants galt, wieder gel-
tend. lhn interessieren die frappierenden Irritationsmomente, mit denen moderne
Kunst den Betrachter aus den Alltagserfahrungen aufschreckt und gewohnte Re-
zeptionsweisen bis zur Verstorung aufzubrechen sucht. Hier zielt Lyotards Erha-
benheitsésthetik auf jene ‘Entautomatisierung der Wahrnehmung® (Viktor
Sklovskij), die auch der Formalismus im Visier hatte. In solchem Zusammenhang
ist Lyotards Erhabenheitsasthetik mit Begriffen wie der ‘Augenblick’, das
‘Ereignis’ oder die ‘Darstellung des Undarstellbaren’ zu situieren:

Der gewohnlichen Wahrnehmung, die unter der Herrschaft der alltdglichen
oder der klassischen Sehweise steht, sind die elementaren Empfindungen
verborgen.%®

Insbesondere die in Lyotards einschlégigen, aber verstreuten Beitrdgen zum Erha-
benen stets wiederkehrende Formel flr den Prasenzcharakter des Erhabenen, ,,daf3
es geschieht”, leitet sich aus einem phanomenologischen Wahrnehmungspro-
gramm ab. In Hinsicht auf den Maler Cézanne heif3t es einmal, daf es ihm darum
gehe,

die Wahrnehmung im Augenblick ihrer Entstehung, die Wahrnehmung ‘vor’
der Wahrnehmung zu erfassen und wiederzugeben, oder, wie ich sagen
wirde: die Farbe als Vorkommnis, das Wunder, dal3 es geschieht (daR etwas
geschieht: ndmlich die Farbe), dall zumindest dem Auge etwas widerfahrt.
(Ebd., 161)

Gewadhrsmann fir seine Fassung des Erhabenen ist neben Kant, dessen Werk Lyo-
tard mit einer Reihe von Exegesen eng verbunden ist, oder Heidegger, dessen Be-
griff der “‘Lichtung’ er im Erhabenheitskontext zu situieren versucht, vor allem der
New Yorker Avantgardemaler Barnett B. Newman (1905-1970). Die Rekonstruk-
tion von Lyotards Erhabenheitsasthetik wird dadurch erschwert, daR er einerseits
in vielféltige philosophische Traditionslinien verstrickt ist, andererseits seine
vielen einschldgigen Publikationen verstreut und entlegen publiziert, Gbersetzt und

145 Jean-Francois Lyotard: ,,Das Erhabene und die Avantgarde“. In: Merkur 38 (1984), 151-164,
hier: 161.



Lyotards Asthetik der Prisenz 143

zuriickibersetzt wurden. Newman, der dem abstrakten Expressionismus zuge-
rechnet wird, hatte 1948 in einem Artikel ,,the sublime is now", der in der Zeit-
schrift The Tiger’s Eye on Arts and Letters mit einer Reihe weiterer einschldagiger
Beitrage publiziert wurde (vgl. Materialienband M11), die Kategorie des Erha-
benen flr die moderne Kunst reklamiert und Burke fiir die Avantgarde entdeckt:

Only Edmund Burke insisted on a separation. Even though it is an unsophi-
sticated and primitive one, it is a clear one and it would be interesting to
know how closely the Surrealists were influenced by it. To me Burke reads
like a Surrealist manual.4

Newmans grof3e, mit signifikativen, senkrechten ‘zips’ versehene Leinwande wol-
len nichts darstellen, sie thematisieren vielmehr das Drama der Présenz. Mittels
des Erhabenen schaltet die Kunst von Referenz auf Prdsenz um. Indem Newman
durch die Hangung seiner ‘big canvas’ — etwa in engen Gangen — den
Betrachter in die Nahdistanz zwingt, in der das Auge nicht mehr die gesamte
Leinwand zu uberblicken vermag, thematisiert er den Akt des Betrachtens sowie
die Macht bzw. Ohnmacht des Auges. Newman vollzieht, was Burke unter
»privation® (11,6) thematisiert. Der Betrachter der Leinwand wird im Akt des Be-
trachtens auf sich selbst verwiesen. Thema des bildlichen Riesenformats ist das
‘davor’ — ,,the sublime is now*, und das Jetzt ist das Jetzt des Betrachters. Der
Kunsthistoriker Max Imdahl hat das von Newman intendierte ,,Prasenzerlebnis®
des Betrachters in der Terminologie des Erhabenen beschrieben:

Der Beschauer wird nicht mittels des Bildes als einer Repréasentation ver-
wiesen auf ein sonst unsichtbares, aber in der Ahnung schon bekanntes
ideales Ganzes, welches das eigentliche Thema des Bildes ware, sondern der
Beschauer selbst ist thematisiert als der im Anblick der erhabenen Erschei-
nung des Bildes seine eigene Erfahrung Erfahrende und dadurch Erhobene.
Newman reflektiert auf das eigene Prasenzerlebnis des Beschauers, das den
Beschauer aus allen vertrauten Vorstellungen und Situationen isoliert und
ihn gerade dadurch auf sich selbst verweist. 4’

Die selbstreferentielle Figur der Fihlbarmachung — ,,der Erfahrung Erfahrende
und dadurch Erhobene* —, die wir fir das moderne Erhabene von Boileau bis
Kant charakterisiert hatten, wird nun bei Lyotard emphatisch fur die Avantgarde-
kunst geltend gemacht. Lyotard spielt etwas mit dem Paradox, dal} gerade die
Kunst einer Zeit, in der das Erhabene philosophisch vergessen — oder verdrangt?
— war, davon am starksten imprégniert gewesen ist:

146 Barnett B. Newman: ,,the sublime is now*. In: The Tiger's Eye on Arts and Letters 1 (1948), H.
6 (= The Sublime Issue), 51-53, hier: 51.

147 Barnett Newman: Who’s afraid of red, yellow and blue Ill. Einflhrung von Max Imdahl.
Stuttgart 1971, 9.



144 Ausblick auf Nietzsche und Lyotard

Seit hundert Jahren geht es in den Kinsten nicht mehr in der Hauptsache um
das Schéne, sondern um etwas, das vom Erhabenen herriihrt. 148

Der Priorisierung des Erhabenen bei Lyotard kann man sich auf vielerlei Weise
néhern, am einfachsten ist es vielleicht, das Erhabene als &sthetische Opposition
gegeniiber einem ,,Projekt der Moderne* (Jirgen Habermas) zu verstehen, das auf
Totalitat, Uberbriickung der ausdifferenzierten Wertspharen Wissenschaft, Moral
und Kunst durch einen 6¢ffentlichen Diskurs und auf Einheit der Erfahrung setzt.
Lyotards ,,Beantwortung der Frage: Was ist postmodern® (1984) (vgl. Materiali-
enband M12) erklart dagegen dem Ganzen den Krieg, weil er als heimliches Te-
los von Versohnung und Einheit, die &sthetisch seit Schiller und Hegel mit dem
Schonen verbunden werden, den Terror vermutet. Man mul} Lyotards Diagnose
der Moderne nicht teilen, man muf3 sich jedoch klar dartiber sein, dall sie mehr
von der ,,Dialektik der Aufklarung* (Horkheimer/Adorno) verstanden hat, als es
die modischen Kritiker einer ‘ehrenwerten’ Postmoderne glauben. “Verséhnung’
hat bei Lyotard nicht den jubelnden Beigeschmack, dem Nietzsche bei Beethovens
‘Neunter’ erlag, sie bedeutet vielmehr fir ihn, dal dem Einzelnen nicht nur ein
gleichmacherischer “Tort” angetan, sondern dal3 dieser ‘ausgeldscht” wird. Daher
die Konnotation des ‘totalitdren Terrors’, die Lyotard Begriffen wie ‘Einheit’ oder
‘Totalitat’ beilegt. Am Ende der ‘Beantwortung der Frage: Was ist postmodern’
(1984), in der die Affinitat des Erhabenen mit der kiinstlerischen Avantgarde her-
ausgestellt wird, schreibt Lyotard:

Das 19. und 20. Jahrhundert haben uns das ganze Ausmal dieses Terrors er-
fahren lassen. Wir haben die Sehnsucht nach dem Ganzen und dem Einen,
nach Versdhnung von Begriff und Sinnlichkeit, nach transparenter und kom-
munizierbarer Erfahrung teuer bezahlt. Hinter dem allgemeinen Verlangen
nach Entspannung und Beruhigung vernehmen wir nur allzu deutlich das
Raunen des Wunsches, den Terror ein weiteres Mal zu beginnen, das Phan-
tasma, die Wirklichkeit zu umschlingen, in die Tat umzusetzen. Die Antwort
darauf lautet: Krieg dem Ganzen, zeugen wir fir das Nicht-Darstellbare,
aktivieren wir die Differenzen, retten wir die Ehre des Namens.#°

Der Begriff des Erhabenen bei Lyotard ist mit dem Pathos des Einzelnen, der nicht
dem Ganzen — und sei es nur durch die Subsumtion unter einen verallgemeinern-
den Begriff — unterworfen wird, verbunden. Daher macht Lyotard den Aspekt im
Erhabenen stark, der sich begrifflicher Subsumtion entzieht, d.h. den Modus der
Undarstellbarkeit bei Kant bzw. des Schweigens bei Longin. Das Querstandige der
Kunst, das sich dem Konsens verweigert, das Deformierte, der Schock des Au-

148 Jean Francois Lyotard: ,,Nach dem Erhabenen, Zustand der Asthetik” [1987]. In: Ders.: Das
Inhumane. Plaudereien Uber die Zeit. Wien 1989, 231-244, hier: 231.

149 Jean-Frangois Lyotard: ,,Beantwortung der Frage: Was ist postmodern?“ [frz. 1982]. In: Wege
aus der Moderne. Schllsseltexte der Postmoderne-Diskussion. Hg. Wolfgang Welsch.
Weinheim 1988, 193-203, hier: 203.



Lyotards Asthetik der Prisenz 145

genblicks und das Periphere gehdren in das Konnotationsfeld des Lyotardschen
Erhabenheitsbegriffs. Wir sahen bei Kant, dal das Erhabene und HaRliche kom-
plementdr aufeinander beziehbar sind. Daher erkennt sich das Gemeinwesen in
solchen Werken nicht wieder, ignoriert und verwirft sie als unverstandlich:

the esthetics of the sublime - which is not governded by a consensus of taste.
Avant-garde painting eludes the esthetics of beauty in that it does not draw
on a communal sense of shared pleasure. To the public taste its products
seem ,,monstrous”, ,formless®, purely ,,negative* nonentities. (I am using
terms by which Kant characterized those objects that give rise to a sense of
the sublime.)**

Es ware daher vorschnell, Lyotards Uberlegungen mit dem Etikett der
‘Postmoderne’ auch schon verabschieden zu wollen. Hinter ihnen steht eine Ethik
der Asthetik, die im Erhabenen das Andere, Unverstandliche, Fremde, Individu-
elle bestehen I&Rt, und gerade nicht an das Eigene, Verstandliche, Bekannte oder
Ganze assimiliert. Oder temporér formuliert: Das ‘jetzt’ wird nicht auf Dauer, d.h.
nicht in die zeitliche Abfolge einer Erzdhlung gestellt. Hierin liegt der Grund,
warum Lyotards Uberlegungen um die Negativitit des Augenblicks kreisen. Er ist
semantisch noch ‘unbesetzt’:

Die Présenz ist der Augenblick, der das Chaos der Geschichte unterbricht
und daran erinnert oder nur sagt, dal ‘etwas da ist’, bevor das was da ist, ir-
gendeine Bedeutung hat.%

1%0 Jean-Francois Lyotard: ,,Presenting the unpresentable. The sublime®. In: Artforum 20 (1982),
64-69, hier: 67.

151 Jean-Francois Lyotard: ,,Der Augenblick, Newman®. In: Zeit. Die vierte Dimension in der
Kunst. Hg. Michael Baudson. Weinheim 1985, 99-105, hier: 104.



146 Ausblick auf Nietzsche und Lyotard

Ubungsaufgaben zum Ausblick

1. Lesen Sie Lyotards ,Beantwortung der Frage: Was ist postmodern?*
Gegen wen oder was ist der Aufsatz gerichtet?

2. Was verbindet Lyotard mit ,modern“ bzw. ,Moderne“, was mit
.postmodern* bzw. ,Postmoderne”. Fertigen Sie ggf. eine Tabelle an.
Bedenken Sie dabei, dal3 Lyotard ,Moderne” und ,Postmoderne” nicht
als zeitliches Nacheinander begreift.

3. Versuchen Sie, das Schone und Erhabene der ,Moderne“ bzw.
~Postmoderne” zuzuordnen. Geht die Zuordnung auf?



	Titel_CZ
	Text_1
	Text_2
	1 Einleitung
	1.1 Übersicht
	1.2 Begriffsklärung
	1.2.1 Terminologie
	1.2.2 Kontext
	1.2.3 Inhalt


	2 Die antiken Vorgaben des Erhabenen
	2.1 Das genus sublime im System der antiken Rhetorik
	2.2 Pseudo-Longinos’ Schrift vom Erhabenen

	3 Die Wiederentdeckung Longins — Boileau und die Folgen
	3.1 Boileaus Longin Übertragung 1674
	3.1.1 Boileaus Art poétique und der Traité du Sublime — Norm und Subversion
	3.1.2 sublimité
	3.1.3 désordre
	3.1.4 Das ‘je ne sais quoi’ des Erhabenen

	3.2 Die Emotionalisierung der Poetik in Frankreich im Anschluß an Boileau

	4 Der negative Grund des Erhabenen — die englische Entwicklung bis Burke und die Folgen
	4.1 John Dennis — die Geburt der Natur aus dem Geiste der Rhetorik
	4.2 Joseph Addison — Weite und Schrecken des Ozeans
	4.3 Das Erhabene zwischen Addison und Burke
	4.4 Edmund Burke — Ästhetik des Schreckens und des Schmerzes
	4.5 Nach Burke — Gothic Novel und Ästhetik des Unendlichen
	4.6 „Soyez ténébreux“ — Diderots sublimer Rat an die Künstler

	5 Das Erhabene im deutschsprachigen Raum des 18. Jahrhunderts
	5.1 Dreistillehre zwischen Barock und Aufklärung
	5.2 Das Ende des heroischen Menschenbilds
	5.3 Das „Wunderbare“ und „Herzrührende“ in der Poetik der Frühaufklärung
	5.3.1 Bodmer/Breitinger
	5.3.2 Pyra
	5.3.3 Klopstock
	5.3.4 Sulzers Lexikoneintrag

	5.4 Die Fühlbarmachung der Vernunft
	5.4.1 Theorie der vermischten Empfindungen — Mendelssohn
	5.4.2 Dynamisierung und Depotenzierung des Erhabenen — z.B. Herder
	5.4.3 Gottähnlichkeit — die Verinnerlichung des Erhabenen in der Genieästhetik


	6 Das Erhabene in der Deutschen Klassik — Kant und Schiller
	6.1 Kants „Analytik des Erhabenen“
	6.1.1 Schönes und erhabenes Lebensgefühl
	6.1.2 Zum Erhabenen tauglich — Subreption
	6.1.3 Mathematische und dynamische Erhabenheit
	6.1.4 Negative Darstellung

	6.2 Schillers „Ueber das Erhabene“
	6.2.1 Das Supplement der ästhetischen Erziehung — Theorie des Erhabenen
	6.2.2 Erhabenheit gegenüber dem Schönen

	6.3 19. Jahrhundert — Beschönigung des Erhabenen

	7 Ausblick auf Nietzsche und Lyotard
	7.1 Nietzsches dionysisch-apollinische Dekonstruktion
	7.2 Lyotards Ästhetik der Präsenz



