
 

 

04553 

Carsten Zelle 

Komparatistik und das Bild des „Fremden“ 

Fremdheit und Grenze in der Geschichte der Vergleichenden 
Literaturwissenschaft 

 

 

 

Teil I: Textband 

Hagen: FernUniversität-GHS 2003 (= Studienbrief, Kurs 04553), 140 S. (Textbd.) 
[Druckvorlage für einen Hagener Studienbrief, der infolge eines 
Lehrstuhlwechsels nicht zum Einsatz kam]. 

https://hochschulbibliographie.tu-dortmund.de/work/200445 [03-02-2026] 

https://hochschulbibliographie.tu-dortmund.de/work/200445


 

 
 



Inhalt 

Inhaltsverzeichnis 3 

Der Verfasser 6 

Der Kurs 6 

Studientechnisches 7 

Literaturverzeichnis 8 

Zu den Abbildungen 15 

1. Vorbemerkung 16 
1.1 Die Grenze der Komparatistik und ihre Zöllner 16 

1.2 Das Fremde der Komparatistik 18 

Übungsaufgaben zur Vorbemerkung 21 

2. Komparatistik – Fremdheit – Vergleichung 22 
2.1 Komparatistik als Fachdisziplin 23 

2.2 Fremdheit 29 

2.2.1 Der – die – das – Fremde 29 

2.2.2 Aspekte des Fremden 30 

2.2.3 Das Fremde ist relativ 31 

2.2.4 Das Fremde ist die paradoxe Einheit von Nähe und Ferne 32 

2.2.5 Alterität 34 

2.3 Vergleich 35 

2.3.1 Similitudo 35 

2.3.2 Genus comparativum – transactio 36 

2.3.3 Vergleichung 37 

2.3.4 Vergleichende Methode 38 

2.3.5 Typen und Ebenen des komparatistischen Vergleichs 43 
2.3.5.1 Typen des Vergleichs? Kontaktstudie und typologischer Ansatz 44 
2.3.5.2 Exkurs: Die Subversion der Grenze – Intertextualität und Interkulturalität 47 
2.3.5.3 Fünf Vergleichstypen 49 
2.3.5.4 Eine Methodik des Vergleichens 50 
2.3.6 Der Komparatist als Bekenner – Supranationalität und kulturelle Neutralität 52 

Übungsaufgaben zum 2. Kapitel 53 



 

 

4 Inhalt 

 

3. Komparatistik als Wissenschaft von der sozialen Evolution  
der Literatur (Hutcheson Macaulay Posnett) 54  

3.1 ‘Thatsachen’ und ‘Causalität’ – die Methode des Positivismus 54 

3.2 Die leitenden Prinzipien einer neuen Literaturwissenschaft 56 

3.2.1 New Science 57 

3.2.2 Literaturwissenschaft 62 

Übungsaufgaben zum 3. Kapitel 65 

4. Beziehungswissenschaft (Fernand Baldensperger) 66 
4.1 Geben und Nehmen 66 

4.2 Die Sache der Komparatistik 67 

Übungsaufgaben zum 4. Kapitel 73 

5. Grenzüberschreitungswissenschaft (Paul van Tieghem) 74 
5.1 Grenze 75 

5.2 Sender – Überträger – Empfänger 77 

5.3 Komparatistische Tätigkeit – Kenntnisse und Kernbereiche 79 

5.3.1 Kenntnisse 79  

5.3.2 Komparatistischer Kernbereich 80 

Übungsaufgaben zum 5. Kapitel 81 

6. Am besten einfach ‘Literaturwissenschaft’ (René Wellek) 82 
6.1 Noch einmal: Beziehungswissenschaft 83 

6.2 Kritik am französischen ‘Faktualismus’ 85 

6.3 Entgrenzung der Literatur durch Bestimmung ihrer Grenze 88 

6.3.1 ‘Literariness’ 88 

6.3.2 Literaturwissenschaft 90 

6.3.3 Zusammenfassendes Schema 91 

6.4 Imagologie und Alterität 92 

Übungsaufgaben zum 6. Kapitel 95 

7. Die Komparatistik in der Erweiterung (Henry Remak) 96 
7.1 Definition – drei Fächer in einem? 97 

7.1.1 Literarische Grenzwissenschaft 97 

7.1.2 Exkurs: Was ist eigentlich eine Literatur? 98 

7.1.3 Transliterale und transbelletristische Erweiterung 99 



 

 

Inhalt 5 

7.2 Komparatistik – auf französisch oder amerikanisch? 101 

7.2.1 Kontaktstudie vs. typologischer Ansatz 101 

7.2.2. Geschichtswissenschaft vs. Kunstwissenschaft 102 

7.3 Wechselseitige Erhellung der Künste bzw. Literatur und andere Künste 104 

Übungsaufgaben zum 7. Kapitel 108 

8. ‘Ins Feuer mit dem Eurozentrismus’ (René Étiemble) 109 
8.1 Comparatisme planétaire – ‘Weltliteratur’ 109 

8.2 Vergleichende Poetik und empirische Invariantenforschung 111 

8.2.1 Kontaktstudie und typologischer Vergleich 111 

8.2.2 Literaturgeschichte und Literaturwissenschaft 112 

Übungsaufgaben zum 8. Kapitel 115 

9. Was war Komparatistik? (George Steiner) 116 
9.1 Steiners Oxforder Inauguralvorlesung 116 

9.1.1. Hermeneutisch-komparatistische Grundlage: alles Lesen ist Vergleichen 118 

9.1.2 Komparatistik aus erzwungenem Frontaliertum 120 

9.1.3 Kernbereiche der Komparatistik 122 

9.1.4 Vermittlungswissenschaftler 123 

Übungsaufgaben zum 9. Kapitel 125 

10. Ausblick – eine Komparatistik nach der Komparatistik  
(The Bernheimer-Report) 126  

10.1 Globalisierung – Demokratisierung – Entkolonialisierung 126 

10.2 Interdisziplinäres ‘cross-over’ statt literaturwissenschaftliche Comparaison 127 

10.3 Vive la différence 130 

Übungsaufgaben zum 10. Kapitel 133 

 



 

 

6 Verfasser / Kurs 

 

Der Verfasser 

Univ.-Prof. Dr. phil. habil. Carsten Zelle 

Studium der Fächer Deutsch, Sozialkunde und Geschichte in Marburg (1974-
1980), Staatsexamen (1980), Promotion (1985), Habilitandenstipendium der DFG 
(1992-1994), Habilitation (1994). 1987 bis 1994 zunächst wiss. Mitarbeiter, von 
1994 bis 2000 Hochschuldozent für Neuere Deutsche Literaturwissenschaft und 
Allgemeine Literaturwissenschaft an der Universität-Gesamthochschule in Siegen. 
Seit April 2000 Professor für Neugermanistik, insbesondere Literaturtheorie und 
Rhetorik, an der Ruhr-Universität Bochum. 

Publikationen zum „angenehmen Grauen“ in der Aufklärung (Hamburg 1987), zur 
„Doppelten Ästhetik“ der Moderne (Stuttgart, Weimar 1995), zur Literatur, Äs-
thetik, Anthropologie und Antikenrezeption seit dem 17. Jahrhundert sowie zur 
Geschichte der Germanistik und über Perspektiven der Allgemeinen Literaturwis-
senschaft. 

Herausgeber der Zeitschrift Das achtzehnte Jahrhundert (Göttingen) 

 

 

Der Kurs 

Der Kurs stellt einige wenige Programmatiken der Komparatistik im 20. Jahrhun-
dert vor (Posnett, Baldensperger, van Tieghem, Wellek, Remak, Étiemble, Steiner, 
The Bernheimer-Report), analysiert ihre wesentlichen Aussagen und Methoden-
optionen und prüft, welche Rolle Konzepte der ‘Grenze’ und des ‘Fremden’ in 
ihnen spielen. Einleitend werden zur Klärung des Vorverständnisses drei Fragen 
beantwortet: (a) Wie ist die Komparatistik entstanden? (b) Was versteht man ei-
gentlich unter dem Fremden, Alterität und Alienität? und (c) Was tut man, wenn 
man vergleicht? 

Der Kurs ist hervorgegangen aus Lehrveranstaltungen zur Fachgeschichte und 
zum Fremden in der Literatur, die der Verfasser an den Universitäten Siegen und 
Bochum angeboten hat. 

 



 
 

 

Studientechnisches 7 

Studientechnisches 

Sie können im Anschluß an die Bearbeitung dieses Studienbriefs (wie übrigens im 
Anschluß an alle Kurse des Fachs Neuere deutsche Literaturwissenschaft) eine 
schriftliche Hausarbeit anfertigen, um einen studienbegleitenden 
Leistungsnachweis zu erwerben. Das Thema sollte aus dem thematischen 
Horizont des Kurses stammen und kann ansonsten frei vereinbart werden. Zur 
Themenabsprache setzen Sie sich bitte mit Ihrem Kursbetreuer in Verbindung. 

Der Kurs ist dem Teilgebiet V (Literatur im Kontext) zugeordnet. 

Die Betreuung des Kurses liegt beim Lehrgebiet Europäische Literatur der Neu-
zeit, Feithstr. 188, 58084 Hagen. Einzelheiten zur Kursbetreuung finden Sie auf 
der Homepage des Lehrgebiets  
http://www.fernuni-hagen.de/EUROL/welcome.html . 

 



 

 

8 Literaturverzeichnis 

 

Literaturverzeichnis 

(Die Siglen M 1 – M 8 verweisen auf die im Materialienband abgedruckten Texte)  

1. Übergreifende Literatur zum Kursthema 

(a) Lexika- oder Handbuchartikel zur Allgemeinen und Vergleichenden Lite-
raturwissenschaft 

Zoran Konstantinovic: Vergleichende Literaturwissenschaft. In: Werner Kohl-
schmidt, Wolfgang Mohr, Klaus Kanzog, Achim Masser (Hg.): Reallexikon 
der deutschen Literaturgeschichte. Begr. Paul Merker und Wolfgang Stammler. 
Bd. 4. Berlin, New York 2. Aufl. 1984, 626-650. 
(ausführlicher Handbuchartikel zu den unterschiedlichen Schulen und Spielarten der Kompa-
ratistik und ihrer Aufgabengebiete; zahlreiche weiterführende Literaturhinweise) 

Hendrik Birus: Komparatistik. In: Georg Braungart, Harald Fricke, Klaus Grub-
müller, Jan-Dirk Müller, Friedrich Vollhardt und Klaus Weimar (Hg.): 
Reallexikon der deutschen Literaturwissenschaft. Neubearbeitung des 
Reallexikons der deutschen Literaturgeschichte. Bd. 2: H-O. Berlin, New York 
2000, 313-317. 
(aktueller, kurzgehaltener Handbuchartikel mit neuester Forschungsliteratur) 

Carsten Zelle: Komparatistik. In: Ralf Schnell (Hg.): Metzler-Lexikon Kultur der 
Gegenwart. Themen und Theorien, Formen und Institutionen seit 1945. Stutt-
gart, Weimar 2000, 256-258. 

 
(b) Einführungen in die (Allgemeine und) Vergleichende Literaturwissen-
schaft 

Angelika Corbineau-Hoffmann: Einführung in die Komparatistik. Berlin 2000. 
(gut lesbar geschriebene Einführung) 

Hugo Dyserinck: Komparatistik. Eine Einführung [1971]. Bonn 3., durchges. 
Aufl. 1991. 
(Dyserinck versteht die Komparatistik als eine Disziplin der supranationalen Beschäftigung mit 
Literatur; enthält eine üppige Bibliographie zur Theorie der Komparatistik) 

Claudio Guillén: The Challenge of Comparative Literature [span. 1985]. Cam-
bridge MA. London 1993. 

Gerhard R. Kaiser: Einführung in die Vergleichende Literaturwissenschaft. For-
schungsstand – Kritik – Aufgaben. Darmstadt 1980. 

Zoran Konstantinovic: Vergleichende Literaturwissenschaft. Bestandsaufnahme 
und Ausblicke. Bern, Frankfurt am Main, New York, Paris 1998. 

Daniel-Henri Pageaux: La littérature générale et comparée. Paris 1994. 

Manfred Schmeling (Hg.): Vergleichende Literaturwissenschaft. Theorie und Pra-
xis. Wiesbaden 1981. 
(Schmeling und seine Beiträger führen in die folgenden Arbeitsgebiete der Komparatistik ein: 
komparatistische Methodologie, literaturgeschichtliche Periodisierung, Einfluß- und Rezepti-
onsforschung, Thematologie, Gattungsforschung, literarische Übersetzung sowie Literatur und 
andere Künste – heute würde man ‘Intermedialitätsforschung’ sagen. Der letzte Beitrag fragt: 
„Wozu Vergleichende Literaturwissenschaft?“ Jeder Artikel bietet gut und reichlich 

weiterführende Literaturangaben) 



 
 

 

Literaturverzeichnis 9 

Steven Tötösy de Zepetnek: Comparative Literature. Theory, Method, Applica-
tion. Amsterdam, Atlanta GA 1998. 
(begründet eine „New Comparative Literature“ auf methodischer und theoretischer Basis der 
Empirischen Literaturwissenschaft) 

Max Wehrli: Allgemeine Literaturwissenschaft [1951]. Bern 2., durchges. Aufl. 
1969. 

Ulrich Weisstein: Einführung in die Vergleichende Literaturwissenschaft. 
Stuttgart, Berlin, Köln, Mainz 1968. 
(gibt einen ‘klassischen’ Einblick in die amerikanische Schule der Komparatistik mitsamt ihrer 
Ausweitung um die – gute alte Walzelsche – gegenseitige Erhellung der Künste) 

–: Assessing the Assessors. An Anatomy of Comparative Literature Handbooks. 
In: János Riesz, Peter Boerner, Bernhard Scholz (Hg.): Sensus Communis. 
Contemporary Trends in Comparative Literature. Fs. f. Henry Remak. 
Tübingen 1986, 97-113. 
(vergleicht 18 einschlägige, zwischen 1931 und 1985 erschienene Einführungen in die Kom-
paratistik im Blick auf Systematik, Knappheit der Darstellung und Objektivität) 

René Wellek, Austin Warren: Theorie der Literatur [am. 1949; dtsch. 1959]. 
Frankfurt am Main 1971. 
(Wellek / Warren boten ein für die damalige Zeit grundlegendes und wegweisendes, dem New 
Criticism verpflichtetes Organon der literaturwissenschaftlichen Methode, das weiterhin le-
senswert und anregend ist.) 

Carsten Zelle (Hg.): Allgemeine Literaturwissenschaft. Konturen und Profile im 
Pluralismus. Opladen 1999. 

Peter V. Zima: Komparatistik. Einführung in die Vergleichende Literaturwissen-
schaft. Tübingen 1992. 
(wie in allen seinen Büchern zielt Zima auch bei der Komparatistik auf eine „sozialwissen-
schaftliche“ Fundierung) 

Rüdiger Zymner (Hg.): Allgemeine Literaturwissenschaft. Grundfragen einer be-
sonderen Disziplin. Berlin 1999. 

 
(c) Reader zur komparatistischen Programmatik 

Hans Norbert Fügen (Hg.): Vergleichende Literaturwissenschaft. Düsseldorf, 
Wien 1973. 

Horst Rüdiger (Hg.): Komparatistik. Aufgaben und Methoden. Stuttgart, Berlin, 
Köln, Mainz 1973. 

 
2. Komparatistik – Fremdheit – Vergleichung 

(a) Komparatistik 

Wilfried Barner: „Das Besondere des Allgemeinen. Zur Lage der Allgemeinen 
Literaturwissenschaft aus der Sicht eines ‘Neugermanisten’“. In: Wolfgang 
Prinz, Peter Weingart (Hg.): Die sog. Geisteswissenschaften. Innenansichten. 
Frankfurt am Main 1990, 189-203. 
(Situierung der Allgemeinen Literaturwissenschaft zwischen Einzelphilologien, Komparatistik 
und philosophischer Ästhetik) 



 

 

10 Literaturverzeichnis 

 

Johann Elias Schlegel: Vergleichung Shakespeares und Andreas Gryphs [1741]. 
Stuttgart 1984, 9-37. 
(Eine vorbildliche Vergleichung aus der ‘Vorgeschichte’ der Komparatistik) 

Ulrich Schulz-Buschhaus: Die Unvermeidlichkeit der Komparatistik. Zum 
Verhältnis von einzelsprachigen Literaturen und Vergleichender 
Literaturwissenschaft. In: arcadia 14 (1979), 223-236. 
(Antwort auf eine Komparatistikkritik des Konstanzer Romanisten Hans Robert Jauß) 

René Wellek: The Concept of Comparative Literature. In: Yearbook of Compara-
tive and General Literature 2 (1953), 1-5. 
(Paradigmatischer Aufsatz für die amerikanische Komparatistenschule mit der Betonung der 
Einheit der Literatur) 

 
(b) Fremdheit 

Julia Kristeva: Fremde sind wir uns selbst [Étrangers à nous mêmes; frz. 1988]. 
Frankfurt am Main 1990. 

Georg Simmel: Exkurs über den Fremden. In: Ders.: Soziologie. Untersuchungen 
über die Formen der Vergesellschaftung [1908]. Berlin 6. Aufl. 1983 
(= Gesammelte Werke, Bd. 2), 509-512. 

Peter Strohschneider: Art. Alterität. In: Werner Kohlschmidt, Wolfgang Mohr 
(Hg.): Reallexikon der deutschen Literaturwissenschaft. Neubearbeitung. Bd. 1. 
Berlin, New York 1997, 58-59. 

Horst Turk: Alienität und Alterität als Schlüsselbegriffe einer Kultursemantik. In: 
Jahrbuch für Internationale Germanistik 22 (1990), H. 1, 8-31. 
(Unterscheidet Alienität und Alterität bzw. Fremdheit und Andersheit nach Maßgabe differenter 
bzw. gleicher Systemreferenz) 

Bernhard Waldenfels: Topographie des Fremden. Studien zur Phänomenologie 
des Fremden I. Frankfurt am Main 1997. 

Michael Wimmer: Fremde. In: Christoph Wulf (Hg.): Vom Menschen. Handbuch 
Historische Anthropologie. Weinheim, Basel 1997, 1066-1078. 
(komplexer Handbuchartikel mit weiterführender Bibliographie xenologischer Theoriebildung) 

Alois Wierlacher: Mit fremden Augen oder: Fremdheit als Ferment. Überlegungen 
zur Begründung einer interkulturellen Hermeneutik deutscher Literatur. In: 
Ders. (Hg.): Das Fremde und das Eigene. Prolegomena zu einer interkulturellen 
Germanistik. München 1985, 3-28. 
(Wierlacher ist ‘Gründervater’ und Hauptlobbyist einer Interkulturellen Germanistik) 

Alois Wierlacher: Kulturwissenschaftliche Xenologie. Ausgangslage, Leitbegriffe 
und Problemfelder. In: Ders. (Hg.): Kulturthema Fremdheit. Leitbegriffe und 
Problemfelder kulturwissenschaftlicher Fremdheitsforschung. Mit einer For-
schungsbibliographie. München 1993, 19-112. 

 
(c) Vergleichung 

Art. Vergleich. In: Gert Ueding (Hg.): Historisches Wörterbuch der Rhetorik 
[HWRh]. Bd. 2. Darmstadt 1994, 293-299. 

Art. Vergleich. In: Philosophisches Wörterbuch der Philosophie [HWPh]. Hg. 



 
 

 

Literaturverzeichnis 11 

Joachim Ritter, Karlfried Gründer. Bd. 11. Basel, Darmstadt 2001, 676-680. 

Wilhelm Dilthey: Die Entstehung der Hermeneutik [1900]. In: Ders.: Gesammelte 
Schriften. Bd. 5. Stuttgart, Göttingen 6., unv. Aufl. 1957, 317-331. 
(Dilthey trennt Natur- und Geisteswissenschaften nach der maßgebenden Unterscheidung 
zwischen Experiment und Verstehen) 

Emile Durkheim: Regeln der soziologischen Methode [frz. 1895]. Hg. René 
König. Neuwied u.a. 5. Aufl. 1976. 
(Darin das Methodenkapitel „Regeln der Beweisführung“, 205-216, worin Vergleich als indi-
rektes Experiment zur Basisoperation einer empirischen Sozialwissenschaft avanciert) 

Dionýs Durišin: Die wichtigsten Typen literarischer Beziehungen und Zusammen-
hänge. In: Gerhard Ziegengeist (Hg.): Aktuelle Probleme der Vergleichenden 
Literaturforschung. Berlin 1968, 47-57. 

Clifford Geertz: Blurred Genres. The Refiguration of Social Thought. In: The 
American Scholar 29 (1980), H. 2, 165-179. 
(Geertz gilt als Hauptvertreter des ‘cultural turn’. In dem Aufsatz geht es um Gattungsmi-
schung) 

Gerard Genette: Palimpseste. Die Literatur auf zweiter Stufe [frz. 1982]. Frankfurt 
am Main 1993. 
(Genette sortiert die Typen der Transtextualität. Hier steht der Hypertext im Vordergrund) 

Erich Rothacker: Logik und Systematik der Geisteswissenschaften. München, 
Berlin 1927 (Reprint 1965). 
(Darin eine Übersicht über „Die vergleichende Methode“, 91-106) 

Erich Rothacker: Die vergleichende Methode in den Geisteswissenschaften. In: 
Zeitschrift für vergleichende [!] Rechtswissenschaft 59 (1957), 13-33. 

Friedrich H. Tenbruck: „Was war der Kulturvergleich, ehe es den Kulturvergleich 
gab?“ In: Joachim Matthes (Hg.): Zwischen den Kulturen? Die Sozialwissen-
schaften vor dem Problem des Kulturvergleichs. Göttingen 1992, 13-36. 

Carsten Zelle: Comparaison / Vergleichung. Zur Geschichte und Ethik eines kom-
paratistischen Genres. In: Carsten Zelle (Hg.): Allgemeine 
Literaturwissenschaft – Konturen und Profile im Pluralismus. Opladen 1999, 
33-59. 
(Erzählt die Vorgeschichte der Komparatistik als Geschichte des Gebrauchstextgenres ‘Ver-
gleichung’) 

 
3. Komparatistik als Wissenschaft von der sozialen Evolution der Literatur  
(Hutcheson Macaulay Posnett) 

Hutcheson Macaulay Posnett: The Science of Comparative Literature. In: Con-
temporary Review 79 (1901), 855-872; wiederabgedr. in: Hans-Joachim 
Schulz, Phillip H. Rhein (Ed.): Comparative Literature. The Early Years. An 
Anthology of Essays. Chapel Hill 1973, 186-206 (= M 1). 

Hutcheson Macaulay Posnett: Comparative Literature. London 1886. 

Joseph Texte: Introduction. In: Louis-P. Betz: La littérature comparée. Essai bib-
liographique [zuerst 1900]. Deuxième Édition augmentée, par Fernand Balden-
sperger. Strasbourg 1904, XXIII-XXVIII. 



 

 

12 Literaturverzeichnis 

 

Siegfried J. Schmidt: Literaturwissenschaft als interdisziplinäres Vorhaben. In: 
Kultureller Wandel und die Germanistik in der Bundesrepublik. Vorträge des 
Augsburger Germanistentags 1991. Bd. 2: Germanistik und Deutschunterricht 
im historischen Wandel. Hg. Johannes Janota. Tübingen 1993, 3-19. 
(Einschlägiges Plädoyer für eine empirische Literaturwissenschaft) 

 
4. Beziehungswissenschaft (Fernand Baldensperger) 

Fernand Baldensperger: Littérature comparée – le mot et la chose. In: Revue de la 
littérature comparée 1 (1921), 5-29; dtsch. u.d.T.: Begriff und Gegenstand der 
Vergleichenden Literaturgeschichte. In: Horst Rüdiger (Hg.): Komparatistik. 
Aufgaben und Methoden. Stuttgart, Berlin, Köln, Mainz 1973, 55-77 (= M 2). 

Louis-P. Betz: La littérature comparée. Essai bibliographique [zuerst 1900]. Deu-
xième Édition augmentée, par Fernand Baldensperger. Strasbourg 1904. 
(Erste komparatistische Bibliographie, die einen Eindruck vermittelt, welche Stoffgebiete um 
1900 als ‘komparatistisch’ galten) 

 
5. Grenzüberschreitungswissenschaft (Paul van Tieghem) 

Paul van Tieghem: Grundlagen und Methoden [1931]. In: Hans Norbert Fügen 
(Hg.): Vergleichende Literaturwissenschaft. Düsseldorf, Wien 1973, 73-81 
(= M 3). 

Paul van Tieghem: La littérature comparée. Paris 1931. 

 
6. Am besten einfach ‘Literaturwissenschaft’ (René Wellek) 

René Wellek: Die Krise der Vergleichenden Literaturwissenschaft [1958]. In: 
Horst Rüdiger (Hg.): Komparatistik. Aufgaben und Methoden. Stuttgart, Ber-
lin, Köln, Mainz 1973, 93-103 (= M 4). 

Jean-Marie Carré: Avant-Propos. In: Marius-François Guyard: La Littérature 
Comparée. Paris 1951, 5-6; dtsch. u.d.T. Vorwort zur Vergleichenden Litera-
turwissenschaft. In: Hans Norbert Fügen (Hg.): Vergleichende Literaturwissen-
schaft. Düsseldorf, Wien 1973, 82-83. 

Hugo Dyserinck: Zum Problem der ‘images’ und ‘mirages’ und ihrer 
Untersuchung im Rahmen der Vergleichenden Literaturwissenschaft. In: 
arcadia 1 (1966), 107-120. 
(Dyserinck versucht hierin, in Anknüpfung an Carré und Guyard, das Gebiet der „komparati-
stischen Imagologie“ im Spannungsfeld zwischen französischer und amerikanischer Schule zu 
positionieren) 

Franz K. Stanzel: Zur literarischen Imagologie. Eine Einführung. In: Ders. (Hg.): 
Europäischer Völkerspiegel. Imagologisch-ethnographische Studien zu den 
Völkertafeln des frühen 18. Jahrhunderts. Heidelberg 1999, 9-39. 

Stephen Greenblatt: Wunderbare Besitztümer. Die Erfindung des Fremden: Rei-
sende und Entdecker [am. 1991]. Berlin 1994. 

Tzvetan Todorov: Die Eroberung Amerikas. Das Problem des Anderen [frz. 
1982]. Frankfurt am Main 1985. 

 



 
 

 

Literaturverzeichnis 13 

7. Die Komparatistik in der Erweiterung (Henry Remak) 

Henry H.H. Remak: Definition und Funktion der Vergleichenden Literaturwissen-
schaft [am. 1961; 2., erw. Aufl. 1971]. In: Horst Rüdiger (Hg.): Komparatistik. 
Aufgaben und Methoden. Stuttgart, Berlin, Köln, Mainz 1973, 11-54 (= M 5). 

Henry H.H. Remak: Vergleichende Literaturwissenschaft am Scheideweg. Diag-
nose, Therapie und Prognose [am. 1960]. In: Hans Norbert Fügen (Hg.): Ver-
gleichende Literaturwissenschaft. Düsseldorf, Wien 1973, 116-132. 

 
8. ‘Ins Feuer mit dem Eurozentrismus’ (René Étiemble) 

René Étiemble: Histoire des genres et littérature comparée. In: La Littérature 
Comparée en Europe orientale. Réd. par I. Sötér et K. Bor. Conférence de Bu-
dapest 1962. Budapest 1963, 203-207; dtsch. in: Hans Norbert Fügen (Hg.): 
Vergleichende Literaturwissenschaft. Düsseldorf, Wien 1973, 92-97 (= M 6). 

Johann Wolfgang von Goethe: [Goethes wichtigste Äußerungen über „Weltlitera-
tur“]. In: Werke. Hamburger Ausgabe. Bd. 12: Schriften zur Kunst und Litera-
tur / Maximen und Reflexionen. 12., durchges. Aufl. 1994. München 1998, 
361-364. 

Karl Marx, Friedrich Engels: Manifest der Kommunistischen Partei [1848]. Mit 
einem Nachwort von Iring Fetscher. Stuttgart 1969. 
(Marx / Engels greifen den Terminus „Weltliteratur“ als Beispiel für die ubiquitäre Dynamik 
der Entfaltung kapitalistischer Produktivkräfte auf.) 

 
9. Was war Komparatistik? (George Steiner) 

George Steiner: Von realer Gegenwart [engl. 1989]. München, Wien 1990. 

George Steiner: What is Comparative Literature? [Inaugural Lecture, Univ. of. 
Oxford, 1994]. In: Ders.: No Passion Spent. Essays 1978-1996. London, Bo-
ston 1996; dtsch. u.d.T.: Was ist Komparatistik? In: Ders.: Der Garten des Ar-
chimedes. Essays. München 1997, 115-140 (= M 7). 

Leo Spitzer: Das Eigene und das Fremde. Über Philologie und Nationalismus 
[1946]. In: Grundlagen der Literaturwissenschaft. Exemplarische Texte. Köln, 
Weimar, Wien 1999, 39-53. 

 
10. Ausblick – eine Komparatistik nach der Komparatistik  
(The Bernheimer-Report) 

Charles Bernheimer et al.: The Bernheimer Report, 1993. Comparative Literature 
at the Turn of the Century. In: Charles Bernheimer (Ed.): Comparative Litera-
ture in the Age of Multiculturalism. Baltimore, London 1995, 39-48 (= M 8). 

Mary Louise Pratt: Comparative Literature and Global Citizenship. In: Charles 
Bernheimer (Ed.): Comparative Literature in the Age of Multiculturalism. Ed.. 
Baltimore, London 1995, 58-65. 

Peter Brooks: Must we apologize? In: Charles Bernheimer (Ed.): Comparative 
Literature in the Age of Multiculturalism. Baltimore, London 1995, 97-106. 



 

 

14 Literaturverzeichnis 

 

Jonathan Culler: Comparative Literature, at Last! In: Charles Bernheimer (Ed.): 
Comparative Literature in the Age of Multiculturalism. Baltimore, London 
1995, 117-121. 

Ulrich Schulz-Buschhaus: Auerbachs Methode. In: Richard Baum u.a. (Hg.): Lin-
gua et Traditio. Geschichte der Sprachwissenschaft und der neueren Philolo-
gien. Fs. f. Hans Helmut Christmann. Tübingen 1994, 593-607. 

 



 
 

 

15 Abbildungen 

Zu den Abbildungen 

Textband: Die Abbildung zeigt das Emblem „Urteil aus Vergleichung“. Die In-
scriptio heißt übersetzt: „Purpur neben Purpur“. Die dazugehörige Subscriptio lau-
tet in der Übersetzung (Henkel / Schöne, 1330 f.): „ES ist ein altes sprichwort / es 
sol niemandt von der purper vrtheilen / er halte dan eine andere purper darbey. Da-
durch wolten die alten zu verstehen geben / daß man alsdann / von einer sachen 
wol vnd recht rathen köndte / wan man solche bey einer anderen gleicher art 
hielte / ... Es vergleiche E. Durchl. jhr thun mit deroselbigen voreltern thaten / dan 
da werden sie leichtlich sehen / wie weit die eine von der anderen sein / ...“ (aus: 
Diego de Saavedra Fajardo: Idea / de un principe politico christiano [1. Aufl. 
1640; 1659]. In: Ders.: Obras completas. Hg. Ángel Gonzáles. Madrid 1946, 240). 

Materialienband: Die Abbildung zeigt das Gemälde von Jean-Baptiste-Siméon 
Chardin (1699-1779): Le philosophe lisant (Paris: Musée du Louvre). Abgedr. als 
Frontispiz zu: George Steiner: Der Garten des Archimedes. Essays. München 
1997. 

 



1 Vorbemerkung 

1.1 Die Grenze der Komparatistik und ihre Zöllner 

Le comparatiste se tient aux frontières, linguistique ou nationales, et 
surveille les échanges de thèmes, d’idées, de livres ou de sentiments entre 
deux ou plusieurs littératures.1 

Daß der Komparatist an einer Grenze steht und den literarischen Austausch zwi-
schen fremden Nationen, Kulturen und Sprachen beobachtet, ist ein Klischee, das 
bis in die Metaphorik hinein das Selbstverständnis der Allgemeinen und Verglei-
chenden Literaturwissenschaft (AVL) organisiert. Wir surfen ein wenig im Netz 
und finden unter http://www.uni-saarland.de/fak4/fr45/fach/htm [12.10.2000] die 
„Fachbeschreibung der Allgemeinen und Vergleichenden Literaturwissenschaft“, 
die das Institut für Komparatistik der Universität des Saarlands dem 
gleichermaßen neugierigen wie wißbegierigen Fremdling elektronisch auf den 
Monitor zaubert und zum Ausdruck bereitstellt. „Die Allgemeine und 
Vergleichende Literaturwissenschaft (Komparatistik)“, lesen wir da, beschäftigt 
sich mit Literatur in grenzüberschreitender Perspektive“. Das scheint eine 
Aussicht, die einem in einer Grenzstadt wie Saarbrücken gewissermaßen 
naturwüchsig einfallen muß, denken wir, und lesen weiter, gespannt darauf, was 
es für Grenzen in der Literatur wohl noch geben mag, nachdem die Grenzbäume 
zwischen Nationen wie Frankreich und Deutschland, wenn auch in solchen 
fragilen und lange umstrittenen Grenzlanden wie der Saar, ‘nach Schengen’ doch 
abgeschafft scheinen und wir nun freie Fahrt haben in Europa, wo wir früher noch 
anhalten mußten und kontrolliert wurden. Wie heißt es nun weiter im Text? 

Die Grenzüberschreitung ist dabei [d.i. in der Komparatistik] nicht politisch 
zu verstehen, denn nationale Grenzen sind in den seltensten Fällen auch 
kulturelle. Vielmehr ist die Komparatistik interkulturell ausgerichtet, d.h. sie 
betrachtet literarische Phänomene (Stoffe, Themen, Gattungen usw.) im 
internationalen Vergleich. 

Unter ‘Grenze’ wird in der Komparatistik, übersetzen wir das Gelesene in eigene 
Worte, offenbar etwas anderes verstanden als z.B. im Staats- oder Zivilrecht. In 
der Komparatistik haben wir es nicht mit Grenzen zwischen Staaten oder Grund-
stücken zu tun, die – sei es durch Grenzsteine, Hecken oder Zäune – markiert und 
auf Karten oder Katastern verzeichnet sind. Vielmehr scheinen komparatistische 

_________________________________________________ 

1 Marius-François Guyard: La littérature comparée. Paris 1951, 12; zit. nach Hugo Dyserinck: 
Komparatistik. Eine Einführung [1971]. Bonn 3., durchges. Aufl. 1991, 91. Seither geistert 
dieses Zitat durch die Selbstverständigungsdebatten des Fachs: „The comparatist stands at the 
frontiers, linguistic or national [...].“ Zit. bei: Angelika Corbineau-Hoffmann: Einführung in 
die Komparatistik. Berlin 2000, 43; dort. zit. nach: Robert J. Clements: Comparative 
Literature as Academic Discipline. A Statement of Principles, Praxis, and Standards. New 
York 1978, 5. 



 

 

Die Grenze der Komparatistik und ihre Zöllner 17 

Grenzen vergleichsweise ideelle Gebilde, d.h. Phänomene, zu sein. Irritieren tut 
freilich, daß wir bei der zweiten Lektüre des Zitats bemerken, daß die komparati-
stischen Grenzen gar nicht von Staatsgrenzen unterschieden wurden, sondern, le-
sen wir nur genauer: von ‘nationalen Grenzen’ die Rede war, die sich mit ‘kultu-
rellen’ nur in seltenen Fällen überschneiden sollen. Was eine ‘Nation’ ist, 
schlagen wir im Lexikon nach: 

Nation [lat. natio ‘Geburt’, ‘Geschlecht’, ‘Art’, ‘Stamm’, ‘Volk’; von nasci 
‘geboren werden’], größere Gruppe von Menschen, die durch das 
Bewußtsein ihrer politischen und / oder kulturellen Eigenständigkeit zur 
Gemeinschaft wird.2 

„und / oder“ – wenn Nationalbewußtsein durch kulturelle Eigenständigkeit 
gebildet werden kann, wie das Lexikon suggeriert, scheint es mit der 
Unterscheidung zwischen ‚national‘ und ‚kulturell‘, wie es die Fachbeschreibung 
unterstellt, nicht soweit her zu sein... Aber der nächste Satz: Die Komparatistik ist 
„interkulturell“ ausgerichtet, scheint alles zu klären. ‘Interkulturell’ klingt gut – 
das ist ein Adjektiv, das z.Zt. Konjunktur hat und daher in vielen 
Vorlesungsankündigungen, insbesondere auch germanistischen, oftmals zu lesen 
ist. Die Grenzen der Komparatistik sind also keine staatlichen und auch keine 
nationalen, sondern es sind Grenzen zwischen (‘inter’) Kulturen. Aber wieder 
stutzen wir beim Weiterlesen: Die interkulturelle Ausrichtung der Komparatistik 
besteht darin, daß sie, geht es nach dem Komma mit einem erläuternden 
Nebensatz weiter, literarische Phänomene im „internationalen Vergleich“ 
betrachtet. Was denn nun? Interkulturelle Ausrichtung durch internationalen 
Vergleich? Sind die Grenzen, von denen die Komparatistik spricht, doch solche 
zwischen Nationen und nicht zwischen Kulturen? Und wie hängt das zusammen, 
wenn doch – „und / oder“ – Nationalbewußtsein durch Eigenständigkeit der 
Kultur geprägt werden kann? 

Wir fühlen uns in unserem Vorurteil bestätigt, daß die Informationsbeschaffung 
im Netz sich nicht lohnt, und schalten den Computer aus. Stattdessen greifen wir 
zum ‘guten’ Buch, um dem Aufgabengebiet der Komparatistik in diesem 
traditionellen Medium weiter nachzugehen. 

Die These, daß die Grenzmetaphorik das Fachverständnis der Vergleichenden 
Literaturwissenschaft prägt, wird durch die Lektüre einer aktuellen, verständlich 
geschriebenen und gut lesbaren Einführung in die Komparatistik von Angelika 
Corbineau-Hoffmann3, einer Leipziger Fachvertreterin, mehr als bestätigt. In dem 
Kapitel, das sich den Fragen nach dem Fachverständnis widmet, um die 
„Konturen der Komparatistik“ – so die Überschrift des einschlägigen Kapitels – 

_________________________________________________ 

2 dtv-Lexikon in 20 Bänden. Bd. 12. Mannheim, München 1999 (= Brockhaus-Lizenzausg.), 311. 
3 Corbineau-Hoffmann, a.a.O.; zit. im folgenden in ( ) im Text. 



 

 

18 Vorbemerkung 
 

zu profilieren, wird das Fach nicht nur – Saarbrücken vergleichbar – als 
„grenzüberschreitende Disziplin“, sondern im Blick auf die Erweiterung des 
Literaturvergleichs um den Vergleich zwischen Literatur, anderen Künsten, 
Medien und Wissenschaften auch als „Grenzüberschreitung der Disziplinen“ (51) 
bezeichnet. „Grenzgängertum“ und das „Bestreben, Grenzen zu überschreiten“, 
werden als „konstitutiv für das Selbstverständnis der AVL“ herausgestellt (53). 

 

1.2 Das Fremde der Komparatistik 

Die ‘Grenze’ und deren Transzendierung – halten wir ein erstes Ergebnis fest – 
gehört offenbar zum harten Kern jener Begriffe, mit denen das Fachverständnis 
der Vergleichenden Literaturwissenschaft konzeptionalisiert wird. Undeutlich ist 
jedoch, wohin das Überschreiten der Grenze führt – in die Literatur einer anderen 
Nation oder Kultur oder auf ein noch anderes Gebiet. Und weiter: Wie verhalten 
sich diejenigen Bereiche, die von der Grenze getrennt (oder vielmehr: 
verbunden?) werden, zueinander? Die Antwort, die die Komparatistik gibt: Sie 
sind einander ‘fremd’, ‘unvertraut’, ‘ungewohnt’ und stehen im Verhältnis der 
‘Alterität’ zueinander. Diesseits der Grenze ist das ‘Eigene’, jenseits davon das 
‘Andere’. 

In diesem Zusammenhang entwickelt Corbineau-Hoffmann gleichsam eine 
Theorie des Ursprungs der Komparatistik aus dem Vorgang des Lesens heraus. 
Wir lesen Texte immer mit einer Reihe anderer Texte im Kopf. Um diesen 
Gesichtspunkt genauer analysieren zu können, führt Corbineau-Hoffmann die 
Unterscheidung zwischen Kotexten und Kontexten ein. Und zwar machen wir bei 
der Lektüre die Erfahrung, daß wir zum Verständnis einer Textstelle nicht nur 
stets einen oder ggf. auch eine Reihe von Kotexten im Gedächtnis präsent halten 
müssen (bei der Wiedernennung eines Namens erinnert sich der Leser eines 
Romans an die Charakterisierung der Figur 20 Seiten zuvor; im Fortgang einer 
dramatischen Handlung ist uns stets die Dramenexposition gegenwärtig etc.), 
sondern wir setzen den Text, den wir gerade lesen, auch stets mit anderen Texten, 
d.h. mit Kontexten, in Beziehung. Die Hermeneutik des Lesevorgangs wird 
geradezu gestaltpsychologisch als ein Figur-Grund-Geschehen interpretiert, wobei 
der Text vor dem Grund möglicher Kontexte ‘verstanden’ wird. Die Text-
Kontext-Relation wird „als Beziehung von ‘figure’ (= ‘Text’) und ‘ground’ 
(= ‘Kontext’) erfaßt“ (38), so daß der Lesevorgang als „Bildung und 
Aktualisierung von Ko- und Kontexten“ verstanden werden kann, 

wobei Ko-Text [...] ein dem Moment der Lektüre angelagerter Ausschnitt 
aus dem Text selbst, Kon-Text jenen Text meint, der zum Verständnis des 
gegebenen Textes aus einem anderen Text extrapoliert werden muß. Der 
Ko-Text ist somit dem Text immanent, der Kontext ihm transzendent. (39) 



 

 

Das Fremde der Komparatistik 19 

Wird der Kontext aus einer anderen Literatur als derjenigen, der der Text ange-
hört, genommen – darin besteht der Clou der Argumentation –, haben wir es mit 
einem genuin komparatistischen Faktum zu tun. Wir werden später sehen, daß die 
stillschweigende Implikation, die an dieser Stelle bei dem Begriff ‘Literatur’ ge-
macht wird, nicht unumstritten ist: Denn was kohärenziert ein Textkorpus, daß wir 
von einer Literatur sprechen? Ist es die Sprache (englische Literatur), die Nation 
(schweizerische Literatur), ein kultureller Zusammenhang (deutsche Literatur) 
oder der Staat (DDR-Literatur)? Wir wollen dieses Problem vorerst ausklammern 
und uns wieder der Argumentation zuwenden, die die Kontextualisierung eines 
gelesenen Textes mit dem Fachverständnis der Komparatistik verknüpft.  

Die Passage, in der Corbineau-Hoffmann aus der Phänomenologie der Lektüre 
zum Ursprung des Fachs der Komparatistik übergeht, zitiere ich ausführlich, um 
festzuhalten, daß diesem Ursprung im Verständnis der Verfasserin zugleich das 
Moment der Anders- bzw. Fremdheit eingeschrieben ist. Die letztgenannten Be-
griffe werden, wie die parallele Syntax der beiden folgenden Sätze verrät, 
synonym benutzt. Ob Andersheit (Alterität) und Fremdheit (Alienität) tatsächlich 
das gleiche bedeuten, wäre zu diskutieren. Wir halten hier fest, daß unsere 
Verfasserin eine Unterscheidung zwischen den beiden Begriffen an dieser Stelle 
nicht macht.4 Bei Corbineau-Hoffmann heißt es: 

Immer dann, wenn die Kontextualisierung gegenüber dem Ausgangstext lite-
rarische Werke anderer [!] Sprachen betrifft, kann in einem [...] elementaren 
Sinne von einer komparatistischen Lektüre die Rede sein. Ist zum 
Verständnis eines Textes die Kenntnis anderer Texte fremder [!] Sprachen 
erforderlich oder auch nur hilfreich, befinden wir uns auf dem Gebiet der 
Vergleichenden Literaturwissenschaft. (35) 

Der Kontextualisierung wohnt stets ein „Moment der Fremdheit“ (35) inne, sei es, 
daß diese „Fremdheit (‘Alterität’)“ (35) sich auf einen Text einer fremdsprachigen 
Literatur oder einer anderen Disziplin5 oder daß die Kontextualisierung über 
sprachliche Zeichensysteme hinausgeht und sich auf Werke anderer Künste oder 
neuer Medien bezieht. Der letzte Satz mußte etwas kompliziert formuliert werden, 
weil Corbineau-Hoffmann den Textbegriff auf sprachlichen Zeichengebrauch be-
schränkt und dessen poststrukturalistische Aufweichung zugunsten einer Reihe 
von ‘signifikanten’ (sinngebenden) Praktiken – „pratiques signifiantes“ im Sinne 
Roland Barthes’ – in pikturalen, musikalischen oder filmischen ‘Texten’ etc. 
vermeiden will. 

_________________________________________________ 

4 Siehe dagegen Horst Turk: Alienität und Alterität als Schlüsselbegriffe einer Kultursemantik. 
In: Jahrbuch für Internationale Germanistik 22 (1990), H. 1, 8-31. Um Einbürgerungs- und 
Fremdsetzungsprozesse, d.h. Alterisierung und Alienisierung in den Griff zu bekommen, 
unterscheidet Turk Andersheit und Fremdheit nach Maßgabe identischer und differenter 
Systemreferenz. 

5 In diesem Zusammenhang spricht Corbineau-Hoffmann einmal von der „elementaren 
Fremdheit zwischen Kunst und Wissenschaft“ (36). 



 

 

20 Vorbemerkung 
 

Dieses „Moment der Fremdheit“ wird im weiteren Verlauf der Einführung in die 
Komparatistik für das Fachverständnis zentral. Am Schluß des Kapitels, das die 
Frage nach dem Fachverständnis gestellt hatte, wird zusammengefaßt, daß die 
Komparatistik „die Wissenschaft von Fremdkontexten“ (55) sei. Diese Disziplin 
habe sich „produktive Alterität und Grenzüberschreitung auf ihre Fahnen 
geschrieben“ (55). Der Begriff der ‘Fremdheit’ ist der Verfasserin sogar so 
wichtig, daß nicht nur der mit dem gelesenen Text in Bezug gesetzte Text als 
‘fremd’ bezeichnet wird, sondern die ästhetische Qualität des gelesenen Textes 
selbst wird mit diesem Attribut belegt. Gerade sperrige (oder dunkle) Texte, d.h. 
solche, die schwer zu interpretieren sind oder sich einer Interpretation zu 
entziehen scheinen, werden ‘fremd’ genannt. Die ästhetische Qualität eines 
literarischen Textes schaffe „insofern eine Fremdheit“ (55), die der Leser zu 
überwinden versucht, ohne sie freilich vollständig beseitigen zu können. 
Emphatisch wird hier die Erfahrung von ‘Differenz’ beschworen, die der 
Begegnung mit Literatur (und mit Kunst generell) innewohne. Die ‘Fremdheit’, 
die die Komparatistik auf ihre Fahne geschrieben haben soll, ist nur „eine 
Konsequenz aus der ohnehin konstitutiven Differenz des Textes selbst.“ (55) Daß 
damit stillschweigend ein sehr enger Literaturbegriff ins Spiel gebracht wird, der 
zudem von moderner Verfremdungstechnik gelenkt scheint, wollen wir außer 
Acht lassen. Übergangen werden soll auch der Widerspruch, daß für das 
spezifische Fachverständnis ein Kriterium herhalten soll, das die Komparatistik 
sich offenbar mit allen Textwissenschaften teilt. Interessieren soll hier nur, daß die 
in dieser komparatistischen Einführung entwickelte Fachkonzeption eng an den 
Begriff der ‘Fremdheit’ gekoppelt wird, so daß schließlich festgehalten wird: 

Die Komparatistik [...] akzentuiert das Fremde gegenüber dem eigenen, das 
Unvertraute gegenüber dem Gewohnten. (55) 

Der Rückgriff auf die einleitende Passage aus der im Netz gefundenen Fachbe-
schreibung der Komparatistik in Saarbrücken und auf einige Abschnitte aus einer 
aktuellen Einführung in das Fach sollte zeigen, daß zwei miteinander verwandte 
Wortfelder für das heutige Selbstverständnis der Allgemeinen und Vergleichenden 
Literaturwissenschaft ausschlaggebend sind: die ‘Grenze’ und das ‘Fremde’. Wir 
werden im folgenden an einer Reihe von mehr oder weniger programmatischen 
Texten aus der Theoriegeschichte der Komparatistik prüfen, was es mit diesen 
Begriffen auf sich hat, was sie jeweils bedeuten, ob sie die Rolle, die sie augen-
blicklich offenbar in der Fachdiskussion spielen, immer schon eingenommen 
haben, und ob ihnen diese Rolle tatsächlich zukommt.  

Bevor wir in die Vorstellung und Interpretation dieser Programme einsteigen, 
wollen wir drei Dinge ansprechen, um für die weitere Lektürearbeit auf ein Vor-
verständnis zurückgreifen zu können. 1.) Wie ist die Komparatistik entstanden? 
2.) Was versteht man eigentlich unter dem Fremden? und 3.) Was tut man, wenn 
man vergleicht? 



 

 

Das Fremde der Komparatistik 21 

Übungsaufgaben zur Vorbemerkung 

1. Konsultieren Sie einen einschlägigen Handbuchartikel zur Komparati-
stik oder eine einschlägige Einführung in die Vergleichende Literatur-
wissenschaft oder eine einschlägige Fachbeschreibung auf der home-
page eines beliebigen komparatistischen Instituts <http://www.ruhr-uni-
bochum.de/komparatistik/links/homepages.html [15-09-02]> und klären 
Sie, inwieweit das Fachverständnis durch die Wortfelder ‘Grenze’ und 
‘Fremdheit’ organisiert wird. 

2. Wenn Sie einschlägige Aussagen finden, klären Sie bitte, worauf die 
Terminologie von ‘Grenze’ und ‘Fremdheit’ bezogen wird. Welche Ge-
biete werden angesprochen, die durch ‘Grenzen’ gegliedert sind? Was 
wird als ‘fremd’ bezeichnet bzw. was wird unter Fremdheit verstanden? 

 



2 Komparatistik – Fremdheit – Vergleichung 

Komparatistik – Vergleichende Literaturwissenschaft – Allgemeine und Verglei-
chende Literaturwissenschaft: was ist das für eine wissenschaftliche Disziplin, die 
unter drei verschiedenen Bezeichnungen firmiert und damit sogleich für Verwir-
rung sorgt? Will diese Wissenschaft durch die Methode des Vergleichs allgemeine 
Gesetzmäßigkeiten der Literatur herausfinden? Ist der Vergleich die einzige Me-
thode dieser Wissenschaft? Wie stehen Allgemeine und Vergleichende Literatur-
wissenschaft zueinander? Ergänzen oder fliehen sie sich? Im folgenden können 
diese Fragen, über die in der Geschichte dieser Disziplin oftmals gestritten worden 
ist und die bis heute nicht im Konsens aller Fachvertreter geklärt werden konnten, 
sicherlich nicht beantwortet werden. „Der Ort der vergleichenden Literaturwissen-
schaft in der wechselhaften Konfiguration und Konkurrenz philologischer 
Disziplinen“, hat der viel zu früh verstorbene Grazer Komparatist Ulrich Schulz-
Buschhaus vor gut 20 Jahren im einschlägigen deutschen Fachorgan arcadia 
festgehalten, „erscheint nach wie vor prekär.“ Von der „besondere[n] Labilität der 
Allgemeinen Literaturwissenschaft im Fächersystem [...]“ hat zehn Jahre später 
der bekannte Göttinger Neugermanist Wilfried Barner gesprochen. Kurz, wie der 
Münchener Komparatist Hendrik Birus resümiert hat: „Über den systematischen 
Ort und die Methodologie der Komparatistik besteht gegenwärtig alles andere als 
Einigkeit.6 

An dieser ‘prekären’ und ‘labilen’ Situation wird sich seither nichts verändert ha-
ben, bedenkt man den Dispersionsprozeß, der durch die Öffnung der philologi-
schen Fächer für medien- und kulturwissenschaftliche Ansätze eingesetzt hat. Vor 
fünf Jahren hat das eben genannte komparatistische Zentralorgan arcadia. Zeit-
schrift für Allgemeine und Vergleichende Literaturwissenschaft das humanistische 
„‘One world’-Programm“ ihrer Gründerjahre über Bord geworfen, die Herausge-
berin gefeuert und die traditionelle Konzentration auf den ‘westlichen Kanon’ zu-
gunsten des „Kulturvergleichs“ und einer „cultural study of literature“ ausge-
tauscht.7 Seither erscheint die Zeitschrift unregelmäßiger... Kurz: Wo das Fach im 
Fluß ist, können die folgenden Ausführungen nur wenige Stichpunkte notieren – 
zumal es zwar in der komparatistischen Einführungsliteratur jeweils auch einen 

_________________________________________________ 

6 Ulrich Schulz-Buschhaus: Die Unvermeidlichkeit der Komparatistik. Zum Verhältnis von 
einzelsprachigen Literaturen und Vergleichender Literaturwissenschaft. In: arcadia 14 (1979), 
223-236, hier: 223. Wilfried Barner: „Das Besondere des Allgemeinen. Zur Lage der 
Allgemeinen Literaturwissenschaft aus der Sicht eines ‘Neugermanisten’“. In: Wolfgang 
Prinz, Peter Weingart (Hg.): Die sog. Geisteswissenschaften. Innenansichten. Frankfurt am 
Main 1990, 189-203, hier: 190 f. Hendrik Birus: Am Schnittpunkt von Komparatistik und 
Germanistik. Die Idee der Weltliteratur heute. In: Hendrik Birus (Hg.): Germanistik und 
Komparatistik. DFG-Symposion 1993. Stuttgart, Weimar, 1995, 439-457, hier: 439. 

7 arcadia 31 (1996), H. 1/2 (Thema: „Kulturkonflikte in Texten“), Editorial, III f.; vgl. arcadia 
33 (1998), H. 1 (Thema: „Literature and Cultural History/Literatur und Kulturgeschichte“), 
Introduction/Einleitung, 1-7, bes. 1. 



 
 

 

Komparatistik als Fachdisziplin 23 

 

kurzen fachgeschichtlichen Abriß gibt, eine eigenständige Darstellung jedoch „bis 
heute ein Desiderat blieb.“8 

 

2.1 Komparatistik als Fachdisziplin 

Bei der Fachbenennung ‘Komparatistik’ handelt es sich um eine aus dem französi-
schen bzw. angloamerikanischen Wissenschaftssystem übernommene 
Kurzbezeichnung für die Disziplin der Allgemeinen und Vergleichenden 
Literaturwissenschaft. Die Franzosen François Noël und Guislain de La Place 
gaben 1816 in Paris ihre Leçons françaises de littérature et morale – eine überaus 
erfolgreiche Anthologie beispielhafter Texte – unter dem Titel Cours de 
littérature comparée heraus. 1886 schrieb Macaulay Posnett mit dem Buch 
Comparative Literature (London 1886) die erste monographische Einführung in 
dieses Fach. An diesen Sprachgebrauch knüpft die deutsche Fachetikettierung an, 
wobei neben dem Wort ‘Vergleichende Literaturwissenschaft’ im 19. und in der 
ersten Hälfte des 20. Jahrhunderts auch die Bezeichnung ‘Vergleichende 
Literaturgeschichte’ gängig war.  

Etymologisch ist ‘Komparatistik’ natürlich auf das lateinische Verb ‘comparare’, 
d.h. ‘vergleichen’ zurückzuführen. Der Name des Fachs verweist also auf den 
Vergleich als eine der wesentlichen Operationen zur Ergebnisgewinnung von 
Aussagen. Als Methode gehört der Vergleich bzw. die Vergleichung freilich seit 
jeher zum Kernbestand u.a. philologischer, literaturkritischer bzw. 
kulturvergleichender Vorgehensweisen. Die europäische Literaturgeschichte ist 
voll von gelehrten Fachprosaformen des Vergleichs (Synkrisis, genus 
comparativum, comparatio, parallèle, paragone, comparaison, Vergleichung). 
Bekannt (und bei Reclam leicht greifbar) ist z.B. die Vergleichung Shakespeares 
und Andreas Gryphs, worin der deutsche Gelehrte Johann Elias Schlegel 1741 es 
sich zur Aufgabe macht, die beiden Dramatiker „mit einander [zu] vergleichen, 
um so wohl das Gute als die Fehler derselben gegen einander [zu] halten.“ Der 
Vergleich zielt also darauf, die jeweilige Eigenart der Verglichenen durch den 
Kontrast herauszuarbeiten. Dadurch, daß Schlegel „unsere Poeten gegen fremde“ 
stellt, gelingt es ihm, sich „richtige Begriffe“ zu machen, etwa davon, daß 
Shakespeares Stärke in der Gestaltung von „Charaktere[n]“ liege. Die durch den 
Vergleich gewonnene Hochwertung dieses dramaturgischen Begriffs führt 
Schlegel zur Durchbrechung des damals herrschenden klassizistischen 
Normenhorizonts.9 

_________________________________________________ 

8 Corbineau-Hoffmann, a.a.O., 57. 
9 Johann Elias Schlegel: Vergleichung Shakespeares und Andreas Gryphs [1741]. Stuttgart 

1984, 9-37. 



 

 

24 Komparatistik – Fremdheit – Vergleichung 
 

 

Zu einer wissenschaftlichen Disziplin entfaltet sich die Komparatistik dagegen 
erst im Zuge der Ausdifferenzierung des modernen Wissenschaftssystems im 
Laufe des 19. Jahrhunderts, und zwar unter zwei wichtigen Rahmenbedingungen. 

1.) Der Vergleich avanciert zu einer grundlegenden, allgemein verbreiteten 
wissenschaftlichen Methode, wie die Entstehung zahlreicher 
‘Vergleichungswissenschaften’ am Beginn des 19. Jahrhunderts eindrucksvoll 
belegen: Cuviers Anatomie comparée erschien 1800/05, Ritters Vergleichende 
Geographie 1817, Blainvilles Physiologie comparée 1833 und Costes 
Embryogénie comparée 1837. Neben diesen – wie wir seit Dilthey gewohnt sind 
zu sagen – ‘naturwissenschaftlichen’ Werken erschienen Vergleichungen freilich 
auch in einer Reihe anderer Disziplinen, namentlich in der Mythologie (Abbé 
Tressan: Mythologie comparée avec l’histoire, 1802), Philosophie (Degérando: 
Histoire comparée des systèmes de philosophie, 1804), Erotik (de Villiers: 
Erotique comparée 1806), Kunstlehre (Sobry: Poétique des Arts ou Cours de 
peinture et de littérature comparées 1810) und in der Sprachwissenschaft (Bopp: 
Über das Konjugationssystem der Sanskritsprache im Vergleich mit jenem der 
griechischen, lateinischen, persischen und germanischen Sprache 1816; 
Renouard: Grammaire comparée des langues de l’Europe latine dans leurs 
rapport avec la langue des troubadours 1821) – auf diesem Gebiet sogar so 
erfolgreich, daß das Bulletin des sciences historiques 1833 die Rubrik ‘Philologie 
comparative’ einführen mußte. Schon 1780 hatte der Mercure de France eine 
„étude comparée des écrivains“ vorgeschlagen, um dem dichterischen Nachwuchs 
nachahmenswerte Muster vor Augen stellen zu können. Die zeitliche Parallele 
zwischen dem Aufschwung vergleichender Anatomie, Physiologie und Zoologie 
und dem wachsenden Interesse an Kultur- und Literaturvergleichen um 1800 ist in 
der komparatistikgeschichtlichen Forschung als Indiz dafür genommen worden, 
daß die Komparatistik in ihrer Formationsphase „im naturwissenschaftlichen 
Kontext“ gestanden habe und „Bestandteil des biologischen Paradigmas“ 
gewesen sei.10 Diese These des Klagenfurter Komparatisten Peter V. Zima müßte 
durch einen genauen Vergleich zwischen den Untersuchungsverfahren der ge-
nannten naturkundlichen und den methodischen Grundlagen der sprach-, literatur- 
und kulturgeschichtlichen Werke erst noch erhärtet und im einzelnen belegt wer-
den. Die verbreitete Vermutung, daß das französische Kompositum littérature 
comparée „wahrscheinlich“11 in Analogie zu Cuviers Anatomie comparée gebildet 
worden sei, reicht dafür nicht aus. Nach eingehender Beschäftigung mit der Ge-
schichte vergleichender Genres stellt sich mir der Sachverhalt vielmehr so dar, 
daß Gebrauchstexte des Vergleichs, zumal in der gelehrten Fachprosa, ubiquitäre 

_________________________________________________ 

10 Peter V. Zima: Komparatistik. Einführung in die Vergleichende Literaturwissenschaft. 
Tübingen 1992, 19 und 21. 

11 Hugo Dyserinck: Komparatistik. Eine Einführung [1971]. Bonn 3., durchges. Aufl. 1991, 21. 



 
 

 

Komparatistik als Fachdisziplin 25 

 

poetologische Institutionen waren, derer sich verschiedene Wissensgebiete auf 
selbstverständliche Weise bedienen konnten.12 

2.) Die Formierung der Komparatistik antwortet auf die akademische Institutiona-
lisierung der ‘Nationalphilologien’ seit Anfang des 19. Jahrhunderts. So kommt es 
z.B. in Deutschland auf den Universitäten zwischen 1800 und 1840 zur 
Etablierung des Fachs ‘Deutsche Philologie’, wobei in dieser ersten Phase der 
Generalistenprofessor vorherrscht, d.h. der Ordinarius für ‘Deutsche Philologie’ 
umfaßt die deutsche Literatur und Sprachgeschichte von den Anfängen bis zur 
Gegenwart. Die 1. Teilung des Fachs in Sprach- und Literaturgeschichte findet 
erst ab Mitte des 19. Jahrhunderts, die 2. Teilung in Ältere und Neuere Abteilung 
erst in der zweiten Hälfte des 19. und zu Beginn des 20. Jahrhunderts statt. Das 
Heroenpaar dieser frühen Phase sind die Brüder Jacob und Wilhelm Grimm, die 
den Terminus „Germanist“, der ursprünglich in Analogie zum ‘Romanisten’, d.h. 
dem Historiker der Römischen Rechts, für Spezialisten des Germanischen bzw. 
Deutschen Rechts reserviert war, auf alle diejenigen ausdehnen, die sich 
„deutscher Wissenschaft“13 hingeben, d.h. neben den Historikern der deutschen 
Geschichte und des deutschen Rechts wird diese Bezeichnung nun auch den 
Erforschern der deutschen Sprache und Literatur zugewiesen. Die Bewertung der 
frühen Germanistik, insbesondere der Grimmphase, fällt ambivalent aus. 
Einerseits vertraten die Germanisten die fortschrittlichen Prinzipien der 
‘bürgerlichen’ Revolution, d.h. Volkssouveränität, Demokratie, Republikanismus 
und Öffentlichkeit, andererseits konstituierte sich das Wesen des Deutschen, das 
diese Wissenschaft erforschen sollte, insbesondere im Zuge der ‘Befreiungskriege’ 
in scharfer Ab- und Ausgrenzung gegenüber den Nachbarn, namentlich den 
Franzosen. Liberalismus und Chauvinismus bilden in der Frühphase der 
Germanistik zwei Seiten derselben Medaille. Zum Erfolg der raschen Etablierung 
der National- bzw. neutraler formuliert: der Einzelphilologie Germanistik trugen 
zwei Faktoren wesentlich bei: zum einen die Tatsache, daß die deutsche 
Philologie zur Ausbildungswissenschaft für Gymnasiallehrer zur Verfügung stand 
und zum anderen der hohe Weltanschauungsgehalt des Fachs. Zu letzterem trug 
vor allem der Begriff der ‘Nationalliteratur’ bei. Er kommt Ende des 18. 
Jahrhunderts (beim schweizer Bodmer / Breitinger-Schüler Leonhard Meister) auf 
und wird z.B. von Johann Gottfried Herder aufgegriffen. In der ‘Nationalliteratur’, 
so die Vorstellung, komme der ‘Nationalcharakter’, d.h. die Eigenart einer Nation 
literarisch und sprachlich zur Darstellung. Signifikant und problematisch für die 
deutsche Konzeption der Nationalliteratur, zu der auch das Projekt eines ‘Natio-

_________________________________________________ 

12 Carsten Zelle: Comparaison/Vergleichung. Zur Geschichte und Ethik eines komparatistischen 
Genres. In: Carsten Zelle (Hg.): Allgemeine Literaturwissenschaft – Konturen und Profile im 
Pluralismus. Opladen 1999, 33-59. 

13 Jacob Grimm: Über den namen der germanisten. In: Verhandlungen der Germanisten zu 
Frankfurt am Main am 24., 25., und 26. September 1846. Frankfurt am Main 1847, 103-105, 
hier: 103 f.; zit. nach: Jörg Jochen Müller [d.i. Berns] (Hg.): Germanistik und deutsche 
Nation 1806-1848. Stuttgart 1974, 6.  



 

 

26 Komparatistik – Fremdheit – Vergleichung 
 

 

naltheaters’ gehört, ist nun, das es das Fehlen einer deutschen Nation literarisch 
kompensieren muß. Bekanntlich besteht das Alte Reich seit dem Westfälischen 
Frieden aus circa 300 souveränen Territorien. Daher soll literarisch geschaffen 
werden, was politisch mißlingt – eine ‘deutsche’ Einheitsfiktion. In der Einheit 
einer Literatur soll ideologisch hergestellt werden, was in der politischen Realität 
fehlt.  

Eigenart bzw. Identität ist nun freilich Resultat von reziproken Inklusions- und 
Exklusionsprozessen, d.h. von steten Ein- bzw. Ausgrenzungen. Man ist etwas, 
insofern man etwas anderes nicht ist. So braucht jede Eigenart ein Gegenüber, das 
ihm sagt, wer man ist. Wie alle identitätskonstituierenden Konzeptionen verbindet 
auch das Konzept der Nation integrative und aggressive, identitätsbildende und 
machtorientierte Momente miteinander. Man nehme das Verhältnis zwischen 
Frankreich und Deutschland. Zwar kann z.B. Herder schreiben, daß die deutsche 
und die französische Nation „sich als Schwestern ansehen“ könnten, unter denen 
„keine Rivalität und Eifersucht“ herrsche. Der aggressive, ‘gallophobische’ Zug in 
dieser Inbeziehungsetzung ist freilich schon auf der Höhe der Aufklärung, etwa in 
Lessings Riccault-Figur (aus Minna von Barnhelm) greifbar, er kommt dann aber 
in der ‘Franzosenfresserei’ seit den ‘Befreiungskriegen’ nach 1806 unverhüllt zur 
Geltung.14 Um die Eigenart einer Literatur zu bestimmen, muß sie mit anderen Li-
teraturen verglichen werden. Herder ist daher ironischerweise beides: Er gilt einer-
seits als Begründer der ‘Deutschen Bewegung’ – eine unheilvolle Epochenkon-
struktion des frühen 20. Jahrhunderts, die dazu dient, die Kulturleistung zwischen 
1770 und 1830 (Sturm und Drang, Klassik, Romantik, Deutscher Idealismus) als 
besonders ‘deutsch’ auszuzeichnen, indem man sie sowohl vom Prozeß der 
Aufklärung abschneidet (Rationalismus / Irrationalismus-Schema) als auch die 
„Fonds nationaler Bildung“15 gegen das europäische Ausland abdichtet – und 
andererseits als einer der „wichtigsten Vorläufer“16 der Komparatistik. 
‘Nationalliteratur’ und ‘Weltliteratur’ – ein Wort des späten Goethe –, 
Nationalphilologie und Komparatistik stehen in einem wechselseitigen 
Konstitutionsverhältnis.  

Die Vergleichende Literaturwissenschaft entsteht im 19. Jahrhundert als trans- 
bzw. ‘supranationale’ Komplementär- und Gegenbewegung zur 
Ausdifferenzierung der Sprach- und Literaturwissenschaften in 
Nationalphilologien. Der entscheidende Schritt der Institutionalisierung vollzieht 
sich gegen Ende des 19. Jahrhunderts durch Einrichtung eigener, 

_________________________________________________ 

14 Johann Gottfried Herder: Briefe zur Beförderung der Humanität. Hg. Heinz Stolpe. 2 Bde. 
Berlin, Weimar 1971, Bd. 2, 155. Das Wort „Franzosenfresser“ prägt Ludwig Börne: Menzel 
der Franzosenfresser [1836/37]. In: Ders.: Sämtliche Schriften. Hg. Inge und Peter Rippmann. 
Dreieich 1977, 869-984. 

15 Herman Nohl: Die Deutsche Bewegung. Vorlesungen und Aufsätze zur Geistesgeschichte von 
1770-1830. Hg. Otto Friedrich Bollnow, Frithjof Rodi. Göttingen 1970, 88. 

16 Corbineau-Hoffmann, a.a.O., 62. 



 
 

 

Komparatistik als Fachdisziplin 27 

 

komparatistischer Lehrstühle (1871 ff.), Zeitschriften (1877 ff.) und 
Bibliographien (1900 ff.). In Deutschland verspätet sich die Einrichtung eigener 
komparatistischer Lehrstühle aufgrund germanistischer Widerstände. Erst der 
Druck der französischen Alliierten führt nach 1945 zur Gründung des ersten 
Instituts für Allgemeine und Vergleichende Literaturwissenschaft in Mainz 
(1946).  

Das Selbstverständnis der Komparatistik als einer spezifisch „supranational“17 
ausgerichteten Literaturwissenschaft war lange geprägt von der ‘französischen’ 
Schule (Fernand Baldensberger, Jean-Marie Carré, Paul van Tieghem, René 
Etiemble, Horst Rüdiger, Claudio Guillén u.a.). Sie will, daß die Erforschung 
Sprachgrenzen überschreitender literarischer Phänomene im Mittelpunkt der 
Disziplin steht, und stellt daher die Gegenstände literarischer Übernahme, deren 
Sender, Empfänger und Vermittlungsinstanzen in den Vordergrund. Die 
Kernbereiche dieses Ansatzes bilden die vergleichende Gattungs-, Formen- und 
Themenlehre (Genologie, Morphologie, Thematologie), die Erforschung 
internationaler Literaturbeziehungen und deren Trägermedien sowie literarisch-
kultureller Konfigurationen oder Typologien (z.B. Einzelliteraturen bzw. Kulturen 
übergreifende Epochen und Epochenschwellen oder Erscheinungen wie 
Petrarkismus, Byronismus etc.).18 Ein weit gefaßter Literaturbegriff, der bei René 
Etiemble auch außereuropäische Literaturen umfaßt („littérature vraiment 
générale“), bewahrt diesen Ansatz zwar nicht vor der Priorisierung der 
Kontaktstudie (z.B. Roland Mortier: Diderot in Deutschland. Stuttgart 1967) und 
‘positivistischer’, d.h. kleinteiliger, Einflußforschung, er öffnete die ‘französische’ 
Schule jedoch zugleich für kultur- bzw. mentalitätsgeschichtliche (z.B. 
Erforschung der Brief-, Reise- und Übersetzungsliteratur) sowie interkulturelle 
Fragestellungen (Imagologie, Miragologie). Wir werden darauf ausführlich 
zurückkommen und vor allem den Begriff der ‘Grenze’, der in der Fachprogram-
matik der ‘französischen’ Schule eine große Rolle spielt, unter die Lupe nehmen. 

Die Kritik an der ‘französischen’ Schule spießt – nach dem oben Gesagten nicht 
zu Unrecht – das wechselseitige Aufeinanderangewiesensein von 
Einzelliteraturwissenschaft (‘Nationalphilologie’) und Vergleichender 
Literaturwissenschaft auf und relativiert die damit verbundene Vorherrschaft des 
Vergleichs. Zur Disposition steht der Begriff der ‘Nationalliteratur’, den auch eine 
noch so ‘supranational’ angelegte Komparatistik in der Methodenoperation 

_________________________________________________ 

17 Die ‘supranationale’ Programmatik ist namentlich von Hugo Dyserinck (Komparatistik. Eine 
Einführung [1971]. Bonn 3., durchges. Aufl. 1991, bes. 9-15 und pass.) hervorgehoben und 
von Zoran Konstantinovic (Vergleichende Literaturwissenschaft. Bestandsaufnahme und 
Ausblicke. Bern, Frankfurt am Main, New York, Paris 1998, bes. 13 und pass.) aufgegriffen 
worden. 

18 Eine Synopse unterschiedlicher Kernbereichsangaben verschiedener Komparatistikkonzep-
tionen bietet Manfred Schmeling: Einleitung. Allgemeine und Vergleichende Literaturwis-
senschaft. Aspekte einer komparatistischen Methodologie. In: Vergleichende Literaturwis-
senschaft. Theorie und Praxis. Hg. Manfred Schmeling. Wiesbaden 1981, 1-24, hier: [2-3]. 



 

 

28 Komparatistik – Fremdheit – Vergleichung 
 

 

Vergleich gerade voraussetzt. Die Kritik an der Konzeption von Einzel- bzw. 
Nationalliteraturen erfolgt im Namen eines europäischen Literaturensembles, das 
durch ein gemeinsames, auf lateinisches Mittelalter, jüdische Tradition und 
heidnische Antike zurückgehendes intertextuelles Reservoir der Themen, Topoi, 
Formen und Gattungen verbunden ist. Stets hat René Wellek, der entschiedenste 
Programmatiker dieser ‘amerikanischen’ Schule, auf den Sachverhalt verwiesen, 
das die westliche, europäisch geprägte Literatur eine Einheit bilde: 

Western literature, at least, forms a unity, a whole.19 

Gegenüber diesem einheitlichen literarischen Repertoire erscheint die 
Verschiedenheit der Sprachen nachgeordnet. Die von Formalismus und New 
Criticism geprägte ‘amerikanische’ Schule (René Wellek, Harry Levin, Henry 
Remak, Ulrich Weisstein, Edgar Lohner, Walter Höllerer, Karl Riha u.a.) tendiert 
daher dazu, die Komparatistik in eine übergreifende (Allgemeine) 
Literaturwissenschaft zu integrieren. Sie wertet Literaturtheorie, Literaturkritik 
und wissenschaftliches Methodenbewußtsein entscheidend auf und faßt das 
Verhältnis von Literatur zu anderen künstlerischen Erscheinungen, d.h. anderen 
Kunstarten und (Neuen) Medien (Intermedialität) ins Auge. Dabei erweist sich die 
Allgemeine Literaturwissenschaft als Katalysator und Impuls zwischen den nach 
wie vor von der Lehrerausbildung dominierten Nationalphilologien, den 
Einzelmedienwissenschaften (z.B. Theater-, Film- und Fernsehwissenschaft) und 
einer Allgemeinen Medienwissenschaft. 

Die Abgrenzung der ‘amerikanischen’ Schule gegenüber dem ‘Außenhandel’ der 
„rapports“ impliziert jedoch zugleich einen engen Literaturbegriff und 
zwangsläufig damit verbunden den eurozentrischen Bezug auf das relativ 
kohärente Textkorpus des westlichen Kanons, d.h. die Beschränkung auf die 
Literatur eines zwar großen, gleichwohl geschlossenen Kulturraums. 
Nachdrücklich zielt Wellek auf die „literariness“, d.h. Literarizität, des 
literarischen Werks, da die Literaturwissenschaft sonst in Gefahr gerate, sich in 
Soziologie, Psychologie oder ganz einfach in Kulturgeschichte aufzulösen. Noch 
heute ist die Spannung zwischen intrinsischer und extrinsischer Fachkonzeption – 
von inner- bzw. außerliterarischen Methoden der Literaturwissenschaft spricht 
Wellek, von Innen- bzw. Außenpolitik der Literatur Paul de Man – an der dualen 
Denomination „Allgemeine und Vergleichende Literaturwissenschaft“ im 
deutschen Raum oder an der Unverträglichkeit von Cultural Studies und 
Deconstruction, die manches amerikanische ‘comp lit’-Department gespalten hat, 
abzulesen. 

Der alte Schulenstreit liegt heimlich selbst noch der laufenden Debatte um eine 
Reform des komparatistischen ‘One world’-Programms, d.h. der traditionellen 

_________________________________________________ 

19 René Wellek: The Concept of Comparative Literature. In: Yearbook of Comparative and 
General Literature 2 (1953), 1-5, hier: 5. 



 
 

 

Fremdheit 29 

 

Konzentration auf den westlichen Kanon, zugrunde. Gegenüber der Anpassung 
der Komparatistik an Kulturvergleich und ‘Cultural Studies’ (inkl. feministischer, 
ethnischer und postkolonialer Forschungen), die im deutschen wie amerikanischen 
Raum dem ‘cultural turn’ der Nachbarphilologien (insbes. im englischen Depart-
ment in den USA bzw. im germanistischen Institut in der BRD) folgt, betonen an-
dere Positionen, daß sich die eigenständige Kontur der Komparatistik nur aus ih-
rem komplementären Verhältnis zu den jeweiligen Entwicklungen in den 
Einzelliteraturwissenschaften ergibt.  

 

2.2 Fremdheit 

Versucht man darüber nachzudenken, was ‘Fremdheit’ oder ‘Fremdes’ bedeutet, 
wird einem schnell deutlich, daß es sich hierbei um einen überaus schwammigen, 
ziemlich nebulösen und geradezu uferlosen Begriff handelt. Der Begriff ist wie 
eine Amöbe, die ständig ihre Gestalt ändert. Wir stoßen in unserem knappen 
xenologischen Exkurs – Xenologie (gr. îÝíïò = fremd) ist, wenn man ein Freund 
von Neologismen ist, die Wissenschaft vom Fremden – auf mindestens vier 
Probleme: 1.) Das Nomen kann im Deutschen als Maskulinum, Femininum und 
Neutrum gebildet werden, wodurch stets neue und andere Begriffsabschattungen 
ins Spiel kommen. 2.) Das Fremde hat viele Aspekte, mindestens jedoch drei: (a) 
des Ortes, (b) des Besitzes und (3) der Art. 3.) Das Fremde ist relativ: Ob etwas 
fremd ist, hängt vom eigenen Standpunkt, d.h. von der Perspektive ab, wo man 
selbst steht, wohin man blickt und woher man angeschaut wird. 4.) Das Fremde 
konfrontiert mit einem Paradox: Denn beginne ich über das Fremde 
nachzudenken, wird es mir bekannt und umgekehrt: beginne ich über das Eigene 
nachzudenken, wird es mir fremd. 

 
2.2.1 Der – die – das – Fremde 

Je nachdem, ob wir „der Fremde“, „die Fremde“ oder „das Fremde“ sagen, 
meinen wir etwas anderes. Der / die Fremde (lat.: alienus / aliena) bezeichnet eine 
Person männlichen / weiblichen Geschlechts, die von draußen, nebenan oder von 
weither kommt. Wir kennen ihn / sie nicht, begegnen ihm / ihr mit Argwohn, 
machen die Tür nur einen Spalt auf, oder sind neugierig, fragen woher er / sie denn 
komme und was er / sie hier denn wolle und bitten zu Tisch. Die Fremde 
(Ausland; lat.: loca externa) bezeichnet einen Raum, von dem man nichts weiß, 
einen weißen Fleck auf der Landkarte, den man bereisen möchte, ggf. von 
Fernweh getrieben, oder den man erobern, ggf. kolonialisieren und ausräubern 
könnte. Das Fremde (lat.: insolitus) bezeichnet ein Abstraktum, etwas das 
ungewohnt, andersartig und dadurch unheimlich, aber auch wieder anziehend ist.  

Man sieht, das Wortfeld ist nicht leicht zu sortieren. Vor allem kommt es darauf 
an, die Einsicht zu stärken, daß abstoßende und anziehende Momente mit Fremd-



 

 

30 Komparatistik – Fremdheit – Vergleichung 
 

 

heit, nicht zuletzt in gegenläufiger Verschränkung, verbunden sind. Bedrohung 
und Faszination, Abscheu und Begehren, Xenophobie und Xenophilie, d.h. 
Fremdenfeindlichkeit und Fremdenfreundlichkeit, sind in unterschiedlichsten 
Mischungen miteinander liiert. 

2.2.2 Aspekte des Fremden 

Der Bochumer Phänomenologe Bernhard Waldenfels, der einen Schwung Bücher 
über das ‘Fremde’ geschrieben hat, spricht daher von dem „schillernde[n] Charak-
ter“20 unserer Rede vom Fremden. Er selbst unterscheidet, anders als wir die 
grammatischen Formen, zunächst sprachlich drei Aspekte des Fremden: Fremd sei 
erstens, was außerhalb des eigenen Bereichs vorkomme (externum), zweitens, was 
einem Anderen gehöre (alienum), und drittens, was als fremdartig gelte 
(insolitum). Das heißt, die Aspekte, die das Fremde gegenüber dem Eigenen 
ausmachen, sind (1) der Aspekt des Ortes, (2) des Besitzes und (3) der Art. Dabei 
– betont Waldenfels – dominiere von den drei genannten Aspekten derjenige des 
Ortes. Die Vorstellung vom Fremden basiert auf einer räumlichen Grundlage. 

In diesem Zusammenhang kritisiert Waldenfels die Ausführungen der 
Psychoanalytikerin und Textsemiotikerin Julia Kristeva, die Ende der 80er Jahre 
ein vielgelesenes Buch Fremde sind wir uns selbst (frz. 1988; dtsch. 1990)21 
veröffentlicht hatte, in dem es vorrangig um ‘Ausländer’ ging – seien es Feinde, 
Barbaren, Metöken oder Schutzflehende im alten Griechenland oder fremde 
Ankömmlinge und Asylbewerber im modernen Frankreich –, aber auch um das 
Exil des jüdischen Volkes, Pilgrimschaft, Kosmopolitismus der Aufklärung und 
um Freuds Kategorie des Unheimlichen. In einer solchen Reise durch die 
historischen Figuren tauche, spießt Waldenfels die mangelnde Begriffssicherheit 
auf, der Fremde wie ein „Irrwisch“ auf, „der mir nichts, dir nichts seine Gestalt 
vertauscht, und auch die Begriffsnamen wechseln von ‘Fremdheit’ über 
‘Andersheit’ zu ‘Verschiedenheit’ und der überstrapazierten ‘Differenz’“.22 

Vielleicht ist es nützlich, die Verwirrung zu steigern, und das „höchst 
komplexe[n] Phänomen“ (ebd., 20), mit dem wir es zu tun haben, mithilfe eines 
kleinen literarischen Dialogs zu betrachten, in dem die schwer greifbare 
Bedeutungsvielfalt unseres Begriffs in den Kaskaden des Sprachspiels 
schwindelig gesprochen wird. In einem Dialog zwischen Karl Valentin und Lisl 
Karlstadt heißt es: 

VALENTIN: Ja, ein Fremder ist nicht immer ein Fremder. 

_________________________________________________ 

20 Bernhard Waldenfels: Topographie des Fremden. Studien zur Phänomenologie des Fremden 
I. Frankfurt am Main 1997, 9, das folgende: 20 f. 

21 Julia Kristeva: Fremde sind wir uns selbst [Étrangers à nous mêmes; frz. 1988]. Frankfurt am 
Main 1990. 

22 Waldenfels, a.a.O., 24. 



 
 

 

Fremdheit 31 

 

KARLSTADT: Wieso? 
VALENTIN: Fremd ist der Fremde nur in der Fremde. 
KARLSTADT: Das ist nicht unrichtig. – Und warum fühlt sich ein Fremder 
nur in der Fremde fremd? 
VALENTIN: Weil jeder Fremde, der sich fremd fühlt, ein Fremder ist, und 
zwar so lange, bis er sich nicht mehr fremd fühlt, dann ist er kein Fremder 
mehr. 
KARLSTADT: Sehr richtig! – Wenn aber ein Fremder schon lange in der 
Fremde ist, bleibt er dann immer ein Fremder? 
VALENTIN: Nein. Das ist nur so lange ein Fremder, bis er alles kennt und ge-
sehen hat, dann ist ihm nichts mehr fremd. 
KARLSTADT: Es kann aber auch einem Einheimischen etwas fremd sein! 
VALENTIN: Gewiß, manchem Münchner zum Beispiel ist das Hofbräuhaus 
nicht fremd, während ihm in der gleichen Stadt das deutsche Museum, die 
Glyptothek, die Pinakothek und so weiter fremd sind. [...] 
KARLSTADT: Und was sind Einheimische? 
VALENTIN: Dem Einheimischen sind eigentlich die fremdesten Fremden 
nicht fremd. Der Einheimische kennt zwar den Fremden nicht, kennt aber 
am ersten Blick, daß es sich um einen Fremden handelt. 
KARLSTADT: Wenn aber ein Fremder von einem Fremden eine Auskunft 
will? 
VALENTIN: Sehr einfach: Frägt ein Fremder in einer fremden Stadt einen 
Fremden um irgend etwas, was ihm fremd ist, so sagt der Fremde zu dem 
Fremden, das ist mir leider fremd, ich bin hier nämlich selbst fremd.23 

Es wird in diesem Dialog offenbar der von Waldenfels herausgestellte Ortsaspekt 
durchgespielt, und zwar an der Figur des Fremden (in der 1. Person maskulin). 
Wir gelangen aber mithilfe von Valentins Sprachwitz noch zu einer weiteren 
Einsicht. 

 

2.2.3 Das Fremde ist relativ 

Fremdheit ist kein Substanzbegriff, d.h. keine unveränderliche Eigenschaft eines 
Dings oder einer Person. Fremdheit ist vielmehr ein Relationsbegriff, d.h. eine Zu-
schreibung, die stets einer an einem anderen vornimmt. Fremdheit ist eine Frage 
des räumlichen oder zeitlichen Standpunkts und der Perspektive, eingebunden in 
wechselnde historische und / oder kulturelle Bezugs- bzw. Sinnsysteme. Das 
macht das Fremde so vertrackt: Übersetzt man Valentins Kalauer „Fremd ist der 
Fremde nur in der Fremde“ in die wissenschaftliche Diktion der historischen 
Anthropologie, kann man sagen: 

_________________________________________________ 

23 Karl Valentin: Die Fremden. In: Ders.: Gesammelte Werke. Bd. 1: Monologe und Dialoge. 
München, Zürich 1981, 158-160. 



 

 

32 Komparatistik – Fremdheit – Vergleichung 
 

 

Kurz: Fremdheit ist keine Eigenschaft von Dingen oder Personen, und das 
Fremde ist nicht eine einfache Gegebenheit, vielmehr ist sein Erscheinen 
und seine Gegebenheitsweise abhängig von der Perspektive der von ihm 
Betroffenen. [...] Stets müssen die Perspektive, aus der etwas als fremd 
wahrgenommen wird, und die diese Perspektive leitenden Ordnungen, 
Deutungsmuster, Gewohnheiten, Erfahrungsmodi und Motive mitreflektiert 
werden.24 

Man könnte daher sagen, daß etwas nicht fremd ist (das wäre eine substantialisti-
sche Aussage), sondern daß etwas zu etwas Fremdem erst gemacht wird (das ist 
eine ‘kulturalistische’ Aussage). Wir wollen damit den kulturellen Konstruktions-
charakter von Fremdheitsbildern (aber natürlich auch von Eigenheitsbildern) her-
ausstellen, d.h. den Prozeß des ‘othering’, d.h. ‘Fremdmachens’, betonen, der ins-
besondere in angloamerikanischen Beiträgen zur Interkulturalitätsforschung be-
nannt worden ist. Umgekehrt gibt es den Prozeß des ‘similarizing’, d.h. ‘Ähnlich-
machens’. 

 

2.2.4 Das Fremde ist die paradoxe Einheit von Nähe und Ferne 

Die Erläuterung dieses letzten Punkts, der uns vor verzwickte epistemologische 
Probleme stellen, d.h. mit wissens- bzw. erkenntnistheoretischen Schwierigkeiten 
konfrontieren, wird, möchte ich mit einem Bild einleiten: Stellen wir uns vor, wir 
stehen am Ufer des Meeres, schauen auf die weite See hinaus und sehen, wie weit 
draußen am Horizont ein fremdes Schiff auftaucht. Nun sagen wir zwar, es ist ein 
fremdes Schiff, denn wir kennen es nicht, wissen nicht, woher es kommt, was es 
geladen hat und welche Besatzung es trägt. Zugleich ist uns das Schiff aber be-
kannt, denn wir können es ja sehen – es ist nicht mehr hinter der Linie des Hori-
zonts verborgen. Wäre es das, wüßten wir nichts von einem Schiff, das sich uns 
nähert. Fremdheit ist mithin nicht das Gegenteil, sondern es ist ein Modus von Be-
kanntheit. Etwas ist uns als etwas Fremdes bekannt, d.h. es ist bereits in unseren 
Horizont getreten, um als etwas Fremdes erkannt zu werden. 

Auf diese paradoxe Einheit von Fremdheit und Bekanntheit hat der Soziologe Ge-
org Simmel Anfang des 20. Jahrhunderts in seinem berühmt gewordenen „Exkurs 
über den Fremden“25 hingewiesen. Eine der Qualitäten des Fremden bestehe in der 
„Einheit von Nähe und Entferntheit“ (509). Die Konstellation des Fremdseins, 
formuliert Simmel paradox, bestehe darin,  

_________________________________________________ 

24 Michael Wimmer: Fremde. In: Christoph Wulf (Hg.): Vom Menschen. Handbuch Historische 
Anthropologie. Weinheim, Basel 1997, 1066-1078, hier: 1069. 

25 Georg Simmel: Soziologie. Untersuchungen über die Formen der Vergesellschaftung [1908]. 
Berlin 6. Aufl. 1983 (= Gesammelte Werke, Bd. 2), 509-512. 



 
 

 

Fremdheit 33 

 

daß das Ferne nah ist. Denn das Fremdsein ist [...] eine besondere Wechsel-
wirkungsform; die Bewohner des Sirius sind uns nicht eigentlich fremd [...], 
sondern sie existieren überhaupt nicht für uns, sie stehen jenseits von fern 
und nah. (509) 

Die Beobachtung, daß Fremdsein eine Form des „Miteinanders“ und der „wech-
selwirkenden Einheit“ bildet (509), hat weitreichende Folgen. Fremdes als 
Fremdes existiert für uns nicht. Die (von Simmel ja angespielte) mit einem 
Achselzucken einhergehende Floskel „Das ist mir so fremd wie der Sirius“ leitet 
ein Gespräch nicht ein, sondern beendet vielmehr jedes weitere Reden über ein 
Thema. Fremdes existiert für uns nur als Bekanntes – hinter diese 
wissenstheoretische Voraussetzung können wir nicht zurück – sei es, daß wir 
einen fremden Ausdruck in unsere eigene Sprache übersetzen, sei es, daß wir ein 
fremdes Zeichen in unserem Bewußtsein mit einer Vorstellung verbinden. Goethe 
hat diesen Gesichtspunkt gerade im Zusammenhang mit Überlegungen zu 
Weltliteratur, freier Weltsicht, Kosmopolitismus und Fremdsprachenlernen sehr 
scharf in einer Maxime zusammengefaßt: 

Die Gewalt einer Sprache ist nicht, daß sie das Fremde abweist, sondern daß 
sie es verschlingt.26 

Übersetzen und Verstehen sind Aneignungsprozesse, die das Anzueignende nicht 
unberührt lassen. Auch wenn Lesen bzw. Verstehen (einer fremden Kultur) nicht 
hermeneutisch als Interpretation, sondern z.B. konstruktivistisch als Konstruktion, 
d.h. als eine Tätigkeit aufgefaßt wird, bei der man einem Kommunikat Bedeutung 
zuordnet, entgeht man dem Problem nicht, sich das Fremde zueigen gemacht zu 
haben. 

Gegenüber einer solchen Zueignung des Fremden wird in Interkulturalitätstheo-
rien immer wieder der ethische Anspruch erhoben, daß es darum gehe,  

die Andersheit und Fremdheit des Anderen und anderer Kulturen weder ab-
zuwerten noch zu vereinnahmen, sondern sie in ihrer Differenz und 
Fremdheit anzuerkennen und zu achten.27 

Als Gebot wissenschaftlicher Ethik und menschlicher Kommunikation ist es 
selbstverständlich, einer anderen Kultur den gleichen Wert wie der eigenen 
zuzubilligen, sie anzuerkennen und zu achten. Unter erkenntnistheoretischen und 
sprachphilosophischen Gesichtspunkten jedoch ist die Fremdheit des Fremden mit 
Erkenntnis, wie wir sahen, nur schwer zu vereinbaren. Vorwürfe ego-, logo-, 

_________________________________________________ 

26 Johann Wolfgang von Goethe: Maximen und Reflexionen, Nr. 1016. In: Ders.: Werke. 
Hamburger Ausgabe. Bd. 12: Schriften zur Kunst und Literatur / Maximen und Reflexionen. 
12., durchges. Aufl. 1994. München 1998, 508. 

27 Wimmer, a.a.O., 1073. 



 

 

34 Komparatistik – Fremdheit – Vergleichung 
 

 

ethno- oder eurozentrischer Vereinnahmungen des Fremden sind daher zwar leicht 
zu erheben, solche Vereinnahmungen sind aber auch schwerlich zu vermeiden, 
solange es um sein ‘Erkennen’ geht, „denn“, das hat der französische Philosoph 
Emmanuel Levinas gültig festgehalten, „durch das Erkennen wird das Objekt, ob 
man will oder nicht, ganz vom Subjekt vereinnahmt“.28 In der Wissenschaft ist 
diese Vereinnahmung nicht zu hintergehen. Sie kann nur vermeiden, wer das 
Terrain wechselt, d.h. vom wissenschaftlichen Erkennen zur ästhetischen 
Erfahrung übergeht. Nur in der Ästhetik, nicht aber in der Wissenschaft ist jene 
totale Umkehr unseres pragmatischen Weltbezugs möglich, durch die dem 
Heterogenen bzw. der Differenz Gerechtigkeit bzw. Achtung widerfährt. 

 

2.2.5 Alterität 

Zum Abschluß unseres xenologischen Exkurses ist noch ein Neologismus zu er-
wähnen, der in literaturwissenschaftlichen, komparatistischen und interkulturellen 
Beiträgen der letzten Jahrzehnte einen gewissen Prestigewert erobert hat und mit 
Begriffen wie Fremdheit oder Differenz immer wieder synonym benutzt wird – 
ich meine den Begriff der Alterität, d.h. der literarischen oder kulturellen 
Andersheit. Alterität kann in Hinsicht auf zwei Achsen formuliert werden. 

Einerseits auf der Achse der Synchronie: dann bezeichnet Alterität die Andersheit 
zwischen gleichzeitig existierenden, d.h. im Raum verteilten Kulturen. In diesem 
Sinne spielt der Begriff eine wichtige Rolle in Interkulturalitätstheorien und -stu-
dien, namentlich in der theoretischen Fundierung des Faches Deutsch als Fremd-
sprache (DaF) als einer interkulturellen Germanistik. Einer ihrer wichtigsten Ver-
treter, Alois Wierlacher, hat das Konzept einer „vergleichenden Fremdkulturwis-
senschaft“ ausgearbeitet und versucht, gegen eine Hermeneutik, „die kulturell 
Fremdes imperialistisch liquidiert“, einen „anderen Verstehensbegriff“ geltend zu 
machen, bei dem „das Fremde [...] in seiner trennenden und seiner vereinigenden 
Andersheit erkennbar“ gemacht und „die Egologik individueller und kollektiver 
Ethnozentrik“ abgestreift wird.29 

Andererseits auf der Achse der Diachronie: dann bezeichnet Alterität die Anders-
heit einer früheren Literatur bzw. Kultur gegenüber einer späteren auf dem glei-
chen Raum. In diesem Sinne spielt der Begriff eine wichtige Rolle in der Mediävi-

_________________________________________________ 

28 Emmanuel Levinas: Die Zeit und der Andere [Le Temps et l’Autre; frz. 1979]. Übers. Ludwig 
Wenzler. Hamburg 2. Aufl. 1989, 19. 

29 Alois Wierlacher: Mit fremden Augen oder: Fremdheit als Ferment. Überlegungen zur 
Begründung einer interkulturellen Hermeneutik deutscher Literatur. In: Das Fremde und das 
Eigene. Prolegomena zu einer interkulturellen Germanistik. Hg. Alois Wierlacher. München 
1985, 3-28, hier: 10, 11 und 17. Vgl. ders.: Kulturwissenschaftliche Xenologie. 
Ausgangslage, Leitbegriffe und Problemfelder. In: Kulturthema Fremdheit. Leitbegriffe und 
Problemfelder kulturwissenschaftlicher Fremdheitsforschung. Mit einer Forschungsbiblio-
graphie. Hg. Alois Wierlacher. München 1993, 19-112. 



 
 

 

Vergleich 35 

 

stik bzw. in allen Literatur- und Kulturwissenschaften, die sich mit (literarischen) 
Texten einer früheren Epoche auseinandersetzen, deren ‘Bedeutung’ fremd gewor-
den oder verloren gegangen ist. So formuliert etwa der französische 
Mittelalterwissenschaftler Paul Zumthor, das die (im übrigen wesentlich orale) 
‘Literatur’ des Mittelalters das Resultat eines kulturellen Universums sei, „in 
which we have no way of participating“.30 

In beiden Fällen gelten hinsichtlich des Problems der Zugänglichkeit, der 
Verständlichkeit oder der Zuordnung von Bedeutung die gleichen 
Schwierigkeiten, die wir für die Fremdheit geltend gemacht haben. 

 

2.3 Vergleich 

Das Wort Vergleich bezeichnet mindestens viererlei: (a) eine rhetorische Gedan-
ken- bzw. Sinnfigur, (b) ein juristisches Verfahren zum Interessenausgleich zweier 
widerstreitender Parteien, (c) ein Genre sowie (d) eine ubiquitäre 
wissenschaftliche Methode. 

 

2.3.1 Similitudo 

Unter Vergleich versteht man das Nebeneinander- bzw. Gegeneinanderstellen 
zweier Vergleichsglieder (= Comparata) aufgrund einer beiden gemeinsamen Be-
zugsgröße (= tertium comparationis). Die rhetorische Funktion zielt darauf, das 
Bild, d.h. das Verglichene (= Comparatum), durch das Gegenbild, d.h. das Ver-
gleichende (= Comparandum), zu verdeutlichen und dadurch der Rede eine stärke-
re Nachdrücklichkeit zu verleihen. Die semantische Struktur des Vergleichs 
besteht darin, daß die miteinander verglichenen semantischen Einheiten (Sememe 
bzw. Lexeme) durch eine Menge von semantischen Merkmalen (Seme = kleinste 
distinktive Bedeutungskomponenten) miteinander verbunden sind. Ein Vergleich 
ist also nur dann sinnvoll, wenn Comparatum und Comparandum mindestens ein 
gemeinsames semantisches Merkmal auf der semiologischen Matrix teilen. 
Voraussetzung des Vergleichens ist also eine Ähnlichkeit bzw. Similarität, d.h. 
das sog. tertium comparationis, zwischen den beiden Vergleichsgliedern, die mit 
den Partikeln ‘so ... wie’ syntaktisch miteinander kombiniert werden.  

Durch das Zusammenstellen zweier Begriffe oder Gedanken zum Vergleich wird 
zweierlei konturiert: das Besondere, was Comparatum und Comparandum vonein-

_________________________________________________ 

30 Paul Zumthor: Comment on H. R. Jauß’s article. In: New Literary History 10 (1979), H. 2, 
367-376, hier: 370; zit. Peter Strohschneider: Art. Alterität. In: Werner Kohlschmidt, Wolf-
gang Mohr (Hg.): Reallexikon der deutschen Literaturwissenschaft. Neubearbeitung. Bd. 1: 
A-G. Berlin, New York 1997, 58-59. 



 

 

36 Komparatistik – Fremdheit – Vergleichung 
 

 

ander unterscheidet, und das Allgemeine, was beide verbindet. Nehmen wir den 
Satz: 

Peter kämpft so wie ein Löwe. 

Peter als Eigenname einer menschlichen Person (männlichen Geschlechts) und das 
Säugetier von der Gattung der Wildkatzen (die männliche grammatische Form 
‘Löwe’ bezeichnet hier metonymisch die Art) haben miteinander wenig zu tun. 
Das Besondere an Peter ist u.a., daß er ein Mensch ist. Das Besondere an einem 
Löwen ist u.a., daß dieses Tier zur Gattung der Wildkatzen gehört. ‘Peter’ und 
‘Löwe’ kommen jedoch darin überein, im Kampf mutig zu sein. ‘Mut im Kampf’ 
ist das tertium comparationis, das die beiden Vergleichsglieder semantisch 
miteinander verbindet. Darin besteht die allgemeine Qualität, die beide Comparata 
verbindet. Durch den Vergleich wird Peters ‘Mut’ besonders anschaulich 
herausgestellt und betont. 

So fremd ein Mensch und ein Löwe einander auch sind, in der vergleichenden Ko-
ordination der beiden Glieder passiert freilich auch noch etwas anderes. In der 
Metaphernforschung – Metaphern gelten (seit Quintilian) als verkürzte Vergleiche 
– ist herausgestellt worden, daß zwischen Bildspender (hier das Comparandum) 
und Bildempfänger (hier das Comparatum) eine Übertragung bzw. ein Austausch 
semantischen Materials stattfindet. In unserem Vergleich geschieht etwas ähnli-
ches, insofern dadurch, daß das Comparatum ‘Peter’ überhaupt mit dem Compa-
randum ‘Löwe’ in Verbindung gebracht wird, eine wechselseitige semantische 
Annäherung stattfindet. Bedingung des tertium comparationis ‘mutig im Kampf’ 
ist die Anthropomorphologisierung, d.h. Vermenschlichung, der Tierart ‘Löwe’ 
(z.B. dadurch, daß wir gewohnt sind, den Löwen in Fabeln als ‘König’ der Tiere 
anzusprechen). Und umgekehrt: Auf Seiten des Comparatum ‘Peter’ findet eine 
gewisse ‘Vertierung’, d.h. Animalisierung, statt. Beide Vergleichsglieder werden 
wechselseitig semantisch angeglichen, damit der Vergleich überhaupt greifen 
kann. 

Grundsätzlich kann alles miteinander verglichen werden, sofern eine 
Similaritätsbeziehung zwischen den Vergleichsgliedern besteht oder unterstellt 
wird. Zwar sagt der Volksmund, daß man nicht ‘Äpfel’ mit ‘Birnen’ vergleichen 
solle. Er irrt sich aber, da das tertium comparationis darin besteht, daß beides 
‘Obst’ ist – eine Ähnlichkeit, zu deren Einsicht es möglicherweise jedoch dieses 
Vergleichs nicht bedurft hätte. 

Insofern der Vergleich eine zweifache Blickrichtung eröffnet – auf das Besondere, 
das die Comparata unterscheidet, und das Allgemeine, das sie verbindet – ist er 
die Grundlage der Komparatistik, jedenfalls dann, wenn sie – wie es Ulrich 
Schulz-Buschhaus getan hat – den doppelten Anspruch erhebt, sich „nicht nur 



 
 

 

Vergleich 37 

 

dem Gemeinsamen, sondern [...] auch dem individuell Verschiedenen der 
Literaturen“ zuzuwenden.31  

 

2.3.2 Genus comparativum – transactio 

Als „genus comparativum“ bezeichnet Quintilian in seinem Lehrbuch der 
Rhetorik (Institutionis oratoriae III, 10, 3-4) eine bestimmte Art der Gerichtsrede, 
und zwar im Falle wechselseitiger Anklage. Noch heute bezeichnet der Vergleich 
in juristischem Zusammenhang einen Vertrag, der zur Absicht hat, einen 
bestehenden Rechtsstreit zu beenden oder einen drohenden Rechtsstreit 
abzuwenden, indem die beiden Rechtsparteien wechselseitig etwas von ihren 
Forderungen aufgeben. Ein besonders geregeltes ‘Vergleichsverfahren’ wird 
beantragt, um einen Konkurs abzuwenden. Der Vergleich formuliert einen 
beiderseitigen Verzicht zugunsten eines gemeinsamen Nutzens. 

 

2.3.3 Vergleichung 

Die Vergleichung bezeichnet ein (literaturkritisches) Fachprosagenre bzw. eine 
Gebrauchstextsorte. Als Archetypus dieser Textsorte können die Parallelbiogra-
phien (um 110 nach Chr.) Plutarchs gelten. Einander gegenübergestellt werden 
darin jeweils ein Grieche, etwa Theseus als attischer Nationalheros oder der grie-
chische Rhetor Demosthenes, und ein Römer, etwa Romulus als mythischer Grün-
der der ewigen Stadt oder der römische Redner Cicero. Beendet wird die Gegen-
überstellung mit einer Synkrisis, d.h. mit einem expliziten Vergleich. Die Verglei-
chung besteht mithin idealiter aus drei Teilen: Der Darstellung von A, der Darstel-
lung von B, der zusammenfassenden Vergleichung von A und B. Diese Form de-
terminiert bis heute die dispositio, d.h. Gliederung, einer bestimmten Art von Ge-
sinnungsaufsatz in der gymnasialen Oberstufe. 

Eine literaturkritische Textsorte wird diese Form der Parallelsetzung in der 
Renaissance bei Julius Caesar Scaliger. Er beginnt im fünften, ‘Criticus’ 
genannten Buch seiner wegweisenden Poetik (Poetices libri septem, 1561) den 
Vergleich griechischer und lateinischer Autoren mit einer maßgebenden 
‘comparatio’ zwischen Homer und Vergil. Seither kann die ‘comparatio’ als ein 
Genre literaturkritischer Gelehrsamkeit gelten, das so selbstverständlich geworden 
ist, daß es kaum einmal in literaturwissenschaftlichen Sachwörterbüchern eigens 
thematisiert und verschlagwortet worden ist. Ein älteres, französisches 
Dictionnaire, das noch einem rhetorischen Literaturbegriff verpflichtet gewesen 
ist, definiert die Vergleichung unter dem Stichwort ‘Parallèle’ als 

_________________________________________________ 

31 Schulz-Buschhaus: Die Unvermeidlichkeit, a.a.O., 224. 



 

 

38 Komparatistik – Fremdheit – Vergleichung 
 

 

rapprochement qu’établit un écrivain entre deux personnages importants, 
pour faire ressortir leurs qualités semblables ou opposées.32 

Modellhaft sind unter solchen vergleichenden Textabschnitten („ces sortes de 
comparaisons“) Passagen gemeint, wie sie etwa La Bruyère in seinen Caractères 
(1688) in dem gut zwei Seiten umfassenden Aphorismus über Corneille und 
Racine bietet (oder Goethe in der „Vergleichung“ aus den ‘Noten und 
Abhandlungen’ zum West-östlichen Divan, in der Jean Paul – trotz einer 
vorangehenden „Warnung“ hinsichtlich unklug gewählter Vergleichsglieder – den 
„östlichen Poeten“ nahegerückt wird).33  

Die Vergleichung kann in zwei Richtungen funktionalisiert werden, und zwar ver-
mag sie sowohl agonalen wie ausgleichenden Dynamiken eine Form zu geben. Ei-
nerseits bietet sie die Form, um temporale Superiorität, kulturelle oder nationale 
Hegemonie zu formulieren. Die agonistische Vergleichung nimmt dadurch den 
Charakter eines Rangstreites an. Andererseits vermag die Vergleichung auf einer 
räumlichen Achse lokale, regionale, nationale bzw. nationalphilologische Beson-
derheiten, auf einer zeitlichen Achse zeitliche, insbesondere z.B. epochale Ver-
schiedenheiten zu artikulieren. 

 

2.3.4 Vergleichende Methode 

Das Anstellen von Vergleichen und die mehr oder weniger systematische Darle-
gung von Vergleichungen gehören zu ubiquitären Vorgehensweisen der Wissens-
gewinnung. Nur durch den Vergleich, hält Descartes, der Vater der neuzeitlichen 
Philosophie, einmal fest, erkennen wir die Wahrheit: „ce n’est que par une compa-
raison que nous connaissons précisément la vérité.“34 Im 19. Jahrhundert wird die 
allgegenwärtige und selbstverständliche gelehrte Praxis des Vergleichens, lesen 
wir sowohl in einschlägigen Beiträgen zur Prinzipienlehre der Geistes- und 
Kulturwissenschaften als auch in sozialwissenschaftlichen Sammelbänden zum 
Kulturvergleich, zu einer wissenschaftlichen Methode promoviert.35 Aus dem 
Vergleich als einer elementaren Erkenntnishilfe wird die „vergleichende 

_________________________________________________ 

32 Dictionnaire Général des Lettres, des Beaux-Arts et des Sciences Morales et Politiques 
[1862]. Par M. Th. Bachelet. Paris 41876, Art. ‘Parallèle’, 1370. 

33 Johann Wolfgang von Goethe: West-östlicher Divan [1819]. In: Ders.: Poetische Werke. 
Gedichte und Singspiele III. Berlin 4. Aufl. 1988 (= Berliner Ausgabe, 3), 228-230, hier: 228. 

34 Descartes: „Règles pour la direction de l’esprit“. In: Ders.: Œuvres philosophiques. 3 vols. 
Ed. Ferdinand Alquié. Paris 1963-1973, vol. I, 67-204, hier: 168 [= Regel XIV]. 

35 Das folgende nach: Erich Rothacker: Logik und Systematik der Geisteswissenschaften. 
München, Berlin 1927 (Reprint 1965), Kap. „Die vergleichende Methode“, 91-106; ders.: 
Die vergleichende Methode in den Geisteswissenschaften. In: Zeitschrift für vergleichende [!] 
Rechtswissenschaft 59 (1957), 13-33, Friedrich H. Tenbruck: „Was war der Kulturvergleich, 
ehe es den Kulturvergleich gab?“ In: Joachim Matthes (Hg.): Zwischen den Kulturen? Die 
Sozialwissenschaften vor dem Problem des Kulturvergleichs. Göttingen 1992, 13-36. 



 
 

 

Vergleich 39 

 

Methode“, die ihren Siegeszug in den Wissenschaften des 19. Jahrhunderts antritt. 
Die vergleichende Methode wird zur „Herrscherin in der Wissenschaft“ (Adolf 
Harnack, 1907), zum „einzigen Verfahren, zu Wahrheiten von größerer 
Allgemeinheit aufzusteigen“ (Wilhelm Dilthey) und zum „größten Hilfsmittel 
geisteswissenschaftlicher Forschung“ (Karl Lamprecht, 1900). Um die Frage 
beantworten zu können, wie es einer gelehrten Praxis an der Wende vom 18. zum 
19. Jahrhundert gelingen kann, zum leitenden Paradigma der 
Naturgeschichtsschreibung, z.B. der Anatomie – „Naturgeschichte beruht 
überhaupt auf Vergleichung“36 – zu avancieren und sich anschließend als 
grundlegende Methode aller jener Disziplinen zu mausern, die sich als 
‘Wissenschaften’ etablieren wollten, bedürfte es wohl noch einiger Untersu-
chungen. 

Die prinzipielle Bedeutung, die den Siegeszug der vergleichenden Methode im 19. 
Jahrhundert erklärt, besteht darin, daß man sie nicht nur für ein kontrastives Ver-
fahren zur Beleuchtung der Unterschiede und Besonderheiten hält, sondern daß 
man überzeugt ist, durch den methodisch angestellten Vergleich zu Gemeinsam-
keiten und allgemeinen Gesetzen, namentlich zu Kausalitätsgesetzen, gelangen zu 
können. Nicht das Besondere, sondern das Allgemeine steht im Vordergrund. Die 
Ziele der vergleichenden Methode bestehen 1.) in der Wesensforschung, z.B. der 
Isolierung typischer Formen, 2.) in der Erkenntnis typischer Entwicklungsgesetze 
oder -stufen und 3.) dem Gewinn normativer Aufschlüsse. Die Hoffnung, die mit 
der vergleichenden Methode verbunden ist und deren Siegeslauf im 19. Jahrhun-
dert begründet, besteht darin, durch die Vergleichung z.B. der sozialen, 
politischen und historischen Entwicklungen aller Zeiten und Völker ein 
Entwicklungsgesetz des politischen und sozialen Lebens ableiten zu können. Erich 
Rothacker führt in seiner Abhandlung über „Die vergleichende Methode in der 
Geisteswissenschaft“ als Beispiel den Nationalökonomen Wilhelm Roscher an. Er 
versucht gegen Ende des 19. Jahrhunderts im Zuge einer „geschichtlichen 
Naturlehre“ nicht nur, aus der historischen Buntheit der Erscheinungen mit 
Monarchie, Aristokratie und Demokratie drei typische Verfassungsformen 
herauszupräparieren, sondern zugleich eine allgemeingültige Entwicklungs- bzw. 
Stufenfolge von der Urgesellschaft bis zur Demokratie und deren Verfallsformen 
(Plutokratie / Proletariat und Cäsarismus) zu etablieren. 

Wie eine neue Disziplin mittels Rückgriffs auf die vergleichende Methode darauf 
zielt, ihre Wissenschaftlichkeit unter Beweis zu stellen, zeigen einige 
Ausführungen Emile Durkheims, des Mitbegründers der französischen 

_________________________________________________ 

36 Johann Wolfgang von Goethe: Erster Entwurf einer Allgemeinen Einleitung in die Allge-
meine Anatomie, ausgehend von der Osteologie, Jena, im Januar 1795. In: Ders.: Werke. 
Hamburger Ausgabe. Bd. 13: Naturwissenschaftliche Schriften I. 11. durchges. Aufl. 1994. 
München 1998, 170-184, hier: 170. 



 

 

40 Komparatistik – Fremdheit – Vergleichung 
 

 

Soziologie.37 Ganz im Sinne des damals herrschenden Wissenschaftsparadigmas 
des Positivismus – darauf komme ich im Posnett-Kapitel zurück – geht Durkheim 
in seiner sozialwissenschaftlichen Prinzipienlehre davon aus, daß eine 
soziologische Erklärung ausschließlich darin bestehe, „Kausalitätsbeziehungen 
aufzustellen“ (205). Während andere Wissenschaften durch das künstliche 
Erzeugen von Tatsachen, d.h. durch Experimente, Ursache-Wirkungs-
Zusammenhänge erforschen können, hat die Soziologie diese Möglichkeit nicht. 
Soziale Tatsachen sind vielmehr spontan gegeben, sie können nicht experimentell 
erzeugt werden, sie können aber miteinander verglichen werden, so daß Durkheim 
der vergleichenden Methode den Status eines „indirekten Experimentes“ (205) 
zuschreibt: 

Wir verfügen nur über ein einziges Mittel, um festzustellen, daß ein Phäno-
men Ursache eines anderen ist: Das Vergleichen der Fälle, in denen beide 
Phänomene gleichzeitig auftreten oder fehlen, und das Nachforschen, ob die 
Variationen, die sie unter diesen verschiedenen Umständen zeigen, 
beweisen, daß das eine Phänomen vom anderen abhängt.“ (205) 

Für Durkheim ist die durch diese Methode begründete „vergleichende Soziologie“ 
kein besonderer Zweig der Soziologie, vielmehr ist sie die Soziologie selbst, d.h. 
eine Wissenschaft, die aufgehört hat, rein deskriptiv zu sein, und danach strebt, 
sich über die Tatsachen Rechenschaft zu geben. Erst durch den Kausalitäten freile-
genden Vergleich wird die Soziologie zu einer theoretisch begründeten, auf Kon-
zepten und Begriffen beruhenden Wissenschaft. 

Die Kritik an dem positivistischen, d.h. auf allgemeine bzw. kausale Gesetze zie-
lenden Wissenschaftsverständnis in der ‘geistesgeschichtlichen’ Wende um 1900 
führt zur Skepsis gegenüber der vergleichenden Methode bzw. zur disziplinären 
Relativierung ihrer Reichweite. Erst an diesem Punkt scheidet sich die Wissen-
schaft in die Parzellen der Natur-, Geistes- und Sozialwissenschaften, die uns auch 
heute noch trotz allerlei Umetikettierungsversuche der Geistes- in Kulturwissen-
schaften und trotz aller Versuche, den Graben zwischen den zwei Kulturen der 
naturwissenschaftlichen und literarischen Intelligenz zu überbrücken (Charles P. 
Snow), weitgehend vertraut zu sein scheinen.  

Philosophen wie Wilhelm Windelband, Heinrich Rickert oder Wilhelm Dilthey 
akzentuieren um 1900 die Individualität, d.h. Einzigartigkeit, historischer bzw. 
kultureller Erscheinungen, die nicht dem Prinzip der Kausalität unterworfen seien. 
Windelband unterscheidet daher zwischen idiographischer und nomothetischer 
Methode, d.h. zwischen wissenschaftlichen Verfahrensweisen, die einmalige 
Vorgänge individualisierend beschreiben und solchen, die Gesetze aufstellen und 
generalisieren. Rickert unterscheidet den Historiker, der sich für die individuelle 

_________________________________________________ 

37 Emile Durkheim: Regeln der soziologischen Methode [frz. 1895]. Hg. René König. Neuwied 
u.a. 5. Aufl. 1976, bes. Kap. 6: „ Regeln der Beweisführung“, 205-216; danach das folgende. 



 
 

 

Vergleich 41 

 

Seite der Geschehnisse, für das Einmalige und seine Eigenart interessiert, vom 
Naturforscher, der sich für das Generelle interessiert und das Individuum nur als 
exemplarischen Fall einer allgemeinen Gesetzmäßigkeit ansieht. 
Dementsprechend unterscheidet er zwischen Naturwissenschaften mit ihren 
generalisierenden Methoden und Kulturwissenschaften mit ihren 
individualisierenden Methoden. Die Gegenüberstellung bezeichne jedoch keinen 
absoluten Gegensatz, sondern nur einen relativen Unterschied. Dilthey schließlich 
fragt danach, ob die „wissenschaftliche Erkenntnis der Einzelperson“ bzw. der 
„großen Formen singulären menschlichen Daseins“ möglich sei, und wenn ja: mit 
welchen Mitteln. Die Antwort darauf führt ihn zur Unterscheidung von 
„Geisteswissenschaften“, die das Singuläre zu verstehen trachten, und 
Naturwissenschaften, die allgemeine Gesetze im Experiment ermitteln.38 

Versuchen wir die zeitgleiche Rückführung der Geisteswissenschaften auf die ba-
sale Methodenoption des ‘Verstehens’, der Naturwissenschaften auf diejenige des 
‘Experiments’ bei Dilthey und der Sozialwissenschaften auf diejenige des ‘Ver-
gleichs’ bei Durkheim zu sortieren, ergibt sich folgendes Schaubild: 

Geisteswissenschaft Sozialwissenschaft Naturwissenschaft 

„Erkenntnis des 
Singularen“ 

Erklärung von „Kausalbe-
ziehungen“ zwischen so-
zialen Tasachen 

Erkenntnis eines allgemeinen 
Gesetzes 

„Verstehen“ „indirektes Experiment“ „Experiment“ 

„Kunst der Interpretation“, 
d.h. „Auslegung von 
Schriftdokumenten“ bzw. 
von „dauernd fixierten Le-
bensäußerungen“ 

„Vergleichen“; „verglei-
chende Methode“ 

„Befragung der Natur im Ex-
periment“ 

 

Wir hatten in der Analyse des Vergleichs zwei aufeinanderbezogene Dimensionen 
herauszuarbeiten versucht: das Besondere, das im Kontrast profiliert wird, und das 
Allgemeine, das als tertium comparationis überhaupt erst die Bedingung der Mög-
lichkeit einer Vergleichung schafft. Durch die Akzentuierung des Singularen als 
dem Gegenstand der Geisteswissenschaften fällt der Vergleich notwendigerweise 
aus deren Methodenrepertoire zugunsten des Vorgangs des Verstehens heraus. 
Das Individuum, das ineffabile, d.h. wunderbar, außerordentlich und einzigartig 
ist, entzieht sich jedem Vergleich. Werden Kunstwerke bzw. literarische Werke in 
diesem autonomieästhetischen Sinne aufgefaßt, d.h. werden Begriffe wie Genie, 
Werk, dessen Einzigartigkeit und Unableitbarkeit, Organismuskonzeptionen der 
Form und Vorstellungen über die Zweckfreiheit der Kunst in den Vordergrund der 

_________________________________________________ 

38 Wilhelm Dilthey: Die Entstehung der Hermeneutik [1900]. In: Ders.: Gesammelte Schriften. 
Bd. 5. Stuttgart, Göttingen 6., unv. Aufl. 1957, 317-331. 



 

 

42 Komparatistik – Fremdheit – Vergleichung 
 

 

kunst- bzw. literaturtheoretischen Argumentation gestellt, hat eine vergleichende 
Methode ihr Recht verloren. Was bleibt, sind Einzel- bzw. Werkinterpretationen. 

Die späteren methodologischen Auseinandersetzungen in der Komparatistik über 
den französischen oder amerikanischen Weg, oder über die Frage, ob der 
Vergleich in der Vergleichenden Literaturwissenschaft die fachkonstituierende 
Basisoperation sei, sind im Prinzip auf die eben skizzierten Grundfragen 
wissenschaftlicher Prinzipienlehre zurückzuführen. 

Eines der wiederkehrenden Themen in den Grundsatzdebatten des Faches ist die 
Frage, welche Stellung dem Vergleich bzw. der vergleichenden Methode in der 
Allgemeinen und Vergleichenden Literaturwissenschaft zukommt. Zielt die Kon-
junktion in der Fachbezeichnung darauf, daß sich diese Wissenschaft „eben nicht 
ausschließlich als die Wissenschaft vom Vergleichen der Literatur“39 definieren 
läßt, oder bringt sie zum Ausdruck, daß der Vergleich – analog zu Durkheims 
Gründungsprogramm der Sozialwissenschaft als einer ‘vergleichenden 
Soziologie’ – das methodologische Instrumentarium darstellt, mit dessen Hilfe 
dieses Fach zu grundlegenden Aussagen über ‘Literatur’ zu gelangen sucht? 

Der auf den Punkt gebrachten Formel des namhaften französischen Komparatisten 
Jean-Marie Carré „La littérature comparée n’est pas la comparaison littéraire.“40 
hatte in der komparatistischen Grundsatzdebatte der fünfziger Jahre der 
amerikanische Literaturwissenschaftler René Wellek mit der Rehabilitation des 
Vergleichs geantwortet und ihn unter dem Dach einer allgemeinen 
Literaturwissenschaft in das Methodenreservoir der Komparatistik zurückgeholt. 
Stärker noch hatte dann Henry H. H. Remak die „systematische Neubelebung des 
vergleichenden Elements“ für die Komparatistik eingefordert.41 Die ältere 
Mahnung Carrés greift demgegenüber der Konstanzer Romanist Hans Robert Jauß 
wieder auf, wenn er davor warnt, „aus dem Vergleich eine autonome Methode und 
metahistorische Kategorie“42 zu machen. 

Dem Hin- und Her solcher Warnungen und Rehabilitationen liegt m.E. freilich 
eine verkürzte Einsicht in die Leistung des Vergleichs und eine einseitige 
Bewertung der Funktionen der Vergleichung zugrunde. Die Leistung des 
Vergleichs als einer Methode besteht darin, daß er sowohl die Besonderheit bzw. 
Eigenart der jeweiligen Comparata, d.h. das, was sie trennt, als auch die 

_________________________________________________ 

39 Konstantinowic, a.a.O., 8. 
40 Jean-Marie Carré: Préface. In: Marius-François Guyard: La littérature comparée. Paris 1951; 

zit. Dyserinck, a.a.O., 50. 
41 Henry H. H. Remak: Definition und Funktion der Vergleichenden Literaturwissenschaft 

[1961, 2. Aufl. 1971]. In: Horst Rüdiger (Hg.): Komparatistik. Aufgaben und Methoden. 
Stuttgart, Berlin, Köln, Mainz 1973, 11-54, hier: 27. 

42 Hans Robert Jauß: Das Ende der Kunstperiode – Aspekte der literarischen Revolution bei 
Heine, Hugo und Stendhal. In: Ders.: Literaturgeschichte als Provokation. Frankfurt am Main 
1970, 107-143, hier: 141. 



 
 

 

Vergleich 43 

 

Allgemeinheit, d.h. das, was sie verbindet, herausarbeitet. Besonderes und 
Allgemeines sind im Vergleich dialektisch aufeinander bezogen und bedingen 
einander wechselseitig. Die Funktion der Vergleichung als einer Textsorte kann 
sowohl in der agonalen Dynamik eines Rangstreites als auch in der wechselweisen 
Ausgleichung normativer Geltungsansprüche bestehen. Im ersten Fall kommt die 
Vergleichung einem einseitigen Schuldspruch gleich, bei dem einer der Parteien, 
d.h. einem der Comparata, ein Tort angetan wird, im zweiten Fall ähnelt die 
Vergleichung einem gerichtlichen Vergleichsverfahren, bei dem die Parteien ihre 
Interessen wechselweise auszugleichen suchen. Daß die Vergleichung zur 
Anerkennung der Rechts- bzw. Geltungsansprüche des Anderen bzw. Fremden 
unter der Voraussetzung führt, daß der Andere oder Fremde die eigenen Rechts- 
bzw. Geltungsansprüche ebenfalls anerkennt, deckt eine Art komparatistischer 
Ethik auf. Sie entspricht der Verfahrensweise des juristischen Vergleichs. Die 
komparatistische Ethik folgt daraus, daß das Eigene im Fremden, das Fremde im 
Eigenen sich selbst erblickt. Das Eigene ist das Fremde in anderer Gestalt. Mit 
diesem wechselseitigen Bezug geht eine symmetrische Kommunikationssituation 
einher.  

Eine solche Ethik der Vergleichung ist anschließbar an eine Diskussion, die heute 
unter dem komplementären Eindruck von Multikulturalismus und Fundamentalis-
mus geführt wird. Es geht darum, eine reziproke Wertschätzung anderer bzw. 
fremder Kulturen, Religionen und Lebensweisen zu fördern, ohne doch auf die 
Geltungsansprüche universalistischer Normen, z.B. von Vernunft und Menschen-
rechten, verzichten zu müssen. Jürgen Habermas hat versucht, eine solche ‘Einheit 
der Vernunft in der Vielfalt ihrer Stimmen’ geltend zu machen, um der Resigna-
tion – Habermas spricht von einem lähmenden „Entmutigungseffekt“43 – 
kontextualistischer, d.h. relativistischer bzw. neohistoristischer Positionen, 
auszuweichen. Aufgedeckt wird dabei der Zusammenhang, der zwischen 
hermeneutischen Einsichten, ethischen Haltungen und politischer Relevanz 
besteht:  

Ich meine die Einsicht, daß interkulturelle Verständigung nur unter 
Bedingungen symmetrisch eingeräumter Freiheiten und reziprok 
vorgenommener Perspektivübernahmen gelingen kann.44 

Ein solches ‘Kommunikationsklima’ ist der komparatistischen Methode des Ver-
gleichs und der Textsorte der Vergleichung stets eigen gewesen. 

_________________________________________________ 

43 Jürgen Habermas: Die Einheit der Vernunft in der Vielfalt ihrer Stimmen. In: Ders.: Nach-
metaphysisches Denken. Philosophische Aufsätze. Frankfurt am Main 1988, 153-186, hier: 
181. 

44 Jürgen Habermas: Wahrheit und Wahrhaftigkeit. Die Freiheit der Selbstvergewisserung und 
des Selbstseinkönnens (Rede zur Verleihung des Karl-Jasper-Preises in Heidelberg am 26. 
Nov. 1995). In: Die Zeit 50 (8. Dez. 1995), 59-60, hier: 60. 



 

 

44 Komparatistik – Fremdheit – Vergleichung 
 

 

 

2.3.5 Typen und Ebenen des komparatistischen Vergleichs 

In der bereits mehrmals erwähnten Einführung in die Komparatistik von Angelika 
Corbineau-Hoffmann führt die scheinbar naive Frage an den Komparatisten „Wie 
vergleichen Sie Literatur und warum?“ zu einiger methodisch beabsichtigter 
Verlegenheit. Diese Verlegenheit bestätigt freilich das vehemente Urteil, das 
bereits vor knapp fünfzig Jahren der Philosoph Erich Rothacker im Blick auf das 
Fehlen einer „‘allgemeinen, vergleichenden Wissenschaftslehre’“ in den Geistes- 
und Kulturwissenschaften – die Begrifflichkeit wird von Rothacker synonym 
gebraucht! – ausgesprochen hat. Ohne eine solche theoretische Grundlegung der 
Prinzipien der Vergleichung hingen alle vergleichenden Einzelwissenschaften, 
also auch die Komparatistik, wie es gesperrt heißt, „ i n   d e r   L u f t .“45  

Zur Beantwortung der warum-Frage des Vergleichens sind im letzten Abschnitt 
einige Gesichtspunkte vorgebracht worden: Der Vergleich führt zu Einsichten (a) 
auf der Ebene allgemeiner Gesetzmäßigkeiten der Literatur, (b) auf der Ebene der 
je besonderen Eigenart eines bestimmten Werkes und (c) auf der Metaebene me-
thodologischer Aussagen, z.B. im Blick auf die Austauschbarkeit der Beobachter-
perspektive. Die wie-Frage ist möglicherweise noch weniger leicht zu 
beantworten. Corbineau-Hoffmann gesteht:  

Selten sind in der Fachdiskussion konkrete Überlegungen darüber angestellt 
worden, worin die Methodik des Vergleichens bestehe; von einer 
Methodologie kann a fortifiori noch weniger die Rede sein.46 

Natürlich werden solche Geständnisse in wissenschaftlichen Fachbüchern nur vor-
gebracht, um den eingestandenen Mangel im Anschluß nur um so überzeugender 
ausräumen zu können. In dem zitierten Einführungswerk werden zunächst zwei 
unterschiedliche Modelle referiert, in die wichtigsten Formen des Vergleichens 
Ordnung zu bringen, bevor die Frage weiter verfolgt wird, wie man konkret vor-
geht, wenn man – wie es oben für die Textsorte der Vergleichung als gattungskon-
stituierend herausgestellt worden ist – „Werk A mit Werk B und C“ (ebd., 85) 
vergleichen will. 

 

2.3.5.1 Typen des Vergleichs? Kontaktstudie und typologischer Ansatz 

Als sehr wirkungsvoll hat sich eine Taxonomie erwiesen, mit der der slowakische 
Wissenschaftler Dionýs Durišin seit der Mitte der sechziger Jahre versucht hat, 

_________________________________________________ 

45 Rothacker, Die vergleichende Methode, a.a.O., 33. 
46 Corbineau-Hoffmann, a.a.O., 76. 



 
 

 

Vergleich 45 

 

„Die wichtigsten Typen literarischer Beziehungen und Zusammenhänge“47 zu sor-
tieren. Durišin unterscheidet zwischen „genetischen Beziehungen“ bzw. „Kontakt-
beziehungen“ auf der einen Seite und „typologischen Zusammenhängen“ auf der 
anderen Seite. ‘Kontakt’ und ‘Ähnlichkeit’ sind bei Durišin konstituierende Be-
griffe. Unter dem einen Begriff verbirgt sich – wie wir noch sehen werden – das 
Konzept der ‘rapports’, das die französische Schule der Komparatistik ausdauernd 
in Bann geschlagen hat. Der andere Begriff bezieht sich auf die 
Möglichkeitsbedingung des Vergleichs, d.h. auf die Similarität, die als tertium 
comparationis die beiden Vergleichsglieder verbindet. 

Die Kontaktbeziehungen werden ihrerseits unterschieden in externe Kontakte und 
interne Kontakte. Externe Kontakte bezeichnen einen literarischen Informations-
austausch, der durch Berichte, Mitteilungen und Übersetzungen zustande kommt. 
Interne Kontakte beziehen sich dagegen auf solche Kontakte, die unmittelbar im 
literarischen Prozeß zur Geltung kommen, die Beziehungs- und Wirkungsdynamik 
im Kunstwerk selbst und dessen Gesamtstruktur betreffen. Was damit genau ge-
meint sein kann, bleibt zunächst jedoch undeutlich. Man muß zur Erklärung dieser 
Unterscheidung wohl zumindest zwei Voraussetzungen thematisieren. (a) Die 
erste Voraussetzung besteht in dem Begriff der „Weltliteratur“, der von Durišin 
explizit in einem bestimmten Sinn verwendet wird. ‘Weltliteratur’ meint hier 
nicht die quantitative Versammlung unterschiedlicher Literaturen rund um den 
Globus, von deren vielfältigem Vorhandensein etwa die Lektüre der rund 
einhundert Essays in der ersten Auflage von Kindlers Literaturlexikon leicht 
überzeugen kann. ‘Weltliteratur’ bezeichnet bei Durišin vielmehr ein homogenes, 
sprachliche Unterschiede zwar übersteigendes, gleichwohl aber 
zusammenhängendes Ensemble, d.h. „einen Komplex entwicklungsgeschichtlich 
und typologisch in gewisser Weise gegenseitig bedingter literarischer 
Schöpfungen.“ (ebd., 47) Man könnte auch von einem ziemlich großen 
intertextuellen Raum sprechen, in dem sprachliche Unterschiede aufgrund 
vielfältiger, meist unübersichtlicher literarischer Vermittlungs- und Überset-
zungsprozesse von nachgeordneter Bedeutung sind. (b) Die zweite Voraussetzung 
besteht in einem engen Literaturbegriff, d.h. im implizierten Begriff des literari-
schen Werks. Bestehen unmittelbare Beziehungen zwischen zwei Werken, wird 
z.B. ein Werk in einem anderen zitiert, angespielt oder parodiert, ahmt das eine 
das andere nach oder transformiert das eine das Modell des anderen, und ist 
nachweisbar, daß der Autor A des Werkes X das Werk Y des Autors B im 
Original gelesen hat, scheinen die Bedingungen eines internen Kontakts erfüllt zu 
sein.  

In Durišins Begriff des internen Kontakts, der im Textraum der ‘Weltliteratur’ 
zwischen zwei Werken bestehen kann, deutet sich der Versuch an, mit Mitteln 

_________________________________________________ 

47 In: Gerhard Ziegengeist (Hg.): Aktuelle Probleme der Vergleichenden Literaturforschung. 
Berlin 1968, 47-57. 



 

 

46 Komparatistik – Fremdheit – Vergleichung 
 

 

komparatistischer Verfahrensweisen zu erfassen, was zur gleichen Zeit in 
Frankreich zur Formulierung des Intertextualitätsbegriffs führte – die Einsicht in 
die Tatsache, daß „das Wort seines Weges eingedenk“ (Michail Bachtin) und 
daher jeder Text „ein Mosaik von Zitaten“, d.h. Absorption und Transformation 
eines anderen Textes (Julia Kristeva), ist. Bekanntlich – hat Heinz Schlaffer 
einmal gekalauert – ist Literatur immer schon Sekundärliteratur. Durišin führt im 
Zusammenhang des internen Kontakts eine Reihe von „Formen der literarischen 
Wirkung“ (53) auf, bei der eine literarische Erscheinung auf eine andere 
unmittelbaren Bezug nimmt. Genannt werden etwa Reminiszens, Anregung, 
Filiation, Parodie, Travestie oder Kongruenz, wobei die letzte Form der 
literarischen Wirkung wiederum unterteilt wird in Entlehnung, Imitation, 
Adaption, Nachgestaltung, Variation und Paraphrase. Durišin thematisiert mithilfe 
des komparatistischen Kontaktbegriffs jenes vielgestaltige und unübersichtliche 
Geflecht, das einen Text mit einem anderen in „eine manifeste oder geheime 
Beziehung“48 bringt. Dieses Beziehungsgeflecht hat der französische 
Literaturwissenschaftler Gérard Genette später – jedoch in anderen als in kompa-
ratistischen Disziplinzusammenhängen – im Rahmen einer komplexen Poetik der 
Transtextualität zu strukturieren versucht und insgesamt fünf Typen transtex-
tueller Beziehungen unterschieden: (a) Intertextualität, d.h. die effektive, ggf. mar-
kierte Präsenz eines Textes in einem anderen Text, z.B. Zitate, Plagiate, Anspie-
lungen etc., (b) Paratextualität, d.h. die Texte, die die Umgebung eines anderen 
Textes bilden, z.B. Vorworte, Nachworte, Titel, Untertitel, Waschzettel etc., (c) 
Metatextualität, d.h. die kommentierende Beziehung eines Textes auf einen 
anderen, z.B. Kommentare, Kritiken etc., (d) Architextualität, d.h. die 
taxonomische Zugehörigkeit eines Textes zu einer Textklasse, z.B. Gattung, 
Textsorte etc., und (e) Hypertextualität, d.h. die Ableitung eines Hypertextes von 
einem Hypotext durch Transformation oder Nachahmung, z.B. Parodie, Travestie, 
Persiflage, Pastiche etc. 

Neben externen und internen Kontakten nennt Durišin auch Kontakte, die der lite-
rarischen Beziehung voraus- oder mit ihr einhergehen, und zwar briefliche 
Verbindungen, die durch die Erforschung von Korrespondenzen und anderen 
Archivmaterialien aufgedeckt werden. Ob es sich bei dem brieflichen Kontakt um 
eine dritte Kontaktart neben dem internen und externen Kontakt oder um eine 
Unterart des externen Kontakts handelt, wird nicht deutlich. Ähnliches gilt auch 
für eine weitere Unterscheidung, die zur Differenzierung des Kontaktbegriffs 
angeführt wird. Gesprochen wird von direkten und vermittelten Kontakten. 
Direkte Kontakte setzen den Kontakt mit dem „Original“ (ebd. 51) voraus. 
Vermittelte Kontakte bedürfen der Mediatoren, d.h. der Zwischenglieder. Gedacht 
wird an die Kontaktvermittlung durch publizistische Äußerungen, einfache 
Mitteilungen, wissenschaftliche Studien oder literarische Übersetzungen.  

_________________________________________________ 

48 Gerard Genette: Palimpseste. Die Literatur auf zweiter Stufe [frz. 1982]. Frankfurt am Main 
1993, 9 ff. Dort das folgende. 



 
 

 

Vergleich 47 

 

Die Klassifikation typologischer Zusammenhänge führt zur Unterscheidung von 
drei Sorten literarischer Parallelen: (a) Gesellschaftlich-typologische Parallelen 
zwischen literarischen Erscheinungen können auf soziale oder ideelle Faktoren 
zurückgeführt werden, z.B. auf analoge Etappen der gesellschaftlichen Entwick-
lung unterschiedlicher Völker. Was ein ‘Volk’ ist, soll uns an dieser Stelle nicht 
interessieren, wie so viele Begriffe der Geisteswissenschaft hängt auch dieser in 
der Luft. Deutlich wird jedoch, daß Durišin hier von einem Geschichtsverständnis 
geprägt ist, das universal geltende Entwicklungsgesetze impliziert, sei es nun, daß 
diese ‘große Erzählung’ nach organologischen (z.B. Jugend, Alter und Tod), my-
thologischen (z.B. Aufstieg und Fall) oder formationstheoretischen (z.B. Urgesell-
schaft, Sklavenhaltergesellschaft, Feudalgesellschaft, Kapitalismus, 
Kommunismus) narratologischen Mustern gedacht wird. Wer literarische 
Typenbildung mit gesellschaftlichen Entwicklungsprozessen parallelisiert, 
unterstellt jedenfalls historischen Gleichschritt in unterschiedlichen sprachlich, 
kulturell, national, staatlich, ethnisch oder sonstwie definierten Räumen. Als 
Beispiel für eine solche gesellschaftlich-typologische Parallele wird im Blick auf 
die komparatistische Thematologie das Motiv des ‘überflüssigen Menschen’ 
angeführt, das in den europäischen Literaturen des 19. Jahrhunderts, zumal in den 
slawischen, offenbar signifikant häufig auftritt. (b) Literarisch-typologische 
Parallelen verweisen auf Gesetzmäßigkeiten innerhalb der Entwicklung z.B. 
literarischer Richtungen oder Gattungen. Man könnte hier an Gattungs- oder 
Stilpräferenzen bestimmter literarischer Epochen, Perioden, Strömungen oder 
Bewegungen denken. (c) Psychologisch-typologische Analogien verweisen 
offenbar auf die Affinität zwischen mentalen Dispositionen und historischen 
Situationen. Als Beispiel wird das „Tolstoianertum“ – soziale Versöhnlichkeit 
gepaart mit Gewaltverzicht – in der russischen und slowakischen Literatur 
genannt. Auch an solche Erscheinungen wie Sentimentalismus, Weltschmerz oder 
Dandytum könnte man denken. 

Die Unterscheidung zwischen Kontaktstudie und typologischer Studie bzw. kon-
taktologischer Literaturforschung und typologischer Literaturforschung ist streng-
genommen ziemlich schief, da der Kontakt zwar viel mit feingliedriger 
Einflußforschung, jedoch nichts mit der methodologischen Operation des 
Vergleichs zu tun hat. Kontakt und Ähnlichkeit rangieren nicht auf beigeordneten, 
sondern vielmehr auf untergeordneten wissenstheoretischen Ebenen, insofern das 
eine der hinreichende, aber nicht notwendige Grund des anderen sein kann. Die 
durch den Vergleich herausgearbeitete Ähnlichkeit zwischen zwei oder mehreren 
Werken kann, muß freilich nicht, ihren Grund in einem Kontakt – sei er externer 
oder interner, indirekter oder direkter, passiver oder aktiver Natur – haben. Und 
umgekehrt: Man vermutet einen typologischen Zusammenhang dort, wo bloß noch 
nicht genug Archivarbeit zur Entdeckung der genetischen Beziehung oder zur 
Namhaftmachung des Vermittlers geführt haben. Daher sieht sich Durišin am 
Schluß seines Klassifikationsversuchs gezwungen, die Relativität seiner 
Unterscheidung zwischen Kontaktstudie und typologischem Ansatz zu 



 

 

48 Komparatistik – Fremdheit – Vergleichung 
 

 

konzedieren, indem er festhält, „daß sich Kontakt- und typologische Momente 
häufig gegenseitig bedingen“ (ebd. 55). 

Durišins Überlegungen machen mithin nicht – wie geurteilt worden ist –, „den 
Vergleich selbst zum Gegenstand der Reflexion“49, sondern sie bieten vielmehr 
eine verdienstvolle Typologie von unterschiedlichen Forschungspraktiken, die in 
der Komparatistik üblich geworden sind. 

 
2.3.5.2 Exkurs: Die Subversion der Grenze – Intertextualität und Interkul-

turalität 

Ein mehr (Kristeva / Barthes u.a.) oder weniger (Genette u.a.) weiter Intertextua-
litätsbegriff bot in den siebziger und achtziger Jahren die Dynamik für die 
Konzeption der Interkulturalität. Kultur (und Geschichte) wird hier als Text, d.h. 
als ein Geflecht sprachlicher und nichtsprachlicher Zeichen, verstanden. Die 
Semiologie, d.h. die Wissenschaft von den Zeichen, wird gegenüber der 
Konzeption bei Saussure – der Diskursivitätsbegründer des Strukturalismus –, der 
diese neue Wissenschaft auf Systeme sprachlicher Zeichen beschränkt wissen 
wollte, erweitert. Mit einem gewissen Recht kann man daher von einer 
poststrukturalistischen Kultursemiologie bzw. -semiotik sprechen, die bildliche, 
filmische oder musikalische Bezeichnungspraktiken („pratiques signifiantes“) 
ebenso einbezieht, wie z.B. vestimentäre (von frz.: vêtement) Codierungen, d.h. 
Dresscodes nach dem Ende der zünftigen Kleiderordnungen.  

Bezeichnet ‘Intertextualität’ die Präsenz eines Textes in einem anderen, 
bezeichnet analog dazu ‘Interkulturalität’ die Präsenz einer Kultur in einer 
anderen. Der Begriff der Grenze, der ein Werk von einem anderen, eine Kultur 
von einer anderen etc. geschieden hatte, wird unscharf und verschwimmt. Sie wird 
von diesen Neukonzeptionen verflüssigt, unterminiert, subvertiert. Parallel zu 
solchen poststrukturalistischen Grenzauflösungen zielen postmoderne Theoretiker 
auf die Einebnung vertrauter Hierarchien und unterschiedlicher Gattungsgrenzen. 
„Cross the Border. Close the Gap“, d.h. die Überschreitung und Schließung des 
Unterschieds zwischen E + U, Ernster Kultur und Unterhaltungskultur, 
Hochkultur und Alltags- bzw. Popkultur empfiehlt der anerkannte amerikanische 
Literaturwissenschaftler Leslie Fiedler im Playboy-Magazin. In den Augen von 
Clifford Geertz – einer der profiliertesten Cheftheoretiker des ‘cultural turns’ – 
erscheint das verflüssigende, pluralisierende und dezentrierende ‘genre blurring’ 
als Ausdruck eines „distinctly democratical temper“. In einem programmatischen 
Aufsatz wird die Umwertung unserer Denkweise (unter Anspielung an die 
damalige französische Texttheorie Roland Barthes’) festgehalten: 

_________________________________________________ 

49  Corbineau-Hoffmann, a.a.O., 82. 



 
 

 

Vergleich 49 

 

Something is happening to the way we think about the way we think. / We 
need not accept hermetic views of écriture as so many signs signing signs, 
or give ourselves so wholly to the pleasure of the text that its meaning disap-
pears into our responses, to see that there has come into our view of what we 
read and what we write a distinctly democratical temper. The properties 
connecting texts with one another, that put them, ontologically anyway, on 
the same level, are coming to seem as important in characterizing them as 
those dividing them [...].50 

Das, was Texte verknüpft, wird genauso wichtig wie das, was sie unterscheidet. 
Oder dialektischer formuliert: Die Grenze erscheint nicht länger als etwas, das 
trennt, sondern als Schwelle, die verbindet. Kurz – der Grenzbegriff kollabiert.  

Von besonderem Interesse sind von nun ab Hybridbildung und Synkretismus, d.h. 
alle Formen der Vermischung, seien sie staatlicher, nationaler, ethnischer, kultu-
reller, sprachlicher, geschlechtlicher oder anderer Art. Ich nenne hier z.B. nur fol-
gende: (a) Migration, d.h. Wanderungsbewegungen über staatliche Grenzen hin-
weg. (b) Kreolisierung, d.h. ‘code-switching’ bzw. Sprachmischung aller Art. (c) 
Metissage (von lat.-span. ‘mestizaje’: Mestize), d.h. Rassenmischung und damit 
einhergehende Formen des Kultur-Synkretismus bzw. der ‘métissage culturel’. (d) 
Kolonialisierungs- und Entkolonialisierungsprozesse, d.h. das Eindringen der er-
obernden in die eroberte Kultur bzw. das Nachwirken der Kolonialkultur nach der 
politischen Entkolonialisierung. Hier hat sich seither das Feld der Postcolonial 
Studies etabliert. (e) Homo- und Bisexualität, Transvestismus, Zwittertum u.a., 
d.h. sämtliche Deklinationsformen nicht-heterosexueller Praxis. Sie werden zum 
bevorzugten Forschungsfeld der Queer-Studies (von engl. ‘queer’: eigenartig, 
komisch, schwul), die Anfang der neunziger Jahre die Gay- und Lesbian-Studies 
ablösen. 

Wie die Nationalstaatenbildung im 19. und frühen 20. Jahrhundert 
Nationalphilologie und Komparatistik als literaturwissenschaftliche 
Komplementärerscheinungen hervorbrachte, antworten die unterschiedlichen 
Spielarten des Interkulturalitätskonzepts auf die Globalisierung der Weltmärkte 
mit ihren Waren- und Arbeitskraftströmen. 

 

2.3.5.3 Fünf Vergleichstypen 

Auch die „fünf Vergleichstypen“51, die der Saarbrücker Komparatist Manfred 
Schmeling – in freier Weiterentwicklung der Vorgaben Durišins – mit der Absicht 

_________________________________________________ 

50 Clifford Geertz: Blurred Genres. The Refiguration of Social Thought. In: The American 
Scholar 29 (1980), H. 2, 165-179, hier: 166. 

51 Schmeling, a.a.O., 11 ff. Dort das folgende. 



 

 

50 Komparatistik – Fremdheit – Vergleichung 
 

 

einer Grundlegung der komparatistischen Methodologie unterscheidet, bieten we-
niger eine kritische Analyse des Vergleichsbegriffs als eine Musterung komparati-
stischer Praxis. Unterschieden werden fünf Tätigkeitsmerkmale des Vergleichs:  

(a) Der „monokausale Vergleich“ beruht auf dem direkten genetischen Bezug zwi-
schen zwei oder mehreren Vergleichsgliedern. Typisch sind Untersuchungen mit 
Titeln wie ‘Heines Verhältnis zu Byron’, ‘Hoffmann und Baudelaire’, ‘Poe und 
Baudelaire’ oder ‘Goethe in Frankreich’. Tatsächlich geht es hier weniger um Ver-
gleichstätigkeit als um das Aufarbeiten von Einflüssen und Beziehungen, seien sie 
nun interner oder externer Art, d.h. es geht hier um ‘Einflußforschung’.  

(b) Der „zweite[n] Vergleichstyp“ erweitert die kausale Beziehung zwischen zwei 
oder mehreren Vergleichsgliedern um eine außerliterarische Dimension. Die Ver-
gleichsglieder werden in den „historischen Prozeß“ eingefügt, um Erklärungsmu-
ster generieren zu können, warum bestimmte Textverarbeitungsstrategien zu 
einem gegebenen Zeitpunkt dominiert haben. Es geht hier nicht um 
Einflußforschung, wie unter (a), wo die Perspektive des wirkenden Werks 
eingenommen wird, sondern um Rezeptionsforschung, in der die Perspektive des 
aufnehmenden Werks, d.h. die produktive Rezeption, im Vordergrund steht.  

(c) Der dritte Vergleichstyp basiert auf „Kontextanalogie“. Die Ähnlichkeit zwi-
schen zwei oder mehreren Vergleichsgliedern wird – vergleichbar der 
gesellschaftlich-typologischen Parallele bei Durišin – auf einem 
„außerliterarischen Hintergrund“, der den Comparata gemeinsam ist bzw. sein 
soll, gesucht. Z.B. bestehen zwischen den englischen, französischen oder 
amerikanischen Großstadtromanen Ende des 19., Anfang des 20. Jahrhunderts – 
wie z.B. Dickens’ Hard Times, Zolas Paris-Roman oder Dos Passos’ Manhattan 
Transfer – kaum Beziehungen kontaktologischer Art. Vielmehr erklärt sich das 
thematische Material aus der Ähnlichkeit der außerliterarischen, gesellschaftlich-
sozialen und ökonomischen Situation der Industrialisierungs- und 
Urbanisierungsprozesse der verschiedenen Länder.  

(d) Der vierte Vergleichstyp ist ahistorischer Natur und verfolgt ein „strukturales 
Interesse“ gegenüber der literarischen Erscheinung. Hier stehen nicht, wie in (a) – 
(c) literaturhistorische, sondern vielmehr systematische Fragestellungen zur De-
batte, seien sie formalästhetischer, semiotischer, strukturalistischer, linguistischer 
oder psychoanalytischer Art.  

(e) Der fünfte Vergleichstyp wird von der „vergleichenden Literaturkritik“ gebil-
det, d.h. der Vergleich bezieht sich nicht auf Literatur im engen Sinne, sondern er 
findet auf einer Metaebene, d.h. gewissermaßen auf der Ebene der Sekundärlitera-



 
 

 

Vergleich 51 

 

tur, statt. Verglichen werden verschiedene Arten von Literaturtheorie, Literatur-
kritik und Literaturwissenschaft auf internationaler Ebene.52 

 

2.3.5.4 Eine Methodik des Vergleichens 

Corbineau-Hoffmann hat in ihrer Einführung wohl zurecht an den beiden hier vor-
gestellten Versuchen, die Praktiken des Vergleichens bzw. Inbeziehungsetzens zu 
systematisieren, kritisiert, daß weder die Überlegungen Durišins noch die Typolo-
gisierung Schmelings das Vergleichen „in seiner spezifischen Methodik“53 träfen. 
Gegenstand der Reflexion sei in beiden Fällen das Verglichene, nicht das Verglei-
chen, d.h. die Comparata, nicht die Comparaison selbst. Um der Methodik näher 
zu kommen, „wenn es gilt, Werk A mit Werk B und C zu vergleichen“ (ebd.), 
schlägt Corbineau-Hoffmann ein Fünf-Ebenen-Modell des Vergleichens vor. Hal-
ten wir zunächst fest, daß die literaturwissenschaftliche Tätigkeit hier auf Einzel-
werke bezogen wird, die einer immanenten Interpretation unterworfen werden. 
Erinnern wir ferner daran, daß die Gegenüberstellung von Werk A und Werk B, 
die hier ins Auge gefaßt wird, dem Dispositionsschema der Vergleichung folgt, 
d.h. sich das komparatistische Verfahren in eine alte literaturkritische Textsorte 
einschreibt. Schauen wir uns nun die Ebenen des Vergleichs genauer an, durch die 
das Verfahren zu einer „objektivierbaren Methode“ (ebd.) gehärtet werden soll. 
Unterschieden werden folgende fünf Ebenen: 

(a) Die referentielle Ebene bzw. die Ebene der Welthaltigkeit. Sie bezieht sich auf 
ein Textäußeres („univers extérieur“).  

(b) Die semantische Ebene bzw. die Ebene der Thematik. Auf dieser Ebene stellt 
der Text eine eigene Welt in Sprache dar („univers sémantique“).  

(c) Die syntaktische Ebene bzw. die Ebene der Textorganisation. Auf dieser Ebene 
werden die semantischen Elemente auf eine bestimmte Weise, z.B. als Narration, 
Deskription, Argumentation u.ä., organisiert.  

(d) Die sprachliche Ebene bzw. Ausdrucksebene („plan d’expression“). Auf dieser 
Ebene ist das sprachliche Material auf besondere Weise verfaßt.  

(e) Die Konzept- bzw. Bedeutungsebene des Textes. Auf dieser Ebene entfaltet 
sich die ‘Bedeutung’ bzw. die ‘Botschaft’ des Textes, und zwar „in Addition und 
Kumulation aller vorgenannten Ebenen“ (ebd.) 

_________________________________________________ 

52 Vgl. Joseph Strelka: Vergleichende Literaturkritik. Bern 1970. 
53 Corbineau-Hoffmann, a.a.O., 85. Übernommen werden im folgenden die Unterscheidungen, 

die Gérard Genot in einem „weitgehend unbeachtet gebliebene[n] Artikel“ vorgeschlagen hat: 
Niveaux de la comparaison. In: Actes du 8e Congrès de l’Association Internationale de 
Littérature Comparée (Budapest 1976). Bd. II. Stuttgart 1980, 743-750. 



 

 

52 Komparatistik – Fremdheit – Vergleichung 
 

 

Der Vergleich zwischen Texten bzw. Werken bewegt sich auf unterschiedlichen 
Ebenen, die aus methodischen Gründen sauber getrennt werden sollten. Tatsäch-
lich stellt dieses Ebenenmodell ein gutes Handwerkszeug zur Verfügung, wie bei 
der interpretatorischen Arbeit mit mehreren Texten verfahren werden kann. Der 
Grund der interpretatorischen Praktikabilität muß in den klandestinen Wurzeln der 
Methodik gesucht werden. Literaturtheoretisch gesehen, kombiniert der Verfah-
rensvorschlag Aussagen der phänomenologischen Methode vom mehrschichtigen 
Aufbau des literarischen Werks mit Handwerksregeln der explication de texte. 
Namentlich die von Roman Ingarden herausgestellte These, die wesensmäßige 
Struktur des literarischen Werks liege darin, „daß es ein aus mehreren heterogenen 
Schichten aufgebautes Gebilde“ sei, liegt der vorgeschlagenen 
Vergleichsmethodik zugrunde. Die von Ingarden ins Spiel gebrachten Schichten 
sind in den eben benannten Ebenen leicht wiederzuerkennen, z.B. die Schicht der 
Bedeutungseinheiten (= b) und der Wortlaute (= d) sowie jene besondere Schicht, 
die sozusagen „‘quer’“ zu den Einzelschichten gelagert ist (= e) und 
Zusammenhang und Zusammenwirken des organischen Baus ausmacht.54 
Daneben ähneln die Vergleichsebenen dem Schema der in Frankreich seit langem 
verbreiteten explication de texte. Die Deutung schreitet von der 
Auseinandersetzung mit Thema und Sujet (= b) fort zu Aufbau und Komposition 
(= c), wobei der explication littérale (Syntax etc.) einerseits, der explication 
littéraire (Wortwahl etc.) andererseits besondere Aufmerksamkeit gilt (= d). Am 
Schluß steht eine ‘Conclusion’, die darauf zielt, den Hauptgedanken bzw. die 
Intention des Werks herauszustellen (= e). 

 

2.3.6 Der Komparatist als Bekenner – Supranationalität und 
kulturelle Neutralität 

Die von Durišin und Schmeling geordneten Vergleichstypen bzw. Beziehungsmu-
ster sind nicht eigentlich komparatistikspezifisch. Vielmehr bezeichnen sie 
vergleichende wissenschaftliche Praktiken, die auch in den Einzelphilologien gang 
und gäbe sind, um Beziehungen, Einflüsse oder Rezeptionsprozesse zu erforschen 
und Verallgemeinerungen über Einzelwerke, z.B. in Fragen der 
Gattungszugehörigkeit bzw. Architextualität, oder einzelne Autoren, z.B. in 
Fragen eines generationskohorten-typischen Stils, hinausgehend treffen zu 
können. Auch die von Corbineau-Hoffmann vorgestellte Vergleichsmethodik 
kann nicht als Spezifikum der Vergleichenden Literaturwissenschaft bezeichnet 
werden. Das von ihr im Vorübergehen eingebrachte Beispiel einer dreigliedrigen 
komparatistischen Textanalyse – in Betracht gezogen werden Hofmannsthals 
Gedicht „Einem der vorübergeht“, Baudelaires „A une passante“ und Georges 

_________________________________________________ 

54 Roman Ingarden: Das literarische Kunstwerk [1931].4., unveränderte Auflage Tübingen 
1972, zitiert wird aus dem grundlegenden § 8, 25-30 („Das literarische Werk als ein mehr-
schichtiges Gebilde“). 



 
 

 

Vergleich 53 

 

„Von einer Begegnung“ – muß nur von drei auf zwei Comparata reduziert, d.h. 
um das französische Vergleichsglied erleichtert werden, und schon wäre man um 
die Komparatistik, nicht aber um den methodischen Vergleich gebracht. 

Um eine vergleichende Literaturwissenschaft zu einer Vergleichenden Literatur-
wissenschaft zu machen, muß also regelmäßig etwas dazukommen, was – um es 
böse zu sagen – die Daseinsberechtigung dieser Disziplin legitimiert. Von einer 
selbständigen Disziplin der Komparatistik, lautet die verbreitete 
Selbstbeschreibung des Fachs, kann die Rede nur dann sein, „wenn der 
multinationale, d.h. mehrsprachige Forschungsgegenstand von einem spezifisch 
supranationalen Standort aus – also auf der Basis einer insbesondere im Vergleich 
zu den Einzelphilologien zu wahrenden Neutralität – bearbeitet wird.“55 
Abgesehen davon, daß hier Multinationalität mit Mehrsprachigkeit gleichgesetzt 
wird, was die mehrsprachige Schweizerische Nation sicherlich nicht gerne hört, 
macht den Komparatisten in dieser Definition also nicht die Methodik aus, 
sondern eine eigentümliche Haltung: sein „ausdrückliche[s] Bekenntnis zu 
supranationalem Denken und wissenschaftlich begründeter kultureller Neutralität“ 
(ebd., 8). „Völkerverständigung“ und „Überwindung der negativen Folgen des 
nationalen Denkens“ – also offenbar nicht, muß man etwas sophistisch anfragen, 
‘Überwindung des nationalen Denkens’? – sind die moralischen Lernziele dieser 
bekennerfreundlichen Disziplin. 

Übungsaufgaben zum 2. Kapitel 

1. Versuchen Sie Ludwig Börnes Streitschrift „Menzel der Franzosenfres-
ser“ (1836/37) habhaft zu werden und klären Sie nach der Lektüre die 
Stellung des Verfassers zu Nationalismus und Patriotismus. 

2. Lesen Sie das Karl-Valentin-Zitat nochmals genau. Finden Sie darin 
Aspekte des Fremden, die in den vorgelegten Ausführungen nicht the-
matisiert worden sind. 

3. Schlagen Sie in einem einschlägigen Sachwörterbuch der Literaturwis-
senschaft den Artikel ‘Vergleich’ auf und vergleichen Sie die darin ge-
fundenen Aussagen mit den hier vorgelegten Ausführungen. 

 

_________________________________________________ 

55 Dyserinck, a.a.O., 7. 



3 Komparatistik als Wissenschaft von der sozialen 
Evolution der Literatur (H. M. Posnett) 

Die literaturwissenschaftliche Programmatik, die im folgenden thematisiert 
werden soll, ist eingebunden in grundsätzliche, wissenstheoretische 
Überzeugungen des ‘Positivismus’, z.B. von der Modellhaftigkeit 
naturwissenschaftlicher Verfahrensweisen, der Notwendigkeit empirischer 
Erhebung und Überprüfbarkeit der Fakten, der Kausalität in historischen, sozialen, 
kulturellen u.ä. Geschehensabläufen, der gesetzmäßigen Evolution der Geschichte, 
der prägenden Kraft sozialer Determinanten u.a. Daher soll dieser 
wissenschaftliche Ansatz zunächst kurz vorgestellt werden. 

 

3.1 ‘Thatsachen’ und ‘Causalität’ – die Methode des Posi-
tivismus 

Bei dem Wort ‘Positivismus’ handelt es sich um einen Begriff, der im heutigen 
literaturwissenschaftlichen Sprachgebrauch auf doppeldeutige Weise verwendet 
wird: (a) deskriptiv – Bezeichnung für ein bestimmtes methodisches Paradigma in 
der Entwicklung der Wissenschaften. (b) wertend – meist pejorative, ggf. polemi-
sche Bezeichnung für Tendenzen einer theoriekritischen bzw. theoriefeindlichen 
Haltung, die sich auf das bloße Sammeln von Fakten bzw. Tatsachen beschränkt 
und auf methodologische Reflexion verzichtet. 

Der pejorative Sprachgebrauch vollzieht eine spezifische Reduktion des 
positivistischen Programms des 19. Jahrhunderts, das durchaus mit reflektierter 
Methodologie auftrat und sich keineswegs mit dem Sammeln von Tatsachen 
zufrieden gab, sondern auf die kausale Erklärung empirischer Gegebenheiten und 
allgemeine Gesetzbildung zielte. Als Begründer des positivistischen Konzepts der 
Wissenschaften gilt der französische Philosoph Auguste Comte (1798-1857), 
insbesondere dessen gegen Theologie und Metaphysik gerichteter Cours de 
philosophie positive (6 Bände, Paris 1830-1842; dtsch. 1883). Die positive 
Philosophie profiliert sich gegenüber zwei älteren Entwicklungsstufen des 
menschlichen Geistes, und zwar gegenüber (a) einem état théologique, dessen 
Erklärungen auf abstrakte Erkenntnis, erste Ursachen oder letzte Ziele aus sind, 
und (b) einem état metaphysique, der dies ebenfalls tut, jedoch den Glauben an 
übernatürliche Mächte – Gott – durch abstrakte Prinzipien – Weltgeist – ersetzt 
hat. Stattdessen zielt Comte auf einen état positif, d.h. nicht auf eine innere Natur 
der Dinge, sondern auf das Gesetz der Erscheinungen, wie diese sich der 
Beobachtung (empirischer Anspruch) und der Vernunft (rationalistischer 
Anspruch) darbieten. Aufgabe der Wissenschaft ist die Rekonstruktion von 
Zusammenhängen und Gesetz- bzw. Regelmäßigkeiten, die es wie in der 
Naturwissenschaft, die als Leitdisziplin fungiert, zu ermitteln gilt. 



 
 

 

‘Thatsachen’ und ‘Causalität’ – die Methode des Positivismus 55 

Für die Literaturwissenschaft heißt das, daß auch literarische Werke bzw. Texte 
aus den sie bedingenden Faktoren erklärt bzw. abgeleitet werden müssen. Die 
Umsetzung von Comtes Programm für die literaturwissenschaftliche Forschung 
leistet der französische Philosoph und Geschichtswissenschaftler Hippolyte Taine 
(1828-1893). Als Bestimmungsfaktoren für die Entstehung literarischer Werke 
werden (in der Einleitung seiner Geschichte der englischen Literatur, Paris 1863) 
herausgestellt: (a) die Rasse, d.h. ethnische Determinanten, z.B. biologische 
Prägung, (b) das Milieu, d.h. soziale, ggf. auch kulturelle Determinanten, z.B. 
soziale Prägung, und (c) der Moment, d.h. die Kontingenz des historischen 
Prozesses, z.B. das Glück, der Augenblick etc. 

Der bedeutendste Vertreter des literaturwissenschaftlichen Positivismus im deutsch-
sprachigen Raum ist Friedrich Scherer (1841-1886). Er bestimmt in Analogie zu 
Taine drei maßgebliche Faktoren, die die Erkenntnis des literarischen Werks zu 
leiten haben, und zwar sind dies die drei „E’s“: (a) Das Ererbte. Die Literaturge-
schichte wird als Volkskunde (z.B. August Sauer, 1907) oder z.B. als Geschichte 
der deutschen Stämme und Landschaften (z.B. Josef Nadler, 1912/13) 
geschrieben. (b) Das Erlernte. Das Werk wird in seine ‘Bausteine’ bzw. Quellen, 
Einflüsse, Motive, Stoffe etc. zerlegt. (c) Das Erlebte. Das literarische Werk wird 
mit der Biographie seines Autors verschweißt. In allen drei Fällen findet eine kau-
sale Reduktion des literarischen Werks auf etwas anderes, ihm als Grund oder 
Quelle Vorgelagertes statt.  

Das Verhältnis von Kausalität und Tatsachen hat Scherer z.B. in einem kurzen 
Verriß einer namhaften Literaturgeschichte des 18. Jahrhunderts in wünschens-
werter Deutlichkeit zum Ausdruck gebracht. Darin betont er, daß keine „noch so 
treue und gewissenhafte Erforschung der Thatsachen“ den Historiker von der 
Pflicht entheben könne, dafür „Ursachen“, „Motivierung“ und eine „tiefere[n] cul-
turhistorische[n] Begründung“ anzugeben. Ausdrücklich stellt Scherer gegenüber 
einer „teleologischen Geschichtsbetrachtung“ – gemeint ist diejenige der Hegel-
schule – heraus, daß die „historische Grundkategorie [...] die Causalität“ sei. Er 
faßt Geschichte als eine „lückenlose Kette von Ursachen und Wirkungen“ auf, 
d.h. die „wahre Methode litteraturhistorischer Forschung“ besteht für ihn in der 
Rückführung der Tatsachen z.B. auf die „natürlichen Anlagen“, d.h. ethnischen 
Determinanten, und „äußerlichen Lebensbedingungen“, d.h. sozialen 
Determinanten.56 

 

_________________________________________________ 

56 Friedrich Scherer: H. Hettners Literaturgeschichte des 18. Jahrhunderts [Rez.]. 3. Thl. 
2. Buch. Braunschweig 1864, Vieweg [1865]; abgedr. in: Ders.: Kleine Schriften zur neueren 
Litteratur, Kunst und Zeitgeschichte. Hg. Erich Schmidt. Berlin 1893, 66-71.  



 

 

56 Komparatistik als Wissenschaft von der sozialen Evolution der Literatur (H. M. Posnett) 
 

3.2 Die leitenden Prinzipien einer neuen Literaturwissen-
schaft 

Die stärksten Impulse auf dem Gebiet der Vergleichenden Literaturwissenschaft 
verdankte England am Ende des 19. Jahrhunderts nicht französischen Pionieren 
der sich institutionalisierenden Disziplin (Jean-Jacques Ampère, Abel François 
Villemain, Philarète Chasles, Frédéric Ozanam, Louis Benloew, A. Delatouche, 
Joseph Texte oder Louis-Paul Betz), sondern Hutcheson Macaulay Posnett, der 
1886 in London mit dem Buch Comparative Literature den ersten umfassenden 
Versuch einer Darstellung der Methodenlehre unternahm. Posnett, der von Hause 
aus Jurist und später Ordinarius für Altphilologie und Anglistik am University 
College in Auckland, Neuseeland, war, übernahm den Anglizismus ‘comparative 
literature’ für die – wie er nicht müde wurde zu betonen – ‘neue Wissenschaft’ 
vom Literaturkritiker und Oxforder Professor für Dichtkunst, Matthew Arnold, der 
den Terminus als Lehnübersetzung aus dem Französischen für ein 
„grenzunbewußtes“57, d.h. ein Einzelliteraturen überspannendes und das 
Antikenerbe miteinbeziehendes Studium der Literatur übernommen hatte. Arnold 
begriff Europa geistesgeschichtlich als „one great confederation, bound to a joint 
action and working to a common result“. 

Das Werk, das in der renommierten Reihe International Scientific Series erschien, 
in der auch Herbert Spencers The Study of Sociology (1. Aufl. 1873) neu abge-
druckt wurde, wird heute je nach methodologischer Optik sehr gelobt oder sehr 
getadelt. Ulrich Weisstein ist in seiner Einführung in die Vergleichende Literatur-
wissenschaft geneigt, Posnett „eines von der Geschichte inzwischen selbst korri-
gierten Irrtums“ (ebd., 64) zu zeihen:  

Vom heutigen Standpunkt aus ist Posnetts Definition [von „Comparative 
Literature“] schon deswegen unhaltbar, weil sie nicht unbedingt über- oder 
international verfährt. (ebd.) 

Gerhard R. Kaiser dagegen hält in seiner Einführung in die Vergleichende Litera-
turwissenschaft Posnetts Comparative Literature  – man ist versucht zu sagen: 
gerade deswegen – für ein „über das komparatistische Schrifttum seiner Zeit weit 
hinausweisendes Werk“.58 Hervorgehoben wird Posnetts Sinn für die Geschicht-
lichkeit der Literatur, die Universalität des Blickfeldes, die Intention einer 
sozialgeschichtlichen Interpretation der weltliterarischen Entwicklung sowie die 
Zurückdrängung des ‘positivistischen’ Einflußkonzepts zugunsten des Hinweises 
auf den entscheidend bedingenden sozialen Kontext des rezipierenden Milieus – 

_________________________________________________ 

57 Das eigentümliche Adjektiv findet sich bei Ulrich Weisstein: Einführung in die Verglei-
chende Literaturwissenschaft. Stuttgart, Berlin, Köln, Mainz 1968, 63, dem die (spärlichen) 
Informationen zu Posnett entnommen sind. 

58 Gerhard R. Kaiser: Einführung in die Vergleichende Literaturwissenschaft. Forschungsstand 
– Kritik – Aufgaben. Darmstadt 1980, 28.  



 
 

 

Die leitenden Prinzipien einer neuen Literaturwissenschaft 57 

das alles seien Qualitäten, so Kaiser 1980, an denen sich noch die gegenwärtige 
Komparatistik orientieren könne. 

Offenbar muß das Werk schon zu Lebzeiten seines Autors auf zwiespältige Weise 
aufgenommen worden sein. Hugo Dyserincks Urteil, daß Posnett „weder in Eng-
land noch in Neuseeland [...] einen nennenswerten Anklang“59 gefunden habe, 
scheint aus der Luft gegriffen zu sein. In einem 15 Jahre später publizierten 
Aufsatz jedenfalls, The Science of Comparative Literature60, dem wir uns nun 
ausführlicher zuwenden wollen, antwortet Posnett vielmehr seinen offenbar 
zahlreichen Kritikern, seien es nun Amateure, Literaten oder Wissenschaftler, 
indem er dem englischen Publikum einen kurzen Abriß der Leitprinzipien und -
methoden der neuen Wissenschaft bietet. 

Bevor wir einzelne dieser Prinzipien diskutieren, wollen wir den etwas umfangrei-
chen Aufsatz zunächst gliedern, damit dessen im Schaubild zusammengefaßte 
Struktur deutlich wird. 

Einleitung 
(186-188) 

1. Frontstellung „new science“ vs. „old criticism“ 
2. Bezeichnung „Comparative Literature“ = „Literatur-
wissenschaft“ 

186-188 

Hauptteil: 
leading principles 
and method 
(188-198) 

I. drei „leading principles“: 
   1. „social evolution“ (clan, city, nation, cosmopolitan 
spirit) 
   2. „individual evolution“ („progress of 
consciousness“) 
   3. „influence of environment“  
II. „method“: 
   „historical“, „comparative“ 

188-196 
188-193 
193-195 
195-196 
 
196-197 
 

Schlußteil 
(198-206) 

- „facts“ statt „fancies“ 
- Selbstbezug: „the first“ 
- „origin of my Comparative Literature“ (Dankadresse 
an Sir Henry Maine) 

198-203 
203-204 
204-206 
 

Hutcheson Macaulay Posnett : The Science of Comparative Literature (1901) – Gliederung 
 

3.2.1 New Science 

Es mangelte Posnett gewiß nicht an Selbstbewußtsein. Im Gegenteil: der auf die 
15 Jahre zurückliegende Publikation des Bandes Comparative Literature und die 
damit einhergehenden, teils feindlichen, teils freundlichen Rezensionen61 zurück-

_________________________________________________ 

59 Dyserinck, a.a.O., 30. 
60 Hutcheson Macaulay Posnett: The Science of Comparative Literature. In: Contemporary Re-

view 79 (1901), 855-872; wiederabgedr. in: Hans-Joachim Schulz, Phillip H. Rhein (Ed.): 
Comparative Literature. The Early Years. An Anthology of Essays. Chapel Hill 1973, 186-
206; zit. im folgenden in ( ) im Text. 

61 „Posnett’s book received a rather favorable early reception [...]“, heißt es (im Gegensatz zu 
der in Anm. 4 zitierten Ansicht) in einer kurzen Vorbemerkung der Herausgeber des Wie-



 

 

58 Komparatistik als Wissenschaft von der sozialen Evolution der Literatur (H. M. Posnett) 
 

blickende Aufsatz stellt mit einiger Penetranz einen recht selbstbezogenen (fast 
egozentrischen oder nabelschauartigen) Gestus heraus. Mehrmals wird die 
Priorität seines Werks, seine Wirkung im Bezug auf weitere Studien, vor allem 
aber auch auf komparatistische Lehrstuhlgründungen auf dem Kontinent, 
namentlich in Frankreich (Texte, Bruntière, Wetz, Betz u.a.) unterstrichen: „I 
claim to have first stated and illustrated the method and principles of the new 
science, and to have been the first to do so not only in the British Empire but in 
the world.“ (203) Mag man solche Einschätzungen auch auf das Konto 
autorschaftlicher Eitelkeiten abbuchen, sie sind objektivierbar in einer 
Konstellation, mit der ein neues wissenschaftliches Paradigma stets auftritt. 
Posnett nimmt für sich in Anspruch, daß sein Entwurf einer Comparative 
Literature der erste Versuch gewesen sei, Prinzipien und Methoden dieser neuen 
Wissenschaft zu formulieren. Er spricht gleich eingangs von „the first attempt to 
formulate the principles and methods of the new science.“ (186)  

Eine neue Wissenschaft begründet sich immer durch den ‘Mord’ an einer alten 
Wissenschaft bzw. einem älteren, gelehrten Wissen. Es ist vor allem dieser Ge-
sichtspunkt, der zählt: Forciert wird der Aspekt herausgestellt, daß es sich bei der 
Komparatistik, die Posnett entwirft, um eine Wissenschaft handelt. Gegenüber den 
vielen namhaften Vorgängern auf dem Gebiet der Literaturvergleichung im 18. 
und 19. Jahrhundert unterscheidet sich Posnetts Unternehmen dadurch, daß er mit 
dem Anspruch auftritt, Literaturvergleichung als Wissenschaft zu betreiben: „It 
was in my Comparative Literature that the study was first treated as a science 
[...].“ (203) Was macht diese Wissenschaft nun aus? Es sind vor allem drei Dinge, 
mit denen Posnett diese Wissenschaft konstituiert: (a) durch Unterscheidung von 
bloßer Gelehrsamkeit und Literaturkritik, (b) durch das Anknüpfen an ein 
spezifisch wissenschaftliches Paradigma, (c) durch die Benennung leitender 
methodischer Prinzipien. 

ad a) Die Rhetorik des Aufsatzes wird von einer doppelten Unterscheidung 
organisiert, die der neuen Wissenschaft gleichermaßen Neuheit wie 
Wissenschaftsstatus garantiert. Posnett beherrscht das (rhetorische) Spiel von 
Inklusion durch Exklusion, Eingrenzung durch Ausgrenzung. Er konstituiert seine 
neue Wissenschaft im Wesentlichen dadurch, was sie von der älteren literarischen 
Gelehrsamkeit und Literaturkritik unterscheidet. Er ist ein „man of science“ und 
eben kein „man of letters“, er folgt den Prinzipien einer strengen Methode 
(„method“) und eben nicht den Vorlieben des Geschmacks und den wechselnden 
Moden der Kritik. Die neue Wissenschaft profiliert sich in Abgrenzung gegenüber 
einer alten Gelehrsamkeit, die Posnett nicht müde wird zu benennen. Es handelt 
sich um „literary specialists“, „unhistorical specialists“, „amateur critics“, d.h. die 
ganze Hydra „of the old and unhistorical criticism“ (187). Der lange Zeit 
dominierenden Literaturkritik gegenüber distanziert sich Posnett mehrmals in 

                                                                                                                                      
derabdrucks (Comparative Literature. The Early Years, a.a.O. 185). Die Aufnahme im ein-
zelnen bliebe in Hinsicht auf den frühen Methodenstreit in der Komparatistik aufzuarbeiten. 



 
 

 

Die leitenden Prinzipien einer neuen Literaturwissenschaft 59 

scharfer Form (196 Mitte, 199 oben, 200 Mitte und pass.), um seinem 
Unternehmen den Anstrich der Wissenschaftlichkeit zu geben. Die neue 
Wissenschaft ist zunächst einmal dadurch definiert, was sie nicht ist: alte 
Literaturkritik.  

Es ergibt sich im ganzen folgendes Dispositionsschema, das The Science of Com-
parative Literature organisiert und sowohl das Neue als auch den Wissenschafts-
status der „new science“ defininiert: 

Wissenschaftssystem Literatursystem 
new science (187 u. pass.) old criticism (187, 196) 
men of science (186) men of letters (186, 199) 
master of facts (198) servants of fancies (198) 
test of facts (200) unchecked imagination (196), unregulated imagination (199) 
leading principles (188) 
- social evolution 
- individual evolution 
- influence of 
environment 

pretensions of the old school (196) 
- transcendental visions 
- fluctuating fashions, contradictory canons of taste 
- inspired poet, heaven born genius (199) 

scientific method (196) likes or dislikes of critics (200) 

Hutcheson Macaulay Posnett : System der Ein- und Ausgrenzungen 

Mit einem gewaltigen Schnitt trennt Posnett – um es in heutiger Terminologie zu 
sagen – das Wissenschaftssystem vom Literatursystem, dessen Handlungsrollen 
(Literaturproduzenten, -vermittler, -rezipienten und -verarbeiter)62 und Kommuni-
kationsformen ab. Die Unterscheidung ähnelt durchaus derjenigen, mit der die 
Empirische Literaturwissenschaft heutzutage die Literaturwissenschaft als ein 
soziales System auffaßt, dessen Aufgabe die Beobachtung, Beschreibung und 
Erklärung der Vorgänge im Literatursystem ist und dessen Teilnehmer, solange sie 
im Wissenschaftssystem agieren wollen, den Rationalitäts- und Methodenkriterien 
des Wissenschaftssystems genügen müssen. Z.B. sollen Literaturwissenschaftler 
nicht interpretieren, weil die Interpretation neben der Literaturkritik ein typisches 
Genre der Literaturverarbeitung im Literatursystem ist. Daraus folgt, wie bei 
Posnett, der die Literatur im Prozeß der sozialen Evolution verortet, eine 
entscheidende Pointe für das Fachverständnis: Literaturwissenschaft kann keine 
reine Textwissenschaft sein, sondern sie operiert als Sozial – bzw. 
Gesellschaftswissenschaft.63  

_________________________________________________ 

62 Zur Terminologie siehe Siegfried J. Schmidt: Die Selbstorganisation des Sozialsystems 
Literatur im 18. Jahrhundert. Frankfurt am Main 1989, 285 ff. 

63 Vgl. ders.: Literaturwissenschaft als interdisziplinäres Vorhaben. In: Kultureller Wandel und 
die Germanistik in der Bundesrepublik. Vorträge des Augsburger Germanistentags 1991. Bd. 
2: Germanistik und Deutschunterricht im historischen Wandel. Hg. Johannes Janota. 
Tübingen 1993, 3-19, bes. 4 ff. 



 

 

60 Komparatistik als Wissenschaft von der sozialen Evolution der Literatur (H. M. Posnett) 
 

ad b) Jetzt wissen wir, wovon Posnett sich abgrenzt. Woran knüpft er an? Da ist 
zunächst einmal Francis Bacon (1561-1626), der Begründer der neuzeitlichen Er-
fahrungswissenschaft, dessen Autorität er anruft, um mit den Götzenbildern – 
„idol“ (196), gr. eidolon, ist bei Bacon das Trugbild bzw. Vorurteil, das der richti-
gen Erkenntnis im Wege steht – der alten, lange dominanten und 
ungeschichtlichen Literaturkritik („the old and long dominant unhistorical 
criticism“, 196) aufzuräumen. Da ist zweitens der schon oben erwähnte Hippolyte 
Taine, der Comtes positivistischen Ansatz für die Literaturwissenschaft 
handhabbar machte, auf den sich Posnett bezieht. Taine habe die äußeren 
Determinanten der Literatur („studies of the influence of race and climate on 
literature“, 203) untersucht und sei damit der Literaturwissenschaft bereits nahe 
gekommen. Drittens zollt Posnett seinem akademischen Lehrer in Cambridge 
Dank, Sir Henry Maine (1822-1888), dessen Hauptwerk Ancient Law (1861) ihn 
mit dem geschichtlichen Evolutionsprinzip als einem Mittel der 
Komplexitätsreduktion historischer Vielfalt und Unübersichtlichkeit bekannt 
gemacht habe (vgl. 204). Maine gilt heute als einer der Begründer der historischen 
und vergleichenden Institutionenforschung. Posnetts Modell, daß die Geschichte 
ein gesetzmäßiger Stufenprozeß sei, hat hier seinen Ursprung. 

ad c) Posnett nennt insgesamt drei Grundprinzipien (188) bzw. Gesetze („‘laws’“), 
die seinen Entwurf einer Comparative Literature dominieren: (a) „social evolu-
tion“, (b) „individual evolution“ und (c ) „the influence of the environment on the 
social and individual life of man“. 

Der Gesetzes-Begriff wird dabei apostrophiert, weil er leicht als Rückfall in ältere, 
idealistische Abstrakta mißverstanden werden könnte. „No competent man of sci-
ence would imagine that these ‘laws’ possess some mysterious authority over the 
literary world“ (189). Ihre Pointe erhält diese Formulierung, wenn man den 
Prätext mitbedenkt, gegen dessen Verfasser dieser Satz gerichtet ist. Getroffen 
werden soll ein bestimmter Ansatz, der Komparatistik nicht als 
Sozialwissenschaft, sondern als Vergleich von Nationalliteraturen versteht. 
Gerichtet ist Posnetts Klärung des Gesetzesbegriffs gegen die kurz zuvor 1900 in 
Strasbourg erschienene Einleitung, die Joseph Texte dem ersten bibliographischen 
Handbuch der Komparatistik beigegeben hatte. Darin war nicht nur das Gesetz 
epochal abwechselnder Phasen der ‘Konzentration’ und ‘Expansion’ literarischer 
Ab- oder Zuwendung zu Nachbarliteraturen formuliert worden – aus ähnlichen 
Ideenbeständen hatte Scherer die Gesetzmäßigkeit der ‘Blütezeittheorie’ mit ihrem 
300jährigen Zyklus abwechselnder literarischer Hoch- und Tiefzeiten 
gezimmert.64 Vielmehr war darin das Konzept der Komparatistik aus der 

_________________________________________________ 

64 „Au fond, toute littérature passe successivement par des périodes de ‘concentration’ et par des 
périodes d’ ‘expansion’. [...] c’est là une loi du développement moral des nations comme des 
individus.“ Joseph Texte: Introduction. In: Louis-P. Betz: La littérature comparée. Essai 
bibliographique [zuerst 1900]. Deuxième Édition augmentée, par Fernand Baldensperger. 
Strasbourg 1904, XXIII-XXVIII, hier: XXV. 



 
 

 

Die leitenden Prinzipien einer neuen Literaturwissenschaft 61 

Konkurrenz unterschiedlicher Nationalliteraturen, die den verschiedenen 
europäischen ‘Nationalseelen’ („ces diverses ‘âmes’ nationales“) sprachliche 
Gestalt zu geben verstanden hätten, abgeleitet worden. Das Konzept der 
Komparatistik sei weder aus dem Wunsche, die unterschiedlichen Nationen 
näherzubringen und zu vereinen, noch aus dem kosmopolitischen Geist des 18. 
Jahrhunderts entstanden, sondern im Gegenteil aus der Tendenz, „à défendre le 
génie de chaque nation contre l’influence des nations voisines“. Diesem agonalen 
Prinzip wird Gesetzeskraft zugesprochen, insofern Texte seine Ausführungen mit 
der Bemerkung abschließt, daß man heute „la grande loi qui régit le 
développement littéraire de toute nation“ (ebd., XXV) besser als die Gründer der 
europäischen Literaturkritik (Lessing, Herder, Mme de Staël) überschauen könnte. 
In diesem Satz, den Posnett zitiert, macht sich ein falscher, man könnte sagen: 
verdinglichter, Gesetzesbegriff geltend, dessentwegen Texte ja auch die 
Kompetenz eines Mannes der Wissenschaft („No competent man of science [...]) 
zuvor implizit abgesprochen worden war. 

Posnett steht vielmehr in der Tradition des englischen Empirismus. Das ‘Gesetz’ 
deduziert nichts, es beruht vielmehr auf Induktion. Die Metaphorik des Prätextes 
aufgreifend („qui régit“), jedoch negativ umwendend, wird ausdrücklich festgehal-
ten:  

A scientific „law“, it cannot be too often repeated, „rules“ nothing, 
„governs“ nothing – it is only a brief summmary of a vast collection of 
observed facts. (189) 

Einer Klärung bedarf auch der Begriff der ‘Evolution’, mit dem Prozesse sozialer 
und individueller Entwicklung gleichermaßen bezeichnet werden. Das biologische 
Begriffsverständnis Darwins oder Spencers, das die Evolution der Arten mit Se-
lektion verbindet, lehnt Posnett ab („the ordour of unsanctified Darwinism“, 189). 
Er weist darauf hin, daß bereits Schiller das Wort verwendet habe und versteht im 
übrigen darunter einen überaus formal gefaßten Entwicklungsprozeß – „the ad-
vance from lower to higher organisations“ – von einfachen zu komplexeren Orga-
nisationsformen. Unter Betonung des induktiven Charakters des Evolutionskon-
zepts heißt es erläuternd: 

Social evolution briefly expresses the multitude of recorded facts that prove 
a progress of human society from smaller and less organised to larger and 
more complex systems. (190) 

Im Unterschied zum Begriff des sozialen Fortschritts, der ein stetiges bergan 
impliziere, verhalte sich derjenige der sozialen Evolution neutral. Evolution könne 
auch Stillstand („stationariness“, 190 und 193), Rückschritt („retrogression“, 190 
und 193) und Unordnung („disorder“, 190 und 193) beinhalten. Auf lange Dauer 
gesehen, setze sich freilich der Fortschritt, insbesondere der Fortschritt des 
Bewußtseins, durch.  



 

 

62 Komparatistik als Wissenschaft von der sozialen Evolution der Literatur (H. M. Posnett) 
 

Der Begriff der Umgebung („environment“) ist dagegen deutlich vom Milieu-
Konzept des französischen Positivismus beeinflußt. Mit seiner Hilfe wird im 
wesentlichen der Autor im Schnittpunkt von sozialen (Stamm, Polis, Nation u.a.) 
und physischen Determinanten situiert (195 f.) sowie autonomieästhetischen 
Geniekonzeptionen (199) der Boden entzogen. Schon 15 Jahre zuvor hatte Posnett 
der traditionellen Literaturkritik vorgeworfen, daß sie die „influences of social life 
on literature“ vernachlässige und betont, daß „developments in social organisation 
and thought“ auch auf die literarische Rezeption einwirkten.65 Im Blick auf das 
soziale System der Sprache findet geradezu eine Anonymisierung des literarischen 
Schaffens statt. Sprache wird als „unconscious social mind“ bzw. noch stärker als 
„unconscious social creator“ gefaßt, worin der individuelle Dichtakt vollständig 
‘einregistriert’ ist. Gegenüber der sozialen Institution des Sprachsystems 
desillusioniert Posnett das Autonomiegerede klassischer Ästhetik („profound 
originality“, „sublime intelligence“ erweist sich als „false individualism“) und der 
einzelne Schriftsteller erscheint als „small and shadowy“ (192). 

 

3.2.2 Literaturwissenschaft 

Im Blick auf die soziale Evolution können einzelne signifikante 
Komplexionsstufen gesellschaftlicher Organisation unterschieden werden. Posnett 
teilt das Bestreben, allgemeine Entwicklungsgesetze bzw. Entwicklungsstufen 
geschichtlichen und politischen Lebens durch historische bzw. vergleichende 
Methode aufzustellen. Er unterscheidet verschiedene Stufen sozialer Evolution: 
„clan“, „tribes“ „city-commonwealth“, „nation“ und „cosmopolitan spirit“. Die 
Aufgabe der Comparative Literature liegt nun darin, die unterschiedlichen 
Literaturen, die jede soziale Evolutionsstufe jeweils hervorbringt, zu untersuchen, 
auf ihren Literaturbegriff hin zu befragen, die soziale Funktion der Literatur zu 
benennen und ihre Gattungen und Formen zu sortieren: 

In my Comparative Literature I showed how clan, tribe, city, nation, has 
left, or is leaving, its marks in a literature peculiarly its own, and how this 
social evolution has wrought out new kinds of literature, distinguished lite-
rature from science, and rendered the very definition of literature a different 
thing at different periods. (191) 

Das ist eigentlich ein sehr modernes Programm. Hätte Posnett damals bereits das 
Wort ‘Alterität’ gekannt, er hätte es auf seinen Ansatz münzen können. Als Orien-
tierungsgröße fungiert nicht eine ‘Nationalliteratur’, sondern jeweils eine Stufe im 
Prozeß der sozialen Evolution. Jeder Stufe eignet eine spezifische Art von Litera-
tur, jede Stufe bringt signifikante neue Formen der Literatur hervor, auf jeder 

_________________________________________________ 

65 Hutcheson Macaulay Posnett: Comparative Literature. London 1886, 10 und 14; zit. nach 
Zima, a.a.O., 29. 



 
 

 

Die leitenden Prinzipien einer neuen Literaturwissenschaft 63 

Stufe ist das Verhältnis zwischen Literatur und Wissen anders geordnet, 
schließlich besitzt jede Stufe einen eigenen, signifikanten Literaturbegriff. 
Erforscht werden die Alteritäten der Literaturen auf diachroner und ggf. auch 
synchroner Ebene. Eiserne Bestände auch der heutigen Literaturwissenschaft wie 
Autor, Werk oder Leser werden auf ihre Historizität hin durchsichtig. 
‘Nationalliteratur’ kommt allenfalls als ein kontingentes Konzept auf dem Wege 
zum „cosmopolitan spirit“ vor, es bildet jedoch nicht unhinterfragt den 
Ausgangspunkt komparatistischer Bemühung. Im Zentrum der Comparative 
Literature stehen, wie Posnett herausstellt, „the effects of social evolution on the 
growth of literature“ (191). 

Über die Methodik selbst, mit der eine solche Aufgabe erledigt werden soll, sagt 
Posnett relativ wenig. Zwar fängt der einschlägige Abschnitt recht 
verheißungsvoll an: „What then, is the method of Comparative Literature?“ (196) 
Aber wer nun eine ausführliche Darlegung erwartet hat, wird doch einigermaßen 
enttäuscht. Zwar wird festgehalten, daß die historische bzw. vergleichende 
Methode für die Literaturwissenschaft fundamentalen Charakter hätten, aber die 
genaueren Bestimmungen bleiben doch vage. Der Unterschied zwischen 
historischer und vergleichender Methode, scheint Posnett andeuten zu wollen, sei 
lediglich eine Frage des Standpunkts. „From the standpoint of time we call it 
‘historical’, from other standpoints we call it ‘comparative’.“ (196) Worin dieser 
andere Standpunkt besteht, wird verschwiegen. Wird suggeriert, daß die 
vergleichende Methode auf der Achse der Synchronie das ist, was die historische 
Methode auf der Achse der Diachronie ist? Auf die Tätigkeit des Vergleichens 
bezogene Formulierungen wie „at the same time“ oder „the comparison of co-
existent [...] types“ scheinen diese Vermutung zu bestätigen. Oder bezieht sich 
Posnett hier auf die oben herausgearbeitete Dialektik des Vergleichs, bei dem 
Allgemeines und Besonderes, d.h. auch historisch Einmaliges, wechselseitig 
hervorgebracht werden? Vielleicht glaubt Posnett auch, sich über diese Thematik 
nicht weiter aussprechen zu müssen, da er bereits 19 Jahre zuvor ein „little work“ 
(198) über The historical method in ethics, jurisprudence and political economy 
(London 1882) vorgelegt hatte und diese Ausführungen in seiner kurzen 
literaturwissenschaftlichen Skizze nicht nochmals wiederholen wollte. So wird 
man, um in dieser Angelegenheit sichergehen zu wollen, auch dieses Werk 
konsultieren müssen... 

Nötig ist für die vergleichende bzw. historische Methode ein umfassender Hori-
zont, der weit über die Kenntnis einzel- bzw. nationalliteraturhistorischer Spezial-
gebiete hinausgeht. Die Engstirnigkeit des „unhistorical specialist“ spießt Posnett 
stellvertretend an einem gewissen Mr. Dowden auf – dem Verfasser einer damals 
offenbar erfolgreichen Shakespeare-Monographie. Gegenüber dem Spezialisten-
tum, auf das der Shakespearekenner abonniert ist, erfordert der Ansatz zu einer 
Comparative Literature, wie sie Posnett skizziert, Kenntnisse, die über die Westli-
chen Literaturen hinausgehen und sowohl die Klassischen als auch z.B. die Östli-
chen Literaturen miteinbeziehen (200). Im Prinzip sind universale Literatur- und 



 

 

64 Komparatistik als Wissenschaft von der sozialen Evolution der Literatur (H. M. Posnett) 
 

Geschichtskenntnisse nötig, die jedoch leicht an die Grenzen der individuellen 
Fremdsprachenbeherrschung stoßen. Von dem großen Roman Jakobson z.B. wird 
berichtet, daß er 17 Fremdsprachen gekonnt habe – „aber ‘alle auf russisch’“.66 

Idealerweise könnte man die Ergebnisse der literaturwissenschaftlichen Arbeit in 
einem mehrspaltigen Schema visualisieren, dessen vertikale Achse die sozialen 
Evolutionsstufen, dessen horizontale Achse die jeweiligen Besonderheiten der 
literarischen Erscheinungsformen und Begriffe abbilden würde. 

Evolutionsstufe Literatureigenart literarische 
Innovationen 

Literatur / Wis-
senschaft-Unter-
scheidung 

Literaturbegriff 

clan „medley of 
dance, song, 
music and 
gesticulation“ 
(191) 

   

tribe  
 

   

city  
 

   

nation  
 

   

cosmopolitan 
spirit 

„world-
literature“ (191) 

   

Posnett: „Effects of social evolution on the growth of literature“ (Ist fortzusetzen...) 

Die abrißartige Darstellung der Grundprinzipien, die der Aufsatz von 1901 bietet, 
erlaubt nur eine fragmentarische Ausfüllung dieser Taxonomie. Posnett selbst gibt 
nur einen kurzen Hinweis auf die Literatur der amerikanischen Indianer, in der 
lyrische, dramatische und epische Elemente noch mit tänzerischen und 
musikalischen Darstellungsformen vermischt sind. Für den Ursprung der 
griechischen Tragödie wäre der gleiche „medley“-Charakter (191) in Anschlag zu 
bringen. 

Vorgeschlagen wird hier ein Verständnis von ‘Comparative Literature’ als einer 
Wissenschaft von der sozialen Evolution der Literatur. Die Fachbezeichnung er-
scheint als Verlegenheitsbegriff, da die prägnante deutsche Bezeichnung für „‘the 
study of literature’“, nämlich „Literaturwissenschaft“, die dem signifikant 
szientifischen Wissenschaftsverständnis Posnetts am ehesten entsprochen hätte, 
im Englischen nicht zur Verfügung steht. 

Had I been at liberty to coin a word as easily as Germans have coined Lite-
raturwissenschaft I might have chosen a better name. (187) 

_________________________________________________ 

66 Dieses Bonmot bei George Steiner: Was ist Komparatistik? [engl. 1994]. In: Ders.: Der 
Garten des Archimedes. Essays. München 1997, 115-140, hier: 132.  



 
 

 

Die leitenden Prinzipien einer neuen Literaturwissenschaft 65 

So wird die Disziplinbezeichnung in Übereinstimmung mit der frankophonen For-
mulierung und in Analogie zum damals bereits eingeführten Etikett 
„‘Comparative Politics’“ gewählt und die (möglicherweise irritierende) 
metonymische Vertauschung der Bezeichnung des Gegenstandes („the name of 
the subject-matter“) mit der Bezeichnung des Fachs, die diesen Gegenstand 
erforscht („name of the study of the subject-matter“) billigend in Kauf genommen. 
Wichtig hieran ist, daß Posnett mit dem Aufgreifen des deutschen Fremdworts 
‘Literaturwissenschaft’ ein Fachverständnis signalisiert, das mit den kurrenten 
Vorstellungen, die mit Komparatistik bzw. Vergleichender Literaturwissenschaft 
verbunden werden und für die damals z.B. der von Posnett kritisierte Text stand, 
nur wenig gemein hat. Wenn, wie oben zitiert, Ulrich Weisstein auf das Konzept 
der ‘Comparative Literature’ als einer Literaturwissenschaft mit ziemlicher 
Verständnislosigkeit reagiert, es für einen „Irrtum“ hält und als „unhaltbar“ 
zurückweist, zeigt dieser Vorgang vor allem, mit welcher Wirkungsmächtigkeit 
eine andere Fachkonzeption sich in den Köpfen festgesetzt hat und 
gewissermaßen das – wie Foucault gesagt hat – „positive Unbewußte“ der 
Disziplin bestimmt, d.h. jene Ebene der wissenschaftlichen Leitprinzipien, die 
vorbewußt und geradezu reflexhaft den Diskurs in einem Fach organisieren und 
lenken. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

66 Komparatistik als Wissenschaft von der sozialen Evolution der Literatur (H. M. Posnett) 
 

Übungsaufgaben zum 3. Kapitel 

1. Vergleichen Sie Saussures Definition der Sprache (Cours / Grundfra-
gen, Einl., Kap. III, §§ 1-3) mit Posnetts Sprachauffassung als eines 
„unconscious social mind“. 

2. Charakterisieren und diskutieren Sie den Autorbegriff, den Posnetts 
Literaturwissenschaft impliziert – auch wenn das Wort ‘Autor’ selbst im 
Text nicht vorkommt. 

3. Versuchen Sie, die fragmentarisch gebliebene Taxonomie (Ist fortzu-
setzen...) weiter aufzufüllen. 

 



4 Beziehungswissenschaft (Fernand Baldensperger) 

Will man sich darüber informieren, welche Gebiete zur Dogmatik einer Disziplin 
gehören, kann es nicht schaden, sich die Gliederungsparameter einschlägiger 
Fachbibliographien anzuschauen. Der Bibliograph ist gezwungen, die Vielfalt der 
selbständigen und unselbständigen Publikationen eines Fachs irgendwie in eine 
mehr oder weniger systematische, d.h. gegliederte Ordnung zu bringen. Wer also 
wissen will, was Komparatisten um 1900 als komparatistisches Wissen betrachtet 
haben (und nicht etwa als Wissen eines einzelphilologischen Fachs), tut gut daran, 
die bereits im Kapitel zuvor im Vorübergehen angesprochene Bibliographie von 
Louis-P. Betz (1861-1904) anzuschauen, zu der Joseph Texte (gest. 1900) das von 
Posnett wegen der irreführenden Verwendung des Gesetzesbegriffs kritisierte 
Vorwort geschrieben hatte. Fernand Baldensperger (1871-1958), dem wir uns nun 
zuwenden wollen, hatte nach dem Tod der beiden Vorgenannten 1904 die zweite 
Auflage dieser Bibliographie besorgt.67  

 

4.1 Geben und Nehmen 

Von den 16 Kapiteln der Bibliographie sind allein 12 literarischen Einflüssen („les 
rapports littéraires“) gewidmet, die nach einer komplizierten Taxonomie von Ge-
ber- oder Nehmerländern bzw. Geber- und Nehmerdichtern (z.B. „La France et 
l’Allemagne“; „Shakespeare en Allemagne“; Goethe et la littérature française“ 
etc.) abschnittsweise durchdekliniert werden. Die vier restlichen Kapitel 
bibliographieren Theorie, Antikenrezeption, geschichtliche Stoffe in der Literatur 
sowie Motiv-, Stoff- und Themengeschichte. Faktisch verstand sich die 
Komparatistik um 1900 demnach als Einflußforschung zwischen Dichtern aus 
unterschiedlichen Literaturen, wobei der Akzent sowohl auf der Wirkungs- als 
auch auf der Aufnahmeseite lag. 

Die durch die Bibliographie ins Werk gesetzte Konstellation Betz, Texte, Baldens-
perger soll aber nicht nur dazu dienen, die Dominanz der positivistischen Einfluß-
forschung auf die komparatistische Konzeptbildung anzudeuten, sondern zugleich 
dazu einladen, auf eine signifikante – ich möchte sagen – mentale Disposition für 
die Komparatistik achtzugeben. Betz war als Sohn elsässischer Einwanderer in 
New York geboren, wuchs in der Schweiz auf, studierte in Strasbourg und Frank-
furt Jura, ging zunächst in die USA zurück, kehrte aber um 1890 endgültig nach 
Zürich zurück, wo er Neuphilologie studierte, und nach der Habilitation zwischen 

_________________________________________________ 

67 Louis-P. Betz : La littérature comparée. Essai bibliographique [zuerst 1900]. Deuxième 
Édition augmentée, par Fernand Baldensperger. Strasbourg 1904. Vgl. das ‘unentbehrliche, 
(allzu?) inhaltreiche Nachschlagwerk’ (Henry H. H. Remak) von Fernand Baldensperger, 
Werner P. Friederich: Bibliography of Comparative Literature [1950]. New York 21960. 
Auch hier liegt das Hauptgewicht auf dem Ausgangspunkt des jeweiligen literarischen Ein-
flusses. 



 

 

68 Beziehungswissenschaft (Fernand Baldensperger) 
 

1895 bis 1904 auch lehrte. Er parlierte in drei, publizierte in zwei Sprachen. Texte 
stammte aus einem französisch-schweizerischen Elternhaus, Baldensperger war 
gebürtiger Elsässer, d.h. ‘frontalier’ bzw. Grenzgänger aus einem kulturellen und 
sprachlichen Grenzgebiet, das nach 1871 staatlich an Deutschland gefallen war. 
George Steiner, dem wir uns später noch zuwenden, wird die These aufstellen, daß 
Komparatist wird, wem durch Grenzgängertum, Diaspora, Exil, d.h. durch all die 
Verwerfungen, die ein an Krieg, Völkermord, Vertreibung und Emigration so rei-
ches 20. Jahrhundert angerichtet hat, nicht die selbstverständliche Sicherheit einer 
literarischen Identität zugefallen ist. 

Fernand Baldensperger, 1871 im Elsaß geboren, wurde 1901 Nachfolger von 
Texte auf dem seit 1897 bestehenden Lehrstuhl für Vergleichende Literaturge-
schichte in Lyon – der ersten komparatistischen Lehrkanzel in Frankreich über-
haupt. Er gab 1904 nicht nur die zweite Auflage der Betz’schen Komparatistik-
bibliographie heraus, sondern veröffentlichte im gleichen Jahr mit Goethe en 
France auch ein Werk, dessen Titel, Thematik und Methodik als typisch für den 
von ihm auch programmatisch vertretenen Ansatz angesehen werden kann. 1910 
wechselte Baldensperger auf den neu eingerichteten Komparatistiklehrstuhl an der 
Pariser Sorbonne, wo er in den folgenden Jahrzehnten zusammen mit Paul Hazard 
(1878-1944) und Paul van Tieghem (geb. 1871) das „Institut des littératures mo-
dernes et comparée“ aufbaute, das bis zum Beginn des Zweiten Weltkriegs führen-
de Zentrum der Vergleichenden Literaturwissenschaft. 1935 ging Baldensperger in 
die USA, zuerst nach Harvard, später nach Los Angeles an die University of Cali-
fornia. Baldenspergers Nachfolger in Paris wurde Jean-Marie Carré, auf den wir in 
einem späteren Kapitel noch ausführlich zurückkommen werden. 

 

4.2 Die Sache der Komparatistik 

Baldenspergers Aufsatz68, dem wir uns nun zuwenden, ist 1921 an exponierter 
Stelle erschienen. Er bietet die programmatische Einleitung zur ersten Nummer 
der von ihm und Hazard gegründeten Revue de littérature comparée und kann 
daher – wie man ironisch zugespitzt hat69 – als „Glaubensbekenntnis“ und 
„Evangelium“ der Pariser Komparatistenschule gelten. 

Der Aufsatz zu „Begriff und Gegenstand der Vergleichenden Literaturgeschichte“ 
ist trotz seines programmatischen Charakters und trotz seiner durchnumerierten 
Abschnittsgliederung, die freilich mehr Systematik suggeriert als wirklich hält, 

_________________________________________________ 

68 Fernand Baldensperger: Littérature comparée – le mot et la chose. In: Revue de la littérature 
comparée 1 (1921), 5-29; deutsch u.d.T.: Begriff und Gegenstand der Vergleichenden 
Literaturgeschichte. In: Horst Rüdiger (Hg.): Komparatistik. Aufgaben und Methoden. 
Stuttgart, Berlin, Köln, Mainz 1973, 55-77; zit. im folgenden in ( ) im Text. 

69 Weisstein, a.a.O., 29. 



 
 

 

Die Sache der Komparatistik 69 

sehr ‘kleinteilig’ geschrieben. Er nennt eine Menge verwirrender Namen und 
Buchtitel aus der französischen Wissenschafts- und Komparatistikgeschichte des 
19. Jahrhunderts, so daß man sich die Kernaussagen etwas mühselig 
zusammensuchen muß. Man muß gewissermaßen den Aussagekern unter den 
geschichtlichen Schlacken erst heraussuchen. Die Fachbezeichnung, die die 
deutsche Übersetzung im Titel anzeigt – ‘Vergleichende Literaturgeschichte’ –, 
soll uns nicht irritieren. Im Französischen heißt der Aufsatz „Litterature 
Comparée. Le Mot et la chose“. Die Vorbemerkung (55) und Abschnitt II (57-59) 
thematisieren die Fachbezeichnung, sind mit ihr einigermaßen unglücklich, 
sprechen von einem „zählebigen Kuriosum“ (59), diskutieren 
Alternativvorschläge und resignieren vor der Macht des Faktischen, die der 
französische Kritikerpapst Sainte-Beuve mit seinem „terminologischen Streich“ 
(59) gesetzt hatte. 

Seine eigene Konzeption konturiert Baldensperger gegenüber zwei Fronten:  

(a) Einerseits grenzt er seinen Komparatistikbegriff gegenüber der älteren 
literaturkritischen Tradition der Vergleichung ab. Solche „nutzlose[n] Parallelen“ 
(59) einer – wie es in späterem Zusammenhang heißt – dogmatische[n] Kritik“ 
(74) werden scharf abgelehnt und in die vorwissenschaftliche Ecke gestellt. Die 
‘Comparaison’ wird einem Stadium des nationalliterarischen Konkurrenzkampfs 
zugeordnet, in dem es darum gegangen sei, die eigenen Dichter als „besser“ und 
die fremden Schriftsteller als „schlechter“ zu qualifizieren. Eine solche Methode 
könne nur in die „Sackgasse“ (60) führen. Baldensperger verwirft den agonalen 
Typus des literaturkritischen Genres ‘Vergleichung’, übersieht jedoch, daß es auch 
einen ausgleichenden, die Besonderheit und historische Eigenart der Comparata 
herausarbeitenden Typus gegeben hat. Gerade die „historische[n] Kritik“ (60), die 
mit Vico und Herder beschworen wird und die zur Einsicht in die „Relativität der 
Kunst“ (60) geführt habe, ist diesem Typus der ‘Vergleichung’ verpflichtet (etwa 
wenn Herder die Einsicht in das historisch „Individuelle“ durch eine wechselweise 
Vergleichung zwischen Sophokles und Shakespeare gewinnt70). Sein 
historistischer Literatur- und Kunstbegriff führt zur Aufwertung des je 
Besonderen. Dazwischen gibt es allenfalls konkrete Beziehungen, die es 
aufzuspüren gilt, aber keine darüberhinausgehenden Verallgemeinerungen, seien 
es Typen, Gesetzmäßigkeiten oder Gesetze. Daß ein Vergleich zwischen „Racine 
und Shakespeare“ (56) nicht nur zur antagonistischen Rechthaberei zwischen 
dogmatischen „Lehrmeinungen“ oder „Geschmacksrichtungen“ (60) – oder wie 
bei Stendhal (1823/1825) zur Einsicht in die Innovations- und 
Verschrottungsgeschwindigkeit der künstlerischen Moderne – führt, sondern auch 
die Erkenntnis geschlossener und offener Formen im Drama befördern könnte, 
eine solche stiltypologische Option für die Komparatistik vermag Baldensperger 
offenbar nicht zu sehen. 

_________________________________________________ 

70 Johann Gottfried Herder: Shakespeare [1773]. In: Hans Dietrich Irmscher (Hg.): Von 
deutscher Art und Kunst. Einige fliegende Blätter. Stuttgart 1973, 65-91. 



 

 

70 Beziehungswissenschaft (Fernand Baldensperger) 
 

(b) Andererseits grenzt Baldensperger seine Komparatistikkonzeption gegen die 
Determinismusvorstellungen des Positivismus ab. Insbesondere habe die „auf den 
wachsenden Determinismus hin orientierte Milieutheorie“ die Literatur und ihre 
Geschichte „rücksichtslos in Systeme“ gezwängt und die historistische „Neubele-
bung der vergleichenden Methode“ (60) mit ihrem Bewußtsein von der 
„Relativität des Schönen“ und ihrer Anerkennung des „schöpferischen Geist[es] 
wieder zunichte gemacht (60 f.). Der „Hauptfehler“ des Positivismus habe darin 
bestanden, „literarische Erscheinungen als geschichtlich determiniert“ oder auf ein 
bestimmtes historisches „Ziel“ hin ausgerichtet betrachtet zu haben. 
Determinismus und Teleologie lehnt Baldensperger als Kategorien 
literaturgeschichtlicher Begriffsbildung ab, da sie das spezifisch schöpferische 
Moment des menschlichen, insbesondere künstlerischen Geistes völlig verfehlen. 
Das durch ein „soziales Gefüge oder eine Nation geformte Milieu“ sei nicht so 
eng und hermetisch abgeschlossen, „daß sich der lebendige Geist aus ihm nicht 
befreien könnte“ (65). Zwischen Geistern gebe es ‘Wahlverwandtschaften’, die, 
wie zustimmend zitiert wird, „lebendiger“ seien als „‘Gemeinsamkeiten von Blut, 
Boden, Sprache, Geschichte und Sitten“ (67). Mit der Anspielung auf ‘Rasse’ und 
‘Milieu’ verfallen zwei zentrale Begriffe des Positivismus energischer Kritik. 
Taines Einfluß in der Literatur- und Kunstgeschichte wird dementsprechend mit 
„Sorge“ (65) betrachtet und der Fortschritt in der Komparatistik vom 
Zurückdrängen seiner „rigorosen Theorien“ (66) abhängig gemacht.  

Ich hatte Baldenspergers Literatur- und Kunstauffassung ‘historistisch’ genannt. 
Bei ihm steht das Besondere bzw. Einmalige im Vordergrund, das stets nur an sei-
nem je historischen Ort aufgesucht und verstanden werden kann. Baldensperger 
spricht selbst von einer „‘genetisch[en]’“ (74) Orientierung. Sie begründet eine 
„dynamische[n] Auffassung geistiger Schöpfungen“ (74), die naturgemäß zu un-
scharfen und schwammigen – freilich in der unscharfen weil proteushaften Sache 
selbst begründeten – Formulierungen führt. Der literarische Kommunikationspro-
zeß erscheint in diesem Licht als „Reich universeller Wandlungen“ (75). In dieser 
„sich wandelnden Welt des Geistes [...] strebt alles auf Individualisierung hin“, 
woraus folgt, daß die Aufgabe der Literaturkritik in der „Charakterisierung des 
Individuellen“ besteht (75). Spricht er von ‘Geist’ („esprit“), meint er stets nur den 
einzelnen Kopf. Rückbezogen auf die herausgearbeitete Doppelseitigkeit des Ver-
gleichs heißt das, daß das tertium comparationis der literarischen Comparata 
einzig noch darin besteht, Ergebnisse proteushaften Schöpfergeists zu sein. 
Größere Verallgemeinerungen darüber hinaus sind nicht mehr möglich und 
würden sofort unter Dogmatismusverdacht gestellt. 

Baldenspergers historistische Kritik am Positivismus verwirft 
Verallgemeinerungskategorien als dogmatisch, versperrt sich aber zugleich 
gegenüber den Syntheseangeboten, die zur gleichen Zeit im deutschsprachigen 
Raum die Positivismuskritik der Geistesgeschichte gemacht hatte: nämlich die 
Integration der vielfältigen Erscheinungen entweder durch inhaltlich gefaßte 
Begriffe wie ‘Geist’ oder ‘Problem’ – das Einzelne wird zum Ausdruck eines 



 
 

 

Die Sache der Komparatistik 71 

allgemeinen ‘Zeitgeists’, z.B. dem ‘Geist der Goethezeit’ – oder durch formal 
gefaßte Typologien. Weder die durch Rudolf Unger (1876-1942) betretene 
Ideengeschichte, noch die durch Heinrich Wölfflin (1864-1945) oder Oskar 
Walzel (1864-1944) eröffneten Grundbegriffe der Stiltypologie vermag 
Baldensperger aufzugreifen. Was ihm bleibt, ist das kleinteilige Aufsuchen der 
konkreten Beziehungen – „‘vivants rapports’“ – zwischen den Werken und ihren 
Schöpfern jeweils an Ort und Stelle, d.h. Baldensperger favorisiert die Bahn, die 
den Positivismus zum Schimpfwort gemacht hat. 

Die „Lockerung“ des kompakten Determinismus führt dazu, wie mit einem Zitat 
des französischen Schriftstellers Joseph Ernest Renan (1823-1892) gesagt wird, 
das Bewußtsein als „‘eine Resultante aus Tausenden von anderen Bewußtseins-
formen’“ (66) aufzufassen und die „Vielfalt der geistigen Verwandtschaften“ als 
„wichtigste intellektuelle Tatsache“ (67) anzuerkennen. Die Erforschung dieser 
tausendfältigen intellektuellen Tatsachen macht Baldensperger zum Programm. 
Hatte Taine eine Literaturgeschichte ohne Individuen schreiben wollen (71), ist es 
nun umgekehrt: Was Baldensperger vorschwebt, ist die „historische Rekonstruk-
tion“ (72) der unendlichen Zahl individueller Berührungspunkte im literarischen 
Kommunikationsprozeß. Dabei geht es ihm um „Berührungspunkte“ (56 f., 69) 
und „echte Abhängigkeiten“ (57), und zwar in Hinsicht auf zwei „Hauptaufgaben“ 
bzw. „Hauptrichtungen“ der Komparatistik: Zum einen im Blick auf die Themato-
logie, d.h. auf die Lehre von den Motiven, Stoffen und Themen der Dichtung (vgl. 
68), zum anderen in Hinsicht auf die „wechselseitigen Beziehungen zwischen den 
einzelnen Nationalliteraturen (69). Und zwar zielt Baldensperger nicht auf allge-
meine Ähnlichkeiten, sondern stets auf den peinlich genauen Nachweis. 
Namentlich den Tendenzen der Vergleichenden Ethnologie oder 
Mythenforschung, bloße Analogien zwischen literarischen Texten und 
anthropologisch beobachtbaren Verwandtschaftsverhältnissen oder 
mythologischen Narra-tionsschemata herauszustellen, z.B. die Geschichte vom 
Ritter Blaubart auf einen uralten Sonnenmythos oder das Märchen von 
Aschenputtel auf Gewohnheiten der Familienorganisation in sog. primitiven 
Gesellschaften zurückzuführen, erteilt er eine scharfe Absage. Statt solche 
„verlockende[n] Hypothesen“ aufzustellen, komme es in der Vergleichenden 
Literaturwissenschaft vielmehr darauf an, die Forderungen der Historiker nach 
„lückenlosem Traditionsnachweis“ (71) zufriedenzustellen.  

Baldensperger versteht also die Komparatistik als eine historische Wissenschaft, 
deren Aufgabe darin besteht, die nachweisbaren ‘Berührungspunkte’, ‘Beziehun-
gen’, ‘Beeinflussungen’ oder ‘Einflüsse’ zwischen den Nationalliteraturen, ihren 
Dichtern und Werken, herauszupräparieren. Um dieser Aufgabenstellung nachzu-
kommen, kehrt Baldensperger dem ‘Höhenkamm’ der Literatur entschieden den 
Rücken. Der Kanon der „großen Meisterwerke“ wird zugunsten der Erforschung 
der „großen Masse“ der heute „kaum mehr interessierenden Erzeugnisse“ (73), der 
internationale Pantheon der literarischen „Größen“ (72) zugunsten der 
vergessenen Autoren, die jedoch als literarische Vermittler von geschichtlicher 



 

 

72 Beziehungswissenschaft (Fernand Baldensperger) 
 

Bedeutung gewesen sind, relativiert. Für die geschichtliche Rekonstruktion der 
literarischen Kommunikation ist der Kanon der klassischen Werke und Dichter, 
heißt es provozierend, „nur von geringem Wert“ (72). Stattdessen zielt 
Baldensperger auf die Erforschung und Auswertung von Zeitschriften, Zeitungen, 
Pressestimmen, sekundären Zeugnissen und Meinungen weniger bedeutender 
Zeitgenossen, um aus diesem Material Folgerungen zu ziehen für die Dynamik 
literarischer Zusammenhänge:  

Zu wissen, welchen Weg eine Idee, eine Vorstellung im literarischen 
Bewußtsein eines anderen Landes genommen hat [...]. (76) 

Mit der Auffassung von der Komparatistik als einer ‘Beziehungswissenschaft’ 
verbunden ist die Einsicht in die „innere Dynamik“ (73), die solchen Prozessen 
innewohnt. Dabei positioniert Baldensperger einen Faktor, der darin eine 
entscheidende Rolle spielt: denjenigen „des Publikums“ (73). Gegenüber produk-
tionsästhetischen Fragestellungen, die um solche Dinge wie Dichter, Autor, 
Schöpfer etc. kreisen, oder werkpoetischen Problemstellungen, in denen 
Kategorien wie Werk, Werkgestalt (morphologische Gesichtspunkte) oder 
Werkgehalt (thematologische Aspekte) etc. eine Rolle spielen, werden damit – 
zumindest auf der Programmebene – rezeptionsästhetische Forschungsfragen ins 
Spiel gebracht. Gezielt wird auf die Dimension einer – wie es dann im 
konzeptionellen Zusammenhang der Konstanzer Schule (Jauß / Iser), in der am 
Ende der sechziger Jahre die ‘Rezeptionsästhetik’ paradigmatische Geltung 
beansprucht, heißen wird – „aktiven Reproduktion des Vergangenen“71. Das 
Beziehungsgeflecht der Literatur wird auf solche Weise nicht nur als ein 
vielfältiges Einflußgeschehen, sondern vielmehr als ein fortwährender Prozeß 
‘produktiver Rezeptionen’ (die Formel ist strenggenommen natürlich tautologisch) 
interpretiert. 1921 fehlte freilich noch ein „griffiger“ Begriff für diese Dimension. 
Baldensperger umschreibt sie, wenn er sagt, daß es die Komparatistik ablehne, 
„die Werke und das Ansehen eines Schriftstellers als etwas Fertiges hinzu-
nehmen“ (74). Ein Chronist der Komparatistikgeschichte hat erklärt, daß der wirk-
liche Name für das Gemeinte „‘Rezeptionsforschung’“ gewesen sei. Auf den 
Punkt versucht Baldensperger den Sachverhalt mit diesem Bonmot zu bringen: 

Paul Bourget hat mit Recht bemerkt, daß ein Buch nach zwanzig Jahren 
nicht mehr das gleiche ist. (73) 

Mit dem Verweis des konservativen französischen Essayisten wird das scheinbar 
festumrissene Werk in die Vielfalt seiner Rezeptionen, die es zu rekonstruieren 
gilt, aufgelöst und der Gesichtspunkt fruchtbar gemacht, daß Autoren zunächst 
einmal Leser sind, d.h. das Schreiben von Texten immer auch das Umschreiben 
vorangehender Texte bedeutet. 

_________________________________________________ 

71 Hans Robert Jauß: Literaturgeschichte als Provokation der Literaturwissenschaft [1967]. In: 
Ders.: Literaturgeschichte als Provokation. Frankfurt am Main 1970, 144-207, hier: 163. 



 
 

 

Die Sache der Komparatistik 73 

Nun ist eine mikrologische Aufbereitung literarischer Kommunikation sicherlich 
etwas, das auch jeder andere historisch orientierte Literaturwissenschaftler nicht 
leicht von der Hand weisen würde, so daß in diesem Satz die differentia specifica, 
die eine Einzelliteraturwissenschaft von einer Vergleichenden 
Literaturwissenschaft unterscheiden könnte, in den Worten „eines anderen 
Landes“ gesehen werden muß. Wir stehen hier also wieder vor einer Grenze, die 
das Selbstverständnis der Komparatistik offenbar umtreibt, ohne daß das 
‘Selbstverständliche’ doch einer weiteren Befragung ausgesetzt würde. ‘Land’ 
wird offenbar in einem territorialen Sinne verstanden – denkbar wäre ja z.B. auch 
eine ‘elementare’ Unterscheidung von ‘Land’ im Gegensatz zu ‘Meer’, auf die 
aber Baldensperger, wie der Kontext suggeriert, nicht zielt. Das Wort ‘Land’, das 
zur impliziten Bestimmung der komparatistischen Sache beigezogen wird, findet 
sich signifikanterweise in dem Schlußabsatz des Textes, der zwei Jahre nach Ende 
des Ersten Weltkriegs („heute, im Jahre 1920“, 75) den Beitrag der 
Vergleichenden Literaturwissenschaft für „eine[n] neue[n] Humanismus“ 
herauszustellen bestrebt ist und „alle, die guten Willens sind“ (76), zum Mittun 
einlädt. Das Wort ‘Land’ bezieht in diesem Zusammenhang seine konnotative 
Bedeutung aus der Reihung, die mit Begriffen wie „nationale[r] Standpunkt“ und 
„literarische[r] Nationalismus“ begann. Diesem Verständnis nach bildet Literatur 
ideologisch einen konstituierenden Bestandteil von Nationalismus, wobei weitere 
Konstituenten offenbleiben. Tatsächlich wäre eine Diskursanalyse von ‘Nation’ 
gar kein leichtes Unterfangen, da die diskursiven Konstitutionselemente, die der 
symbolischen Ordnung einer ‘Nation’ ihre intendierte Kohärenz verliehen, hi-
storisch denkbar diffus wären und ggf. sprachliche, rechtliche, staatliche, 
völkische, rassische etc. Kriterien umfaßten.  

In ihrem Anteil zu einer Nation bzw. einer Nationalliteratur – diese Terminologie 
ist in dem Aufsatz ubiquitär – besteht jedenfalls das jeweils Besondere der Litera-
tur. Als Einsicht der historischen Methode zitiert Baldensperger einmal zustim-
mend den Satz: „‘Jede Nation besitzt für ihr Drama eine grundsätzlich eigene 
Poetik.’“ (60) Zugleich jedoch wird Baldensperger gegenüber den gewissermaßen 
nationalistischen Tendenzen des Nationalliteraturbegriffs nicht müde – vor allem 
wenn es um die Abwehr positivistischer Determinismusvorstellungen geht –, die 
europäische Dimension der Literatur herauszustellen. Sie stelle – wie es freilich 
nur im Referat einer anderen Position heißt, „ein Ganzes“ (67) dar, zu dessen 
Homogenität vor allem auch „das antike Erbe“ (76) beigetragen habe. Die 
„europäische[n] Literatur“ (72) und „die gegenseitigen europäischen 
Verbindungen“ (65) erscheinen als das große Beziehungs- und 
Berührungsgeflecht, zu dessen Rekonstruktion der Komparatist seinen Beitrag 
leistet.  

Mit der Relativierung der nationalen Besonderheit einer Literatur zugunsten ihrer 
europäischen Allgemeinheit bringt der Text jedoch eine Folgeproblematik ein, die 
uns noch beschäftigen wird. Die Relativierung des nationalen durch den europäi-
schen Bezugsraum ist zwar im Blick auf die von Baldensperger ins Auge gefaßte 



 

 

74 Beziehungswissenschaft (Fernand Baldensperger) 
 

ethische Dimension gutgemeint und begrüßenswert, wenn auch die damals 
erhoffte „Ruhe“ (76) im weiteren Verlauf des Jahrhunderts gerade nicht 
eingetreten ist, tatsächlich ersetzt der europäische Bezug aber nur die relative 
Homogenität eines kleineren Kulturraumes durch die relative Homogenität eines 
größeren Kulturraums. Die Kehrseite des Europabezugs der Komparatistik am 
Anfang des 20. Jahrhunderts ist der Eurozentrismus, der ihr am Ende des 20. 
Jahrhunderts vorgerechnet werden wird. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Übungsaufgaben zum 4. Kapitel 

1. Suchen Sie in dem Baldensperger-Text alle Passagen heraus, in denen 
von ‘Beziehungen’ o.ä. die Rede ist. Versuchen Sie, den Begriff im 
Sinne Baldenspergers zu definieren. 

2. Klären Sie mithilfe eines beliebigen Literaturlexikons, wer Geßner, 
Destouches und Delille gewesen sind. Spekulieren Sie darüber, warum 
Baldensperger ihre Erforschung für einen Komparatisten für lohnens-
wert hält. 



 
 

 

Die Sache der Komparatistik 75 

3. Versuchen Sie die Textpassagen zusammenzustellen, in denen von 
‘Nationalliteratur’ einerseits, von ‘europäischer Literatur’ andererseits 
die Rede ist. Wie verhalten sich beide Begriffe zueinander? 

 



5 Grenzüberschreitungswissenschaft (Paul van Tieghem) 

Neben Fernand Baldensperger, Paul Hazard, dem wir das große geistesgeschichtli-
che Werk La Crise de la Conscience Européenne 1680-1715 (2 Bde., 1935, dtsch. 
1939 u.ö.) verdanken, repräsentiert Paul van Tieghem (geb. 1871) den dritten be-
deutenden Vertreter der Sorbonner Komparatistenschule in der ersten Hälfte des 
20. Jahrhunderts. In seinem Handbuch La littérature comparée (Paris 1931) legt er 
deren Dogmatik systematisch dar. Es ist immer wieder als das erste in seiner Art 
gewertet worden. Der Textauszug, dem wir uns nun näher zuwenden wollen, ist 
diesem Buch entnommen.72 

Einerseits setzt van Tieghem Baldenspergers empirische, d.h. kleinteilige 
komparatistische ‘Beziehungswissenschaft’ fort. Von einer Dominanz 
„positivistische[r] Tendenzen“73 sollte jedoch nur mit Vorsicht gesprochen 
werden, da wir gesehen hatten, wie stark die mit dem Positivismus im Sinne eines 
wissenschaftlichen Paradigmas verbundenen Vorstellungen von Kausalität und 
Determinismus auch in geistigen Dingen von Baldensperger zurückgewiesen 
worden waren. Von ‘Positivismus’ könnte hier also allenfalls im pejorativen Sinne 
die Rede sein, insofern van Tieghem in der Tat ausdrücklich darauf hinweist, daß 
ein Komparatist „viele Details notieren, oder wie man sagt, Karteikarten anlegen 
muß, viele Karteikarten“ (75). In solchen Sätzen zeigt sich freilich weniger eine 
‘positivistische Tendenz’ als eine Orientierung an den materiellen Bedingungen 
der komparatistischen Tätigkeit – eine Tendenz, die man für die Ausführungen 
van Tieghems verallgemeinern kann. (Der heutigen Literaturwissenschaft täte es 
gewiß gut, wäre sie stärker an Karteikarten als an Theorien interessiert...).  

Andererseits zielt van Tieghem ganz offenbar auf eine geistesgeschichtliche Syn-
these, insofern er bestrebt ist, die ‘vielen Details’ auf Typologien hin zu ordnen. 
Vor allem aber versteht er es, die vielen Erscheinungsweisen der 
komparatistischen Tätigkeit zu ordnen und systematisch darzustellen. Das gilt 
zuerst einmal für die Unterscheidungen, die er zwischen National-Literatur-, 
Vergleichender Literatur- und Allgemeiner Literaturwissenschaft macht:  

On peut sérier ainsi les trois disciplines, en empruntant au même domaine 
un exemple de chacune d’elles: A. Littérature nationale: place de La Nou-
velle Héloïse dans le roman français du XVIIIe siècle. – B. Littérature 
internationale. a) Littérature comparée: influence de Richardson sur 
Rousseau romancier. – b) Littérature générale: le roman sentimental en Eu-
rope sous l’influence de Richardson et de Rousseau.74 

_________________________________________________ 

72 Paul van Tieghem: Grundlagen und Methoden [1931]. In: Hans Norbert Fügen (Hg.): Ver-
gleichende Literaturwissenschaft. Düsseldorf, Wien 1973, 73-81; zit. im folgenden in () im Text. 
Bei diesem Auszug handelt es sich um Teil II „Méthodes et résultats de la littérature comparée“, 
Kap. 1: „Principes et méthodes générales“ aus ders.: La littérature comparée. Paris 1931, 57-69. 

73 Kaiser, a.a.O., 34. 
74 Paul van Tieghem: La littérature comparée. Paris 1931, 175. 



 
 

 

Grenze 77 

Die Gliederung mag einigermaßen pedantisch anmuten. Sie taugt gleichwohl, 
Ordnung und Hierarchie zu schaffen: Im Zuge der Unterscheidung von 
monoliteraler Einzelliteratur bzw. Nationalliteratur, biliteraler Komparatistik und 
polyliteraler Allgemeiner Literaturwissenschaft betrachtete van Tieghem offenbar 
letztere als Telos und Krönung literaturwissenschaftlicher Arbeit. Dieser 
Schematik nach gehört van Tieghems Ossian en France (2 Bde., Paris 1917) zur 
Vergleichenden, sein Hauptwerk zur Präromantik dagegen (La poésie de la nuit et 
des tombeaux en Europe au XVIIIe siècle. Paris 1921; Le préromantisme. Études 
d’histoire littéraire européenne, 3 Bde., Paris 1924-1947; Le sentiment de la 
nature dans le préromantisme européen. Paris 1960) zur Allgemeinen 
Literaturwissenschaft.  

Es ist gesagt worden, daß van Tieghems Beitrag zur Konsolidierung der Kompa-
ratistik vor allem darin bestanden habe, daß bei ihm „ein für allemal der 
Nachdruck auf die Möglichkeit spezifisch supranationaler Forschung“75 gelegt 
worden sei. Diese Wertung ist zwar nicht falsch, sie übersieht jedoch, daß eine 
solche „grenzüberschreitende Literaturforschung“ (ebd.) nicht als Selbstzweck 
angestrebt wird, zumal nicht unter dem Rubrum der Vergleichenden, sondern der 
Allgemeinen Literaturwissenschaft. Das Ungenügen („insuffisance“) der 
Komparatistik, betont van Tieghem, bestehe gerade darin, daß sie sich auf den 
Vergleich zweier Comparata beschränke. Man müsse dagegen zu einer Synthese 
(„synthèse“) fortschreiten – und das tut die Allgemeine Literaturwissenschaft.76 
Das Ziel der Erforschung unterschiedlicher Details und diverser Einflüsse 
zwischen Literaturen, deren Ergebnisse auf den beiden unteren Ebenen anfallen, 
besteht vielmehr darin, zu begrifflicher Zusammenfassung, d.h. in diesem Fall: 
zum Gattungstypus ‘Empfindsamer Roman’ („le roman sentimental“), 
fortzuschreiten. Der vielzitierte „‘Faktualismus’“77 der Franzosen ist also lediglich 
Mittel zum Zweck synthetischer literaturwissenschaftlicher Begriffsbildung. 

 

5.1 Grenze 

Zugleich signalisiert das Zitat aber auch, daß die Kategorie ‘Einfluß’ zentrales De-
finitionskriterium und damit die Kontaktstudie wesentlicher Publikationstypus der 

_________________________________________________ 

75 Dyserinck, a.a.O., 46. 
76 van Tieghem: La littérature comparée, a.a.O., 169 und 174. 
77 René Wellek: Die Theorie der Vergleichenden Literaturwissenschaft. In: Hans Norbert Fügen 

(Hg.): Vergleichende Literaturwissenschaft. Düsseldorf, Wien 1993, 101-107, hier: 104. 
Henry H.H. Remak: Comparative Literature at the Crossroads. Diagnosis, Therapy, and Pro-
gnosis. In: Yearbook of Comparative and General Literature 9 (1960), 15-26; dtsch. u.d.T.: 
Vergleichende Literaturwissenschaft am Scheideweg. Diagnose, Therapie und Prognose. In: 
Hans Norbert Fügen (Hg.): Vergleichende Literaturwissenschaft. Düsseldorf, Wien 1973, 
116-132, hier: 121 und 123. 



 

 

78 Grenzüberschreitungswissenschaft (Paul van Tieghem) 
 

Komparatistik geblieben ist. Genauer: es sind die „rapports binaires“78, d.h. die bi-
nären bzw. zweistelligen Beziehungen, denen das Augenmerk des Komparatisten 
zu gelten habe. Zu Beginn unseres Textauszugs heißt es entsprechend: 

Gegenstand der Vergleichenden Literaturwissenschaft ist es [...], die Werke 
der verschiedenen Literaturen in ihren Beziehungen [frz. „rapports“] 
untereinander zu untersuchen.“ (73) 

Diese Definition geht im Prinzip über die Umschreibung Baldenspergers nicht 
hinaus. Präziser wird van Tieghem nun aber, wenn es gilt herauszufinden, in 
welcher Beziehung die beiden verglichenen Comparata zueinander stehen. Sie 
müssen – das war vorher impliziert, jedoch nicht eigentlich thematisiert worden – 
einander ‘fremd’ sein, d.h. durch eine Grenze voneinander getrennt. In Posnetts 
literaturwissenschaftlichem Ansatz, die soziale Evolution der Literatur zu 
erforschen, war ein Grenzkonzept nicht eigens vonnöten. In Baldenspergers 
Beziehungswissenschaft war es implizit zwar vorausgesetzt, blieb aber 
unthematisch. Erst bei van Tieghem wird der Begriff der Grenze problematisiert: 

Zuerst muß ein Punkt geklärt werden. Wo liegen in einer bestimmten 
Epoche die Grenzen einer Literatur? Wo verläuft die Grenzlinie, ab der man von 
„fremd“, von fremdem Einfluß oder Einfluß aus dem Ausland sprechen 
kann? (73) 

Gegenstand der Komparatistik sind, läßt sich nun präzisieren, Werke einander 
fremder Literaturen, d.h. solche, die durch eine näher zu bestimmende Grenze 
voneinander getrennt sind, werden in ihren Beziehungen untereinander untersucht. 
Ins Spiel gebracht werden an dieser Stelle zwei Grenzkriterien, deren Kongruenz 
bzw. Inkongruenz im weiteren Abschnitt diskutiert wird. Unterschieden werden 
Sprach- und Territoriumsgrenze. In Fällen, in denen diese Grenzen überlappen, 
scheint der Fall einfach zu liegen, und die spanische, englische oder französische 
Literatur voneinander leicht abgrenzbar zu sein. Prekär wird es, wenn sprachliche 
und territoriale Grenzen nicht übereinstimmen, wie dies z.B. bei der 
deutschsprachigen Literatur der Fall ist, wo österreichische und schweizerische 
Schriftsteller wie selbstverständlich miteinbezogen, oder bei der 
französischsprachigen Literatur, wo z.B. der Genfer Bürger Rousseau und der 
Savoyarde de Maistre, aber auch eine Reihe belgischer Schriftsteller geläufiger 
Weise miteingemeindet sind. Umgekehrt ist es aber sehr problematisch, von einer 
welschschweizerischen Literatur bzw. einer Literatur der Suisse romande oder von 
einer wallonischen Literatur zu sprechen, da einer ausschließlichen Grenzziehung 
nach sprachlichen Kriterien soziale Faktoren literarischer Gruppenbildung 
entgegenstehen. Der letztgenannte Gesichtspunkt, der am Beispiel des 
literarischen Zentrums Paris und damit verbundener Kommunikationsprozesse 

_________________________________________________ 

78 van Tieghem: La littérature comparée, a.a.O., 169 f.  



 
 

 

Sender – Überträger – Empfänger 79 

erläutert wird, sollte in Erinnerung behalten werden, denn er gemahnt daran, daß 
diese Komparatistikkonzeption durchaus nicht vom faktum brutum scheinbar 
selbstverständlich gegebener ‘Nationalliteraturen’ ausgeht, sondern vielmehr ein 
relativ komplexes Bewußtsein von den soziokulturellen Konstitutions-, 
Kanonisierungs- und Homogenisierungsprozessen, die zur Ausbildung einer ‘Lite-
ratur’ im Sinne eines Kollektivsingulars beitragen, besitzt. Van Tieghem diskutiert 
noch eine Reihe weiterer Beispiele, die allesamt auf die Brüchigkeit des National-
literaturkonzepts verweisen, ohne daß daraus doch Konsequenzen für die Kompa-
ratistik als einer literarischen Grenzüberschreitungswissenschaft gezogen werden 
würden. Im Gegenteil: 

Ist die Grenze zwischen zwei Literaturen einmal festgelegt, wollen wir alles 
untersuchen, was auf literarischem Gebiet die Grenzen überschritten und 
eine Wirkung ausgeübt hat. (74) 

 

5.2 Sender – Überträger – Empfänger 

Die vielfältigen Formen literarischer „Grenzüberschreitungen“ (74) sortiert van 
Tieghem mithilfe eines einfachen Kommunikationsmodells. Unterschieden 
werden drei Grundkomponenten, und zwar der Ausgangspunkt der literarischen 
Grenzüberschreitung („l’émetteur“, d.h. der Sender), der Endpunkt der 
literarischen Grenzüberschreitung („le récepteur“, d.h. der Empfänger) sowie eine 
Vermittlungsinstanz („un intermédiaire“), mit dessen Hilfe die literarische 
Grenzüberschreitung geschieht („le transmetteur“, d.h. der Überträger). Die 
unterschiedlichen, vom Komparatisten zu berücksichtigenden Ebenen der 
unübersichtlichen Mobilität des literarischen Grenzverkehrs, die bei 
Baldensperger noch in den Nebeln lebensphilosophischer Terminologie verhüllt 
blieb („la mobilité du monde de l’esprit“79), läßt sich mithilfe der 
Ordnungsfunktion des beigezogenen Kommunikationsmodells leicht 
schematisieren: 

l’émetteur/Sender transmetteur/Überträger récepteur/Empfänger 
Schriftsteller Vermittler (Einzelner oder Gruppe) Autor 
Werk Übersetzung / Imitation Werk 
Idee – Gedanke / Gefühl 

 

Das besondere Augenmerk des Komparatisten liegt auf der Erforschung der Ver-
mittlerinstanzen. Durch ihre Betonung wird der enge Literaturbegriff erweitert und 
der Kanon großer Werke relativiert. Erst jetzt wird so recht deutlich, warum Bal-
densperger Jahre seines Lebens damit verbracht hatte, Zeitschriften und Tageszei-

_________________________________________________ 

79 Fernand Baldensperger: Littérature comparée – le mot et la chose. In: Revue de la littérature 
comparée 1 (1921), 5-29, hier: 27. 



 

 

80 Grenzüberschreitungswissenschaft (Paul van Tieghem) 
 

tungen konsequent durchzuarbeiten. Die Erforschung solcher Textkorpora ergibt 
sich unmittelbar aus dem zugrundeliegenden Einflußbegriff. Um die „Grundlagen 
für die Erforschung von Einflüssen und Entlehnungen“ (76) legen zu können,  

[...] muß man vor allem aufmerksam die Zeitschriften der untersuchten Epo-
che durchforschen. Die Lektüre von zahlreichen zweit- oder drittrangigen 
Autoren, die literarischer Blätter hat den Vorzug, dem Forscher das intellek-
tuelle Klima des fraglichen Zeitabschnittes zu vermitteln, ihn auf den Stand-
punkt von damals zu stellen, der nicht mehr der unsrige ist. (77) 

Es erscheint geradezu für die Komparatistikkonzeption der Sorbonne spezifisch zu 
sein, welch ein großer Raum hierin „zweit- und drittrangigen Schriftstellern“ (79) 
sowie soziokulturellen Fragestellungen eingeräumt wird. Die Konzentration auf 
Vermittlerinstanzen öffnet die Literaturwissenschaft zwangsläufig für die Erfor-
schung historischer, sozialer oder institutioneller Fakten, z.B. literarische Zirkel, 
Gruppen oder Gespräche, die bei der Verbreitung von Literatur eine Rolle spielen. 
Neben Übersetzern, Literaturzeitschriften oder -zeitungen sowie einzelnen Ver-
mittlergestalten wie Melchior Grimm, Heine und vielen anderen zählt van 
Tieghem namentlich die Erforschung der sozialen Milieus literarischer Interaktion 
(Gruppen-, Zirkel-, Schulbildungen, Salons, Höfe, Städte etc.) zur 
komparatistischen Tätigkeit. Da das Schwergewicht auf der historischen 
Erforschung literarischer Austauschprozesse liegt, treten Autor- oder 
Werkkategorien sowie Fragen literaturkritischer Wertung in den Hintergrund, so 
daß die Priorisierung (fremd-) literarischer Mediationsprozesse zu der überspitzten 
Feststellung führt, daß der Komparatist „eine völlig andere Werteskala“ (79) als 
der Literaturhistoriker der einzelnen Länder habe. 

In diesen Zusammenhang gehören auch die Umwertungsprozesse, die mit der 
Übernahme literarischer Erscheinungen von einer Literatur in die andere einherge-
hen. Die Vermittlung verändert das Vermittelte. Bei Baldensperger hatte sich 
diese rezeptionsästhetische Dimension bereits angekündigt. Diesen Ansatz baut 
van Tieghem nun aus. Auch hier folgt er der geistesgeschichtlichen Methode, die 
gegenüber dem ‘naiven’ historischen Realismus des 19. Jahrhunderts geltend 
gemacht hatte, daß Geschichtsschreibung nicht Wirklichkeitsherstellung, sondern 
Wertsetzung sei. Mit der Kategorie des „Erfolg[s]“ (79 und 80) („succès“) 
verlagert sich das Interesse vom Autor auf den Leser. Der Rezeptionsprozeß erhält 
eine eigenständige Kontur. Er ist kein passiver Reflex, sondern ein produktiver 
Akt der Gestaltung. Daher muß der Komparatist sich nicht wundern, daß die 
Wirkung, die ein Schriftsteller im Ausland entfaltet, ein relatives Eigenleben 
besitzt. In der Empfängerkultur entstehe eine „Idee [...] die oft von der Realität [in 
der Senderkultur, C.Z.] stark abweicht.“ (79) Van Tieghem spricht in diesem 
Zusammenhang von „Legende“ bzw. „Mythos“, in die bzw. in den sich das Bild 
eines Schriftstellers in der Rezeption verwandelt. Eine solche „Verwandlung“ (79) 
sei etwa Edward Young (1683-1765), dessen Erforschung sich van Tieghem im 



 
 

 

Komparatistische Tätigkeit – Kenntnisse und Kernbereiche 81 

Zusammenhang seiner Studien zur ‘präromantischen’ Nacht- und Gräberpoesie 
besonders verschrieben hatte, wiederfahren: 

Der ehrgeizige, enttäuschte und verbitterte Literat, der der Autor der Nächte 
war, wurde durch die Bewunderung und Anerkennung Europas der weise 
Young, der erhabene Priester der Nacht und der Gräber. Anderen, Größeren, 
ist diese Verwandlung zuteil geworden, die die vielschichtige Realität 
simplifiziert und durch wahrhaftige Legenden ersetzt: Fénélon, Rousseau, 
Goethe, Lamartine... Weit mehr als die Realität hat dieser Mythos ihren 
Werken im Ausland zum Erfolg verholfen. Der Komparatist darf nicht 
danach fragen, wie sie wirklich waren, sondern was man glaubte, daß sie es 
waren; er muß von dieser durch die Legende verwandelten Gestalt ausgehen. 
(79)  

Es soll hier nicht darüber gerechtet werden, daß natürlich auch die als ‘Realität’ 
bezeichnete Charakteristik eine Zuschreibung ist, wichtig ist vielmehr, daß die Re-
zeptionsgeschichte hier als ein eigenständiges Gebiet der Komparatistik begründet 
wird. Dieses Forschungsgebiet bezeichnet van Tieghem im weiteren Verlauf 
seines komparatistischen Grundlagenwerkes als Doxologie: 

Nous pouvons appeler ce genre d’études doxologie (δοξα, doxa, opinion, 
gloire), puisqu’il y est question de la réputation d’un auteur ou de plusieurs 
auteurs, et de l’opinion qu’on se forme à leur égard.80 

 

5.3 Komparatistische Tätigkeit – Kenntnisse und Kernbe-
reiche 

5.3.1 Kenntnisse 

Der weitgefaßte Literaturbegriff, die Konzentration auf literarische 
Vermittlungsinstanzen, die Berücksichtigung soziokultureller Prozesse und die 
Anerkennung eigenständiger Rezeptionsgeschichtsschreibung führt zu einem 
komplexen Anforderungsprofil, das recht pragmatisch skizziert wird. Zum 
Komparatisten gehören nicht nur „gewisse Kenntnisse“, d.h. eine signifikante 
Gelehrsamkeit, die nicht zuletzt etwas mit ‘Karteikarten’, will sagen: der 
Fähigkeit zu systematischer Materialerschließung und Ergebnissicherung, zu tun 
hat, sondern er braucht auch einen „gewissen geistigen Habitus“. Er muß 
angesichts des weitgefaßten Gegenstandsbereichs über die komplementäre 
Fähigkeit verfügen, Generalisten- und Spezialistentum ausgleichen zu können, 
d.h. „seinen Aktionsradius gleichzeitig erweitern und einengen“ (77).  

_________________________________________________ 

80 Tieghem: La littérature comparée, a.a.O., 117. 



 

 

82 Grenzüberschreitungswissenschaft (Paul van Tieghem) 
 

Die Kompetenzen des Komparatisten bestehen in (a) der Beherrschung mehrerer 
Sprachen, (b) der Kenntnis mehrerer Literaturgeschichten bzw. der „internationa-
len Literaturgeschichte“ sowie darüber hinaus (c) der Kenntnis vielfältiger politi-
scher, sozialer, philosophischer, wissenschaftlicher, künstlerischer etc. 
Zusammenhänge in verschiedenen Epochen unterschiedlicher Kulturräume. Dazu 
kommt (d) die Notwendigkeit des Auslandsstudiums, d.h. die Bereitschaft, dem 
literarischen Sender, Überträger oder Empfänger gewissermaßen ‘nachzureisen’ 
und die Materialrecherche jeweils im „Ursprungsland“ (78) vorzunehmen. 
Insofern die Komparatistik jedoch nicht nur etwas mit ‘Kenntnissen’ zu tun hat, 
sondern auch mit einem bestimmten ‘Habitus’, scheint van Tieghem bei der 
Thematisierung zeitweiliger Auslandsaufenthalte nicht nur die Quellenlage im 
Blick zu haben. Auf der Ebene mentaler Disponierung führt der Sachverhalt, daß 
man „einige Zeit“ in fremden Ländern forscht, zugleich auch zu einer Art 
experimentellem Frontaliertum. Angesichts des großen Gebiets, das tendenziell 
Gegenstand werden kann, bedarf der angehende Komparatist (e) der Fähigkeit, 
sich auf einen „speziellen Fragenkomplex“ räumlicher (z.B. die Konzentration auf 
die Literaturbeziehungen zwischen Spanien und Deutschland) oder zeitlicher (z.B. 
die Beschränkung auf eine Epoche, etwa die Romantik) Art beschränken zu 
können. 

 

5.3.2 Komparatistischer Kernbereich 

Insgesamt unterscheidet van Tieghem sechs verschiedene Gebiete, auf die sich die 
komparatistische Tätigkeit beziehen kann.81 Sie bilden den Kernbereich der Ver-
gleichenden Literaturwissenschaft. Da das Ziel der Komparatistik darin besteht, 
eine „Überschreitung“ („passage“), d.h. die Tatsache zu beschreiben, „daß etwas 
Literarisches über eine sprachliche Grenze transportiert wurde“ (80), können diese 
Gebiete nach ihrem Ort im komparatistischen Kommunikationsmodell gewichtet 
werden. Man kann die literarische Grenzüberschreitung nach Maßgabe der literari-
schen Übernahme (Frage: was wird übernommenen?), aus der Sicht des Senders 
(Frage: welchen Einfluß bzw. Erfolg hat das Übernommene?) oder aus der Sicht 
des Empfängers (Frage: woher stammt das Übernommene?) untersuchen. Jeder 
dieser Perspektiven sind bestimmte Gebiete zugeordnet. 

Die Frage nach dem Was der literarischen Übernahme generiert (a) genologische, 
(b) thematologische und (c) ideologische Fragestellungen. Stellt man sich auf die 
Seite des Senders, ergeben sich (d) doxologische, stellt man sich auf die Seite des 
Empfängers (e) krenologische und (f) mesotologische Fragestellungen. Darunter 
muß man sich folgende Gebiete vorstellen: 

_________________________________________________ 

81 Vgl. ebd., 70 ff., 87 ff., 100 ff., 116 ff., 143 ff. und 152 ff. 



 
 

 

Komparatistische Tätigkeit – Kenntnisse und Kernbereiche 83 

ad a) Literarische Gattungen, Kunstformen, Stile und Ausdrucksformen. Das Stu-
dium der literarischen Gattungen wird Genologie (gr. γενος = Genus, Art, Gat-
tung; frz. „génologie“) genannt.  

ad b) Themen, Typen, Legenden oder Mythen, d.h. Motiv- und Stoffgeschichte. 
Das Studium der literarischen Sujets wird Thematologie („thématologie“) 
genannt.  

ad c) Ideen und Gefühle. Dieses Gebiet ist das einzige, das van Tieghem nicht auf 
einen fremdwörtlichen Begriff zu bringen weiß. Die Ausrichtung der 
Komparatistik auf das Studium der religiösen, philosophischen, moralischen, 
ästhetischen etc. Ideen und mentalen Werte („l’ordre des sentiments“, z.B. 
Empfindsamkeit u.a.) verrät den starken Einfluß der geistesgeschichtlichen 
Methode, in der literarische Werke als Ausdruck von Ideen, Problemen und 
Weltanschauungen interpretiert werden. Wäre die Bezeichnung nicht 
mißverständlich, könnte man das Studium der Ideen und mentalen Werte 
Ideologie nennen. 

ad d) Erfolg und Einfluß. Das Studium des erfolgreichen Einflusses einer literari-
schen Erscheinung auf eine andere wird, wie eben schon erwähnt, Doxologie (gr. 
δοξα = Meinung, etwas für etwas halten; frz. „doxologie“) genannt. 

ad e) Quellen. Das Studium der Quellen wird Krenologie (gr. κρηνη = Quelle; 
frz. „crénologie“) genannt.  

ad f) Vermittlerinstanzen bzw. Überträger. Das Studium der Vermittlerinstanzen wird 
Mesologie (gr. µεσος = der in der Mitte steht, Mittler; frz. „mésologie“) genannt. 

Schematisch läßt sich die mehr oder weniger umfangreiche Aufgabenpalette kom-
paratistischer Forschung wie folgt darstellen: 

von der Seite des 
Senders 

das Was der literarischen 
Übernahme 

von der Seite des Empfän-
gers 

Einfluß und Erfolg eines 
Autors, eines Werks, einer 
Gattung, einer Literatur 
(= d: Doxologie) 

literarische Gattungen, Kunst-
formen, Stile und Ausdrucks-
formen  
(= a: Genologie) 

Quellen eines Schriftstellers 
oder eines Werks 
(= e: Krenologie) 

– Sujets, Typen, Mythen 
(= b: Thematologie) 

Vermittlungsinstanzen und 
Überträger  
(= f: Mesologie) 

– Ideen, Gefühle  
(= c: Ideologie) 

– 

 
 



 

 

84 Grenzüberschreitungswissenschaft (Paul van Tieghem) 
 

Übungsaufgaben zum 5. Kapitel 

1. Welches Anforderungsprofil richtet van Tieghem an den zukünftigen 
Komparatisten? 

2. Welche Kernbereiche der Komparatistik umfaßt die Konzeption van 
Tieghems? 

3. (a) Versuchen Sie anhand des Textauszugs, die Gegenstandsgebiete 
zu sortieren, die van Tieghem der komparatistischen Tätigkeit zuordnet. 
(b) Schlagen Sie eine beliebige Einführung in die Komparatistik auf und 
prüfen Sie, welche Gegenstandsbereiche darin die Extension des 
Faches bezeichnen. (c) Vergleichen Sie dieses Ergebnis mit den 
Gebieten, die van Tieghem vorsieht. (d) Bewerten Sie das Ergebnis ih-
res Vergleichs.  

 



6 Am besten einfach ‘Literaturwissenschaft’ (René 
Wellek) 

René Wellek (1903-1995), in Wien geboren und in Prag erzogen, gilt als einer der 
bedeutendsten Literaturwissenschaftler des 20. Jahrhunderts. Sein textzentrierter 
literaturkritischer Ansatz ist im wesentlichen geprägt durch die sog. Prager 
Schule, deren Diskussionszusammenhang er zwischen 1930 und 1935 als Dozent 
an der Prager Karlsuniversität angehörte, sowie durch das phänomenologische 
Verständnis des literarischen Kunstwerks, das ihm durch den polnischen 
Philosophen Roman Ingarden (1893-1970) nahegebracht wurde. Während Wellek 
von Jan Mukarovsky (1891-1975) und Roman Jakobson (1896-1892) die 
strukturalistische Auffassung übernimmt, dergemäß das Kunstwerk ein 
einheitliches System von Zeichen ist, das einem bestimmten ästhetischen Zweck 
dient, lehrt ihn die Lektüre Ingardens, daß das literarische Werk ein organisches, 
aus mehreren Schichten aufgebautes Gebilde von eigener, d.h. weder 
psychologisch noch sozial abgeleiteter Seinsweise ist. 1935 geht Wellek als 
Dozent für tschechische Literatur und Sprache nach London. Da die dortige 
School of Slavonic Studies durch den Einmarsch der Nazis in die 
Tschechoslowakei ihre Stiftungsgrundlagen verliert, geht Wellek 1939 in die 
USA, wo er schon in den 20er Jahren gelehrt hatte. Zuletzt ist er bis zu seiner 
Emeritierung 1972 Direktor der komparatistischen Abteilung an der Yale-
Universität. Wellek war in mehreren Sprachen zuhause und verfügte über eine 
große Belesenheit, die ihm ein weites Feld kritischer Literatur erschloß. Seine 
achtbändige Geschichte der Modernen Literaturkritik (1955-1993) umfaßt die eng-
lische, amerikanische, deutsche, russische und osteuropäische sowie die französi-
sche, italienische und spanische Literaturkritik in der Zeit zwischen 1750 und 
1950. 

Was die literaturtheoretischen Prägekräfte der Prager Jahre auch im einzelnen zu 
bedeuten haben, wichtig ist doch, daß bei Wellek das literarische Wortkunstwerk, 
seine Autonomie und seine Struktur im Zentrum des Interesses stehen. Er selbst 
betont, daß er von den russischen Formalisten und den deutschen Stilforschern 
gelernt habe. Für seinen literaturkritischen Ansatz bezeichnend sind zwei Unter-
scheidungen, die er in seinem erfolgreichsten Werk, der mit Austin Warren ge-
meinsam publizierten Theory of Literature (1. Aufl. 1949), vornimmt. (a) Die 
erste Unterscheidung bezieht sich auf die literarischen Werke. Sie können 
entweder als historische Dokumente oder als literarische Monumente betrachtet 
werden. Sie stehen entweder für etwas anderes oder für sich selbst. Im ersten Fall 
behandelt man sie als Belege sozialer, historischer oder psychologischer 
Ereignisse, Geschehen und Vorgänge. So wird man Fontanes Romanen sicherlich 
allerlei Hinweise über das Frauenbild in Preußen am Ende des 19. Jahrhunderts 
entnehmen können. Als Dokument betrachtet, fungiert Literatur als historische 
Quelle. Im zweiten Fall betrachtet man das literarische Werk als ein autonomes 
ästhetisches bzw. künstlerisches Gebilde. (b) Die zweite Unterscheidung bezieht 



 

 

86 Am besten einfach ‘Literaturwissenschaft’ (René Wellek) 
 

sich auf literaturwissenschaftliche Betrachtungsweisen. Wellek unterscheidet 
literaturwissenschaftliche Ansätze nach außerliterarischen bzw. extrinsischen und 
innerliterarischen bzw. intrinsischen Methoden. Außerliterarische 
Methodenansätze beschäftigen sich mit den Bedingungen, der Umgebung oder 
den äußeren Anlässen der Literatur (Biographie, Psychologie, Gesellschaft, Ideen, 
andere Künste). Interliterarische Methodenansätze dagegen konzentrieren sich auf 
die literarischen Werke selber. Es ist stets an Welleks „Autonomieästhetik“82 
kritisiert worden, daß sie ihn nicht nur hindere, den literarischen Text sozial zu 
kontextualisieren, sondern auch den gesellschaftlichen Prozeß ausblende, der 
überhaupt erst Literatur und Kunst als autonome Gebilde institutionalisiert habe. 
Genau das macht freilich seine signifikante Kontur aus, die ihn in die Tradition 
formalistischer, strukturalistischer und stilkritischer Ansätze der 
literaturtheoretischen Avantgarde der ersten Hälfte des 20. Jahrhunderts stellt. 

 

6.1 Noch einmal: Beziehungswissenschaft 

Seine Stellung zur Komparatistik hatte Wellek bereits in grundlegender Weise 
1949 in dem Kapitel  „Allgemeine, vergleichende und nationale Literatur“ nieder-
gelegt.83 Virulent wurde diese Position aber erst, als er sie gegenüber dem kompa-
ratistischen Programm der Sorbonne in Stellung brachte. 1951 hatte Marius-
François Guyard eine an van Tieghem orientierte, diesen stellenweise sogar – z.B. 
den Titel betreffend – „plagiierende“84 Einführung La Littérature Comparée 
(Paris 1951) herausgebracht, zu der sein Lehrer Jean-Marie Carré, der Nachfolger 
Baldenspergers an der Sorbonne in Paris, ein kurzes Vorwort beigesteuert hatte. 
Darin behauptet Carré ziemlich forsch, daß der Begriff der Vergleichenden 
Literaturwissenschaft „neu definiert“85 werden müsse, wiederholt dann aber im 
wesentlichen die alten Positionen von Baldensperger und van Tieghem, die sich 
grob auf vier Punkte bringen lassen:  

(a) Da ist erstens die Ablehnung des typologischen Vergleichs in der Tradition der 
Parallele bzw. Comparaison. Das war schon Baldenspergers Ausgangspunkt 30 
Jahre zuvor, der nun in die schmissige (und seither oft wiederholte) Formel gefaßt 
wird: „La litterature comparée n’est pas la comparaison littéraire.“ („Die verglei-
chende Literaturwissenschaft ist nicht dasselbe wie der literarische Vergleich.“)  

_________________________________________________ 

82 Zima, a.a.O., 37. 
83 René Wellek, Austin Warren: Theorie der Literatur [am. 1949; dtsch. 1959]. Frankfurt am 

Main 1971, 47-55. 
84 Weisstein, a.a.O., 33.  
85 Jean-Marie Carré: Avant-Propos. In: Marius-François Guyard: La Littérature Comparée. Paris 

1951, 5-6; deutsche Übers. u.d.T. Vorwort zur Vergleichenden Literaturwissenschaft. In: 
Hans Norbert Fügen (Hg.): Vergleichende Literaturwissenschaft. Düsseldorf, Wien 1973, 82-
83; zit. im folgenden nach diesen beiden Seiten. 



 
 

 

Noch einmal: Beziehungswissenschaft 87 

(b) Dagegen wird zweitens positiv das von Baldensperger eingebrachte, von van 
Tieghem ausgebaute Kriterium des literarischen Einflusses zum Definitionsmerk-
mal des Fachverständnisses: „La littérature comparée est [...] l’étude des relations 
spirituelles internationales, des rapports de fait qui ont existé entre Byron et 
Pouchkine, Goethe et Carlyle, Walter Scott et Vigny, entre les œuvres, les inspira-
tions, voire les vies d’écrivains appartenant à plusieurs littératures.“ („Die verglei-
chende Literaturwissenschaft ist [...] die Untersuchung der internationalen geisti-
gen Beziehungen, der tatsächlichen Beziehungen (rapports de fait), die zwischen 
Byron und Puschkin, Goethe und Carlyle, Walter Scott und Vigny bestanden, zwi-
schen den Werken, den Inspirationen, ja sogar den Lebensläufen von Schriftstel-
lern, die mehreren Literaturen angehören.“) Auch die Konsequenz, die Carré aus 
der Erforschung der effektiven Beziehungen für die Komparatistik zieht, hatte van 
Tieghem mit seiner Warnung vorgegeben, daß die komparatistische Tätigkeit vor 
allem in der Beschäftigung mit zweit- und drittrangigen Schriftstellern bestehe. 
Auch Carré betont, daß die Vergleichende Literaturwissenschaft „im wesentlichen 
nicht den schöpferischen Wert der Werke“ betrachte, d.h. keine Literaturkritik, 
sondern vielmehr ein Zweig der Literaturgeschichte sei. 

(c) Drittens wird der zentrale Begriff ‘Einfluß’ dahingehend zurückgenommen, 
daß es weniger darauf ankomme, ‘Einflüsse’ zu verfolgen als ‘Erfolge’ zu 
erforschen: „D’ailleurs on s’est peut-être trop précipité sur les études d’influence. 
Elles sont difficiles à mener, souvent décevantes. On s’y expose parfois à vouloir 
peser des impondérables. Plus sûre est l’histoire du succès des œuvres, de la 
fortune d’un écrivain, du destin d’une grande figure, de l’interprétation réciproque 
des peuples, des voyages et des mirages. Comment nous voyons-nous entre nous, 
Anglais et Français, Français et Allemands, etc.“ („Übrigens hat man sich 
vielleicht zu sehr auf die Untersuchung der Einflüsse gestürzt. Sie ist schwierig, 
oft enttäuschend. Man läßt sich manchmal darauf ein, das Unwägbare wiegen zu 
wollen. Sicherer ist die Geschichte des Erfolgs der Werke oder eines Autors, des 
Schicksals einer großen Gestalt, der jeweiligen Interpretation der Völker, Reisen 
und Illusionen. Wie sehen wir uns gegenseitig, die Engländer die Franzosen, die 
Franzosen die Deutschen etc.“) Diese Passage sollte auf starke Resonanz, 
Zustimmung wie Ablehnung stoßen. Doch ist zu bedenken, daß es sich bei diesem 
Absatz Carrés weniger um „die offizielle Einführung der später so umstrittenen 
‘Imagologie’“86 handelte, wie Hugo Dyserinck geurteilt hat, als um 
wiederaufgekochte Doxologie im Sinne van Tieghems. Zwar fällt mit dem Wort 
„mirages“ (der mit „Illusion“ terminologisch unzureichend übersetzt wird) das 
Antonym zu ‘images’, dessen Singular ‘image’ dem Begriff der ‘Imagologie’, d.h. 
der Wissenschaft von den Vorstellungen (‘images’) und Wahnvorstellungen 
(‘mirages’) bzw. Bildern und Zerrbildern, zugrundeliegt. Der Begriff „succès“, der 
die Aufzählung einleitet, zitiert freilich die Begriffsvorgabe von 1931. Der 
Komparatistik wird entgegen der Innovationsgeste des Verfassers mithin kein 

_________________________________________________ 

86 Dyserinck, a.a.O., 51 f. 



 

 

88 Am besten einfach ‘Literaturwissenschaft’ (René Wellek) 
 

neues Gebiet eröffnet, sondern Carré weist vielmehr in die Vergangenheit ihrer 
Fachgeschichte zurück. 

(d) Aus allem zieht Carré viertens die Konsequenz, gegenüber der Allgemeinen 
Literaturwissenschaft auf Distanz zu gehen: „Enfin la littérature comparée n’est 
pas la littérature générale.“ („Schließlich ist die vergleichende Literaturwissen-
schaft etwas anderes als die allgemeine Literaturwissenschaft.“) Hatte van 
Tieghem sie als eine Wissenschaft verstanden, die die Einzelergebnisse zu 
umfassender Synthese bringen sollte, steht Carré solchen geistesgeschichtlichen 
Vorhaben überaus skeptisch gegenüber. Das geistesgeschichtliche Paradigma in 
der Literaturwissenschaft, das um 1910 den Positivismus auf breiter Front 
abgelöst hatte, war international mittlerweile durch New Criticism, 
Werkimmanente Interpretation, Stilkritik und explication de texte, d.h. durch die 
Hinwendung zum Einzelwerk, unter Druck geraten, so daß übergreifenden 
Synthesen jetzt der Ruch des Spekulativen anhaftete. Systematisch, räumlich oder 
zeitlich ausgedehnte Epochenbegriffe wie Humanismus, Klassik, Romantik, 
Realismus und Symbolismus, die dazu gedient hatten, die europäische 
Literaturgeschichte zu gliedern, erschienen aus der Perspektive des Faktums 
(„fait“) gleichermaßen gefährlich wie willkürlich. Für Carré jedenfalls bargen 
solche „großen Synthesen [...] die Gefahr [...], zur reinen Abstraktion, Willkür 
oder Terminologie zu werden.“ 

 

6.2 Kritik am französischen ‘Faktualismus’ 

Wellek antwortet auf Carrés „Avant-Propos“, das im ersten Jahrgang des neuge-
gründeten Yearbook of Comparative and General Literature 1952 in den USA 
bekannt gemacht worden war, postwendend im nächsten Jahrgang der Zeitschrift 
mit einer vernichtenden Kritik. Seither unterscheidet man in der Komparatistik die 
französische von der amerikanischen Schule.87 Der 1953 publizierte Aufsatz „Die 
Theorie der Vergleichenden Literaturwissenschaft“, dem wir uns nun zuwenden 
wollen, ist im wesentlichen in drei Teile gegliedert, und zwar in einen 
referierenden Teil (101), der die Position von Carrés Vorwort kurz resümiert, 
einen kritischen Teil (101-105), in der Wellek sie polemisch auseinandernimmt, 
und einen konstruktiven Teil (105-107), in dem er eine eigene Definition seines 
Fachverständnisses umreißt. 

_________________________________________________ 

87 René Wellek: The Concept of Comparative Literature. In: Yearbook of Comparative and 
General Literature 2 (1953), 1-5; dtsch. u.d.T.: Die Theorie der Vergleichenden Literatur-
wissenschaft. In: Hans Norbert Fügen (Hg.): Vergleichende Literaturwissenschaft. Düssel-
dorf, Wien 1973, 101-107; zit. im folgenden in () im Text. Zum Hiat der komparatistischen 
Schulbildungen in den 50er Jahren vgl. Zima, a.a.O., 32 ff. Claudio Guillén: The Challenge of 
Comparative Literature [span. 1985]. Cambridge MA. London 1993, 46 ff. („The French 
Hour“) und 60 ff. („The American Hour“). 



 
 

 

Kritik am französischen ‘Faktualismus’ 89 

Nach Ansicht von Wellek gelingt es Carré nicht, die Komparatistik neu zu 
definieren, vielmehr werde durch seine Überlegung die Literaturwissenschaft 
„zerstört“. Einen stärkeren Gegensatz kann man sich wohl kaum ausdenken. Er 
wirft dem Professor an der Sorbonne vor, daß die Vorstellungen seines 
Programms einerseits „zu eng“, andererseits „zu weit“ seien: „an den falschen 
Punkten begrenzt bzw. gedehnt.“ (102)  

(a) Zu eng sind die Vorstellungen, weil mit dem Definitionskriterium der 
„rapports de fait“ nur ein Aspekt der literarischen Entwicklung in Betracht 
gezogen wird. Hier gehe es lediglich um den „Außenhandel“ der Literatur, um 
„äußerliche Faktoren“, die mit der Struktur des einzelnen Kunstwerks nichts zu 
tun haben. Im Gegenteil: der Aspekt des Einflusses zerstöre die Vorstellung des 
Werkganzen und lasse es in literaturhistorische Fragmente zerfallen. Zwangsläufig 
folge daraus die Begrenzung komparatistischer Forschung auf die Beschäftigung 
mit zweitklassigen Autoren, Übersetzungen, Zeitschriften, Reiseberichten und 
Vermittlungsinstanzen. Kurz: was Wellek hier betreibt, ist die vollständige 
Infragestellung der Komparatistikkonzeption seit Baldensperger und van Tieghem.  

Mit der Kritik des Einflußkriteriums einher geht zugleich die Offenlegung einer 
methodischen Schwäche. Denn methodisch sei es einerlei, ob der Einfluß 
zwischen gleichsprachigen oder fremdsprachigen Autoren untersucht werde: 

Es gibt keinen methodologischen Unterschied zwischen der Untersuchung 
des Einflusses, den Ibsen auf Shaw, und der Erforschung des Einflusses, den 
Wordsworth auf Shelley ausgeübt hat. Es gibt keinen Unterschied zwischen 
einer Untersuchung von Shakespeares Einfluß im England des 18. Jahrhun-
derts und im Frankreich des 18. Jahrhunderts. (102) 

Einflußforschung, stellt Wellek in diesen beiden Sätzen fest, ist komparatistikun-
spezifisch, d.h. das Kriterium der ‘rapports’ vermag gerade nicht, das, was es lei-
sten soll, nämlich eine Disziplin, zu begründen. Die Kritik Welleks legt offen, daß 
die Komparatistik methodisch auf Sand gebaut ist. Insofern leistet Wellek 
zugleich auch eine Art Selbstkritik, denn wie Carré in den frühen Jahren über 
Goethe en Angleterre (1920) gearbeitet hatte, war Welleks erste Publikation 
Immanuel Kant in England 1793-1838 (1931) gewidmet.  

Die Kritik an der „restriktive[n] Auffassung von ‘Komparatistik’“ und der damit 
einhergehenden Verwerfung der Kontaktstudie führt umgekehrt zur Wiederauf-
wertung der typologischen Studie, d.h. der Vergleichung. Hatte die Komparatistik 
seit Baldensperger aus der Frontstellung gegen das literaturkritische Genre der 
Parallele ihre wissenschaftliche Daseinsberechtigung bezogen, greift Wellek den 
typologischen Vergleich als „unverzichtbares Element“ (103) jeder 
literaturwissenschaftlichen Forschungsarbeit wieder auf: „Keine umfassende 
Konzeption von ‘Vergleichender Literaturwissenschaft’ kann ohne Vergleiche 
dieser Art auskommen [...]“ (104). Um den Erkenntniswert des typologischen 



 

 

90 Am besten einfach ‘Literaturwissenschaft’ (René Wellek) 
 

Vergleichs gegen die Kontaktstudie auszuspielen, geht Wellek in diesem 
Zusammenhang weit über den eurozentrischen Literaturbegriff, den er an späterer 
Stelle gegen das verfehlte Konzept der Nationalliteratur mobilisieren wird, und 
den Westlichen Kanon hinaus: 

Zweifellos würde zum Beispiel die Erforschung alter chinesischer oder 
koreanischer oder burmesischer Dichtung für uns nützlich sein, wenn wir 
uns mit vom Westen unbeeinflußten Texten befassen würden, und wir 
würden mehr aus ihrer Konfrontierung mit westlicher Dichtung lernen als 
aus einer Erforschung der zufälligen Beziehungen, die sich später entwickelt 
haben. (104) 

In der Beschränkung auf Äußerlichkeiten, der fehlenden methodischen Grundlage 
und dem Verzicht auf die Erkenntnismöglichkeit des Vergleichs liegt die 
Begrenztheit der Carréschen Konzeption. 

(b) Zu weit sind die Vorstellungen dagegen, weil mit der Thematisierung von „mi-
rages“ der Bereich der Literaturwissenschaft verlassen und die Komparatistik zur 
Völkerpsychologie erweitert wird.  

Während Carré einerseits möchte, daß die ‘Vergleichende Literaturwissen-
schaft’ auf den alten Faktualismus beschränkt wird, schlägt er gleichzeitig 
eine Ausweitung der Thematik vor: wir sollten nicht nur Quellen, Einflüsse 
und Geltungen untersuchen, sondern zu einer Art vergleichender nationaler 
Psychologie kommen. (104) 

Die Erforschung von nationalen Illusionen und Vorurteilen mag zwar nützlich und 
aktuell sein, wie konzediert wird, es mag sogar, wie Wellek überaus polemisch 
zuspitzt, „der ‘Voice of America’ bei ihrer Erfolgsanalyse wertvoll sein, zu 
wissen, welches Bild die Franzosen augenblicklich von den Amerikanern haben“ 
(104), aber Literaturwissenschaft sei das nicht mehr. Tatsächlich hatte Carré kurz 
nach dem Krieg, d.h. nach Besetzung, Kollaboration und Befreiung, mit seinem 
Buch Les écrivains français et le mirage allemand (1947) auch keinen 
literaturwissenschaftlichen Forschungsbeitrag, sondern einen „Beitrag zur 
politischen Diskussion über die künftige Gestaltung des deutsch-französischen 
Verhältnisses“88 leisten wollen. Und als Beitrag zu einem Fragenkomplex der 
französischen Politik ist das Buch auch aufgenommen worden, nicht als 
komparatistisches Werk. Die Kritik Welleks an der Ausweitung der Komparatistik 
um die ‘mirage’-Forschung geht in drei Schritten vor. Erstens ist der Anteil der 
Literatur an der Ausbildung nationaler Stereotypen eher zu vernachlässigen, 
insofern „das gegenwärtige Verhalten amerikanischer Touristen und Soldaten“ 
sowie die „aktuellen politischen Ereignisse“ hierfür entschieden wichtiger 
gewesen seien, als die Vorstellungen der Schriftsteller. Zweitens ginge die 

_________________________________________________ 

88 Dyserinck, a.a.O., 126 f. 



 
 

 

Entgrenzung der Literatur durch Bestimmung ihrer Grenze 91 

‘mirage’-Forschung über die gute alte Stoffgeschichte nicht wesentlich hinaus, 
wenn man etwa an solche altbekannten Themen wie der Ire auf der englischen 
Bühne oder der Italiener im Elisabethanischen Theater denke.89 Drittens löst sich 
Literaturwissenschaft bei der Beschäftigung mit nationalen Bildern oder 
Zerrbildern „in Soziologie und Psychologie auf.“ (105)  

Einige Jahre später hat Wellek seine Kritik an der französischen Auflösung und 
Beseitigung der Literaturwissenschaft in einem Vortrag über „Die Krise der Ver-
gleichenden Literaturwissenschaft“, der die Ausführungen von 1953 teils wieder-
holt, teils ausweitet, nochmals grundsätzlicher gefaßt und vor dem Profilverlust 
der Literaturwissenschaft zugunsten allgemeiner Ideen- und Kulturgeschichte 
gewarnt: 

Viele bedeutende Literaturwissenschaftler, besonders unter den Komparati-
sten, interessieren sich im Grunde gar nicht für die Literatur, sondern für die 
Geschichte der öffentlichen Meinung, für Reiseberichte, Vorstellungen vom 
Nationalcharakter – kurz, für allgemeine Kulturgeschichte.90 

Man mag es bewerten wie man will – genau diese Ausweitung ist das, was sich 
unter dem Label der Cultural Studies seit den sechziger Jahren vollzogen hat. 

 

6.3 Entgrenzung der Literatur durch Bestimmung ihrer 
Grenze 

6.3.1 ‘Literariness’ 

Gegenüber dem Plädoyer für eine Konzeption, „die uns einerseits in die alten Zei-
ten positivistischer Fragmentierung zurückversetzt, und andererseits unseren klar 
umrissenen Forschungsgegenstand zugunsten von Soziologie und Psychologie be-
seitigt“ (106), macht Wellek vor allem einen scharf umrissenen, engen 
Literaturbegriff geltend. Die Definition der Komparatistik setzt seiner Ansicht 
nach die Bestimmung eines sinnvollen Begriffs von Literatur und 
Literaturwissenschaft voraus. Es geht dabei um die Frage, was die 
„‘Literaturhaftigkeit’“ („‘literariness’“) der Literatur ausmache, d.h., was sie von 
allen anderen Formen literaler (= mit Buchstaben [lat. ‘littera’] geschriebener bzw. 
gedruckter) Überlieferung unterscheidet.  

_________________________________________________ 

89 Wie genau Welleks Scharfsinn trifft, wird deutlich, wenn man weiß, daß am Beginn des stoff- 
und motivgeschichtlichen Werks Elisabeth Frenzels die rassistische Dissertation Die Gestalt 
des Juden auf der neueren deutschen Bühne (Berlin 1940) steht.  

90 René Wellek: Die Krise der Vergleichenden Literaturwissenschaft [1958]. In: Horst Rüdiger 
(Hg.): Komparatistik. Aufgaben und Methoden. Stuttgart, Berlin, Köln, Mainz 1973, 93-103, 
hier: 101. 



 

 

92 Am besten einfach ‘Literaturwissenschaft’ (René Wellek) 
 

„Das heißt, wir müssen uns einlassen auf die Frage nach der 
‘Literaturhaftigkeit’, auf die ästhetische Zentralfrage nach dem Wesen der 
Kunst und der Dichtung.“91 

Auf die Frage nach dem Literaritätskriterium sind unterschiedliche Antworten ge-
geben worden. Das Literarische der Literatur kann als fiktionale Äußerung, als 
eine Form nichtpragmatischer Rede, als Verschiebung des Prinzips der 
Äquivalenz von der Achse der Selektion auf die Achse der Kombination, als 
Resultat intertextueller Lektüre, die eine Signifikanz hervorbringt, die den Sinn 
linearen Lesens übersteigt, etc. begriffen werden. Heute werden solche Antworten 
gerne ‘empirisch’ umgangen, indem man für Literatur ausgibt, was Aktanten des 
Literatursystems für Literatur halten. Nachdem Wellek bereits in Theory of 
Literature als Haupteigenschaft der Literatur den „‘Schein’“92 ausgegeben hatte, 
bemüht er auch 1953 gegenüber der kulturgeschichtlichen Beschäftigung mit allen 
möglichen literarischen Zeugnissen das Fiktionskriterium, um einen „sinnvollen 
Begriff von Literatur“ (105) auszuzeichnen: 

Wiederholt habe ich gesagt, daß ‘Literatur’ als ‘fiktionales Schrifttum’ inter-
pretiert werden muß, da wir sonst zu der Erforschung von allem Gedruckten, 
von jeglicher Art von Kulturgeschichte gelangen. (105) 

Als „eine vielschichtige Struktur von Zeichen und Bedeutungen“ verstanden, ist 
Dichtung durch eine ontologische „Kluft“ von der Psychologie des Autors, dem 
Leben und der Gesellschaft getrennt.93 Innerliterarische Untersuchungen 
erforschen das Kunstwerk, außerliterarische Untersuchungen seinen 
‚Außenhandel‘ mit sozialen, psychologischen etc. Faktoren. Diese Verteilung 
begründet, warum die „vergleichende Psychoanalyse nationaler Mythen“, wie 
Wellek die von Carré ins Spiel gebrachte ‘mirage’-Forschung apostrophiert, 
„nicht zur Literaturwissenschaft, sondern zur Soziologie und allgemeinen 
Geschichtswissenschaft gehört“ (105). Literatur wird bei einer solchen 
Betrachtungsweise nicht als Kunstwerk behandelt, sondern wie irgendein 
literarisches Zeugnis oder eine literarische Quelle als Dokument, dem 
irgendwelche Informationen über ein historisches Geschehen bzw. die 
geschichtliche Wirklichkeit entnommen wird. Literarische Werke referieren 
jedoch nicht auf ein Äußeres, sondern sie bilden vielmehr durch eine „ge-
schichtete Struktur von Zeichen und Bedeutungen“94 ein fiktionales Universum 
von eigener Art. Das zu erforschen ist der Beruf der Literaturwissenschaft.  

_________________________________________________ 

91 Ebd., 101. 
92 Wellek/Warren, a.a.O., 25.  
93 Wellek: Die Krise der Vergleichenden Literaturwissenschaft, a.a.O., 101. 
94 Ebd., 101. 



 
 

 

Entgrenzung der Literatur durch Bestimmung ihrer Grenze 93 

In diesem Zusammenhang revidiert Wellek die alte positivistische Trennung von 
Literaturwissenschaft und Literaturkritik, mit der Posnett dezidiert seinen kompa-
ratistischen Wissenschaftsanspruch legitimiert hatte, die freilich auch der Konzen-
tration auf zweit- und drittrangige Schriftsteller, dem Sammeln der Fakten und der 
Enthaltsamkeit gegenüber dem schöpferischen Wert der Werke zugrundeliegt. 
Wellek, dessen literaturhistorisches Hauptwerk eine achtbändige Geschichte der 
modernen Literaturkritik (1955-1993) ist, zielt darauf, literaturwissenschaftliche,  
-historische, und -kritische Verfahren zusammenzuführen. In seiner Konzeption 
soll die Trennung von Theorie und Geschichte, Kritik und Forschung aufgehoben 
oder durch Kooperation und Synthese ersetzt werden. Es komme darauf an, daß 
der Literaturwissenschaftler lerne, kritische Methoden anzuwenden und wieder 
mit einer Werteskala zu operieren. 

 

6.3.2 Literaturwissenschaft 

Vor allem aber hält Wellek die Departementalisierung der Literatur in einzelne 
Nationalliteraturen für falsch. „Worauf es ankommt, ist der Begriff einer von den 
sprachlichen Grenzziehungen befreiten Wissenschaft. [...] In der Literaturwissen-
schaft gibt es keine Hoheitsgebiete mit ausschließlichem Eigentumsrecht.“95 Da 
bereits zuvor herausgestellt worden war, daß es methodisch unerheblich sei, ob 
man den Einfluß zwischen gleichsprachigen oder fremdsprachigen literarischen 
Phänomenen erforsche, fällt mit der Konzeption der Einzelliteratur die letzte Legi-
timationsgrundlage der Komparatistik. Wellek formuliert es etwas gedrechselt, 
aber sein Argument zielt darauf, daß die Komparatistik als Fach die Existenz von 
Nationalliteraturen voraussetzt und umgekehrt die Infragestellung einer solchen 
Konzeption zwangsläufig auch die Existenzberechtigung der Komparatistik er-
schüttert: 

Für die ‘Komparatistik’ spricht in hohem Maße die offensichtlich falsche 
Vorstellung von einer eigenständigen nationalen Literatur. Zumindest die 
westliche Literatur bildet eine Einheit, ein Ganzes. Nicht nur Themen und 
Motive, Formen und Gattungen, Ideen und Symbole überschreiten die natio-
nalen Grenzen, sondern es gibt eine allgemeine europäische (und amerikani-
sche) Entwicklung der Literatur. (106) 

Gegenüber dem literarischen Formen- und Inhaltsbestand sind die jeweiligen 
sprachlichen Realisationen kontingent, d.h. von sekundärer Natur. Zwar war auch 
schon früher, etwa bei Baldensperger, stets betont worden, daß die europäische 
Literatur ein Ganzes bilde, doch hatte die Konzentration auf den literarischen ‘Au-
ßenhandel’ verdeckt, daraus Konsequenzen ziehen zu müssen.  

_________________________________________________ 

95 Ebd., 99. 



 

 

94 Am besten einfach ‘Literaturwissenschaft’ (René Wellek) 
 

So führt paradoxerweise die Begrenzung des Literaturbegriffs auf das Kriterium 
der Literarität zur Entgrenzung der Literatur. Literaturwissenschaftler sind zwar 
zwangsläufig in ihrer sprachlichen Ausstattung beschränkt. Sie sind dies aber als 
Wissenschaftler nur aufgrund der Endlichkeit der menschlichen Existenz 
überhaupt und nicht aufgrund der Wesensbestimmung der Literatur. Statt von 
Komparatistik zieht Wellek es vor, „am besten einfach von 
‘Literaturwissenschaft’“ (106) zu sprechen und fordert, daß es nur noch 
„Professoren für Literaturwissenschaft geben sollte, wie es 
Philosophieprofessoren, und keine Professoren für englische oder französische 
oder deutsche Philosophie gibt.“ (106) Wie in der Philosophie komme es 
zukünftig darauf an, „Literatur unabhängig von sprachlichen Unterschieden“ (107) 
zu erforschen. 

Die Einsicht in die Komplementarität von Nationalliteratur und Komparatistik 
führt Wellek zur Streichung beider Konzeptionen. Ohne Nationalliteratur keine 
Komparatistik, sondern nur noch einfach Literatur und Literaturwissenschaft ohne 
– zumindestens dem Prinzip nach – sprachliche Grenzen. Damit einher geht bei 
Wellek auch das Streichen eines bestimmten Pathos, das, wie gesehen, 
Komparatisten gerne zur Schau tragen. Da aber Nationalliteratur und 
Komparatistik wechselweise voneinander abhängig sind, geht Wellek noch einen 
Schritt weiter, und holt mit dem „kulturellen Imperialismus“, der mit dem 
Nationalismus gepaart ist, auch die „Völkerverständigung“ ein, die er als 
„Illusion“ der Komparatisten bezeichnet. Gegenüber solchen ‘überhitzten’ 
Vorstellungswelten plädiert Wellek für „Sachlichkeit“ – er tut dies aber eingedenk 
einer „Distanz“, zu der er erst in Amerika, dessen Staatsbürger er 1946 geworden 
war, gekommen ist und die, wie Wellek 1958 hinzufügt, „um den Preis der 
Entwurzelung und des geistigen Exils“96 erkauft wurde. 

 

6.3.3 Zusammenfassendes Schema 

Versuchen wir Welleks Vorschlag einer Literaturwissenschaft, die er gegenüber 
der französischen Komparatistikkonzeption profiliert, stichwortartig in einem 
Schema zu veranschaulichen: 

Literaturwissenschaft enger Literaturbegriff definiert durch: 
• „Literaturhaftigkeit“ („literariness“) 

Methodenzusammenführung: • Theorie und Geschichte 
• Kritik und Forschung  
• kritische Methode  
• literarische Wertung 

Gegenstände: • Themen und Motive 
• Formen und Gattungen 

_________________________________________________ 

96 Ebd., 102. 



 
 

 

Imagologie und Alterität 95 

• Ideen und Symbole 
• internationale literarische Bewegungen 

(z.B. Ossianismus)     
Konturierung des Fachs gegenüber einer  
Auflösung in: 

• Kulturgeschichte 
• Soziologie 
• vergleichende Psychologie 
• allgemeine Geschichte 
• etc. 

 

6.4 Imagologie und Alterität 

Das Wiederaufgreifen der Doxologie, das bewies das oben zitierte Vorwort 
Carrés, ging mit dem Anspruch einher, daß mit dem Problem der Erforschung der 
(literarischen) Bilder bzw. Zerrbilder ‘vom anderen Land’ eine Erneuerung der 
Komparatistik einhergehen würde. Angesichts der Tatsache, daß van Tieghem 
bereits 1931 solche Überlegungen angestellt hatte, klingt es recht outriert, wenn 
Marius-François Guyard in seiner Einführung, der Carrés umstrittenes Vorwort 
galt, das einschlägige Kapitel „‘L’étranger tel qu’on le voit’“ mit disziplinärer 
Innovationsrhetorik drapierte. Mit diesem Forschungsgebiet werde ein neuer 
Gesichtspunkt und ein Wechsel der Perspektive in die Komparatistik eingebracht: 
„un véritable renouvellement de la littérature comparée“.97 Daß Wellek sich von 
der Erforschung der „mirages“ keine Erneuerung, sondern vielmehr eine 
Aufweichung des Fachs versprach, haben wir gesehen. 

Gleichwohl ging von den französischen Anstößen ein starker Impuls aus, der zur 
Etablierung einer kulturellen Image- und Mirage-Forschung bzw. Imagologie (lat. 
‘imago’ = Bild), d.h. zur „Untersuchung des literarischen ‘Bilds vom anderen 
Land’“ (109) bzw. dessen Bewohnern, geführt hat. Namentlich der Aachener 
Komparatist Hugo Dyserinck hat sich für die Kanonisierung dieses Gebiets in der 
Komparatistik stets eingesetzt. In der Auseinandersetzung zwischen der französi-
schen und amerikanischen Schule hat er dabei versucht, einen Mittelweg zu 
gehen, insofern er einerseits konzediert, das die Imagologie mit soziologischen, 
völkerpsychologischen und politischen Anliegen zu tun hat, andererseits jedoch 
auch in einer „auf ihrem primär literaturwissenschaftlichen Charakter bestehenden 
Komparatistik nicht länger außer acht gelassen“ (110) werden dürfe. Dabei 
versucht er – aus der Defensive gegenüber Welleks Begrenzung der 
Literaturwissenschaft auf die Literalität der Literatur – die Fragestellungen einer 
spezifisch „komparatistischen Imagologie“98 (meine Herv.) auf drei Gebiete zu 

_________________________________________________ 

97 Guyard: La Littérature Comparée, a.a.O., 111; zit. nach Hugo Dyserinck: Zum Problem der 
‘images’ und ‘mirages’ und ihrer Untersuchung im Rahmen der Vergleichenden Literatur-
wissenschaft. In: arcadia 1 (1966), 107-120, hier: 108; aus diesem Aufsatz wird im folgenden 
in ( ) im Text zitiert. 

98 Vgl. zusammenfassend Dyserinck, a.a.O., 125-133. 



 

 

96 Am besten einfach ‘Literaturwissenschaft’ (René Wellek) 
 

beschränken, und zwar auf die Bilder und Zerrbilder des fremden bzw. anderen 
Landes, 

(a) sofern sie für bestimmte literarische Werke prägend sind. Als Beispiel bietet 
Dyserinck das Journal d’un Curé de Campagne (1936) des katholischen Schrift-
stellers Georges Bernanos (1888-1948), in dem das „‘mirage flamand’“ eine 
erhebliche Rolle spiele. Die imagologische Untersuchung gehört dann zum 
Bereich der Literaturwissenschaft, wenn  

ein ‘mirage’ oder ‘image’ im Rahmen eines bestimmten literarischen 
Werkes eine derart ‘werkimmanente’ Rolle spielt, daß man auch bei einer 
eindeutigen Beschränkung auf sogenannte ‘innerliterarische’ Forschung 
gezwungen ist, sich mit ihm zu befassen, wenn man das betreffende Werk in 
seiner Bedeutung vollständig erfassen und es entsprechend in den größeren 
Zusammenhang der Literaturgeschichte einordnen will. (110 f.) 

(b) sofern sie die Verbreitung und Rezeption von Übersetzungen oder literarischen 
Originalwerken des einen Landes in einem anderen Land auf die eine oder andere 
Weise befördern oder behindern. Diese literatursoziologische Fragestellung sei 
„legitimer Bestandteil einer umfassenden Literaturwissenschaft“, auch wenn die 
Grenze zu Untersuchungen, die „primär soziologisch“ seien und sich der Literatur 
„nur mehr als Stoff bedienen, nicht immer leicht zu ziehen“ (115) sei. 

(c) sofern die „Vorstellung vom anderen Land“ (115) in den Kriterien bzw. Wer-
tungen der Literaturkritik und -wissenschaft selbst eine Rolle spielen: 

Wir glauben indessen, daß die Literaturwissenschaft durchaus schon eine 
lohnende Aufgabe darin finden könnte, solchen ‘Illusionen’ einmal auf 
ihrem eigenen Gebiet nachzuspüren und sich somit eines Tages restlos 
davon zu befreien. (118) 

Insbesondere bei der Thematisierung des letztgenannten Aufgabenbereichs einer 
komparatistischen Imagologie kommt die Unschärfe des ‘image’- bzw. ‘mirage’-
Begriffs zum Vorschein. Meist wird die französischsprachige Terminologie un-
übersetzt aufgegriffen („Wir fassen zusammen. Für die weitere Beschäftigung mit 
den ‘images’ und ‘mirages’ spricht jedenfalls dreierlei: [...]“, 119). Bei der deut-
schen Übersetzung verschwimmt die im Französischen anvisierte Unterscheidung 
zwischen ‘Bild’ und ‘Zerrbild’, wobei natürlich zu fragen wäre, wie ein solcher 
Unterschied zu fassen wäre. Auf deutsch wird von „schablonenhaften Vorstellun-
gen“, „ideologischen Faktoren“ bzw. von einem „verzerrte[n] Bild“, von „Vorur-
teil“ und „Illusion“ gesprochen (118). Die komparatistische Imagologie ist mithin 
Teil einer übergreifenden Stereotypenforschung, wenn nicht gar Teil einer 
‘ewigen’ Vorurteilskritik. „Auch die literarische Imagologie“, formuliert Franz K. 
Stanzel im Blick auf die Überschneidung von Imagologie, Ethnographie und 
Sozialpsychologie, „kann nicht umhin, Begriffe der Vorurteilsforschung wie 



 
 

 

Imagologie und Alterität 97 

Stereotyp und seine Ableitungen, Autostereotyp, und Heterostereotyp, Eigen- oder 
Selbstbild und Fremd- oder Fremdenbild, zu verwenden.“99 

Mit seinem Votum für eine komparatistische Imagologie positioniert Dyserinck 
dieses Teilgebiet zwischen einem weiten Literaturbegriff der französischen Schule 
und dem engen Literaturbegriff Wellekscher Provenienz. Tatsächlich weiß er sich 
nicht recht zwischen den beiden Alternativen zu entscheiden und gerät gegenüber 
Welleks Definitionsvorgaben eines intrinsischen, auf ‘literariness’ bestehenden 
Ansatzes in die Defensive und unter Legitimationsdruck. Dadurch entstehen 
(eingestandene) Unschärfen gegenüber anderen Wissenschaften (Soziologie, 
Völkerpsychologie, Politikwissenschaft), aber auch gegenüber den 
Arbeitsgebieten der Einzelphilologien: 

Mit anderen Worten: Handelt es sich hierbei nicht um Aufgaben, die ebenso 
gut zum Arbeitsgebiet der traditionellen nationalliterarischen Fächer 
gerechnet werden können? (120) 

Eine besondere Dynamik erhält die Imagologie erst innerhalb der Anstrengung, 
die Literaturwissenschaften dadurch zu erneuern, daß man sie zu 
Kulturwissenschaften revidiert. Erst mit der Entgrenzung des Literaturbegriffs und 
der Umschaltung vom Monument- zum Dokumentcharakter der Literatur entfällt 
die Sorge, ob es sich bei der Erforschung von Fremdbildern noch ‘primär’ um 
Literaturwissenschaft handelt. Der „véritable renouvellement“, den man sich 1951 
von der Imagologie erhofft hatte, greift erst im Zuge der Revision der 
Vergleichenden Literaturwissenschaft zu einer Vergleichenden 
Kulturwissenschaft, d.h. im Wechsel von der literarischen Comparaison zum 
kulturellen „cross-over“. 

Ganz jenen „Reiseberichten“100 hingegeben, denen Welleks vehementer Dégoût 
galt, sind z.B. die Studien zum Anderen und Fremden, die etwa Tzvetan Todorov 
(geb. 1939) oder Steven Greenblatt (geb. 1943) vorgelegt haben. In beiden Fällen 
bezieht sich das Textkorpus auf die Reisebeschreibungen des 1. Entdeckungszeit-
alters, d.h. auf den „Reisediskurs“ des 16. Jahrhunderts. Während Stephen Green-
blatt, ein Englischprofessor in Berkeley und einer der ‘Väter’ der kulturwissen-
schaftlichen Wende in den Geisteswissenschaften, sich mit seiner „Studie über 
Reiseliteratur“ in erster Linie mit den vielfältigen Akkommodationen, 
Assimilierungen, Überschneidungen zwischen Europäern und „Fremden“ 
beschäftigt, zielt der Barthes-Schüler Todorov vor allem auf die „Wahrnehmung“ 

_________________________________________________ 

99 Franz K. Stanzel: Zur literarischen Imagologie. Eine Einführung. In: Europäischer Völ-
kerspiegel. Imagologisch-ethnographische Studien zu den Völkertafeln des frühen 18. Jahr-
hunderts. Hg. Franz K. Stanzel. Heidelberg 1999, 9-39, hier: 10. 

100 Wellek: Die Theorie der Vergleichenden Literaturwissenschaft, a.a.O., 102. 



 

 

98 Am besten einfach ‘Literaturwissenschaft’ (René Wellek) 
 

des Anderen, so wie sie in den Quellen der Eroberer Südamerikas dokumentiert 
wird.101 

Dabei mündet Todorovs Auswertung der Quellen in eine „Typologie der Bezie-
hung zu anderen“.102 Die Problematik der Alterität ist auf mindestens drei autono-
men, d.h. von einander unabhängigen und nicht aufeinander rückführbaren, 
Achsen angeordnet. Schematisch kann man diese drei Achsen der Alterität wie 
folgt darstellen. 

1. axiologische Ebene Werturteil „Der Andere ist gut oder böse, 
ich liebe ihn oder ich liebe ihn 
nicht, [...] er ist mir ebenbürtig 
oder er ist mir untergeordnet“ 

2. praxeologische Ebene  Annäherung an den oder Di-
stanzierung von dem Anderen 

„Ich übernehme die Werte des 
Anderen, ich identifiziere 
mich mit ihm; oder [...] ich 
assimiliere den Anderen, ich 
zwinge ihm mein eigenes Bild 
auf“ 

3. epistemologische 
Ebene 

Kenntnis oder Unkenntnis der 
Identität des Anderen 

 

 
In der Rückführung des in den historischen Dokumenten beschriebenen 
Verhaltens auf drei ‘elementare’ Typen wird sichtbar, daß Todorov in den Spuren 
der strukturalen Anthropologie Levy-Strauss’ formuliert: „Erobern, Lieben und 
Erkennen sind autonome und in gewisser Hinsicht elementare Verhaltensweisen.“ 
(ebd., 221) Die Imagologie ist hier, was sie stets schon war: Teil der Völkerkunde.  

 

 

 

 

 

 

_________________________________________________ 

101 Stephen Greenblatt: Wunderbare Besitztümer. Die Erfindung des Fremden: Reisende und 
Entdecker [am. 1991]. Berlin 1994, 10 und 284; Tzvetan Todorov: Die Eroberung Amerikas. 
Das Problem des Anderen [frz. 1982]. Frankfurt am Main 1985, 12. 

102 Todorov, a.a.O., 221.  



 
 

 

Imagologie und Alterität 99 

Übungsaufgaben zum 6. Kapitel 

1. Diskutieren Sie Vor- und Nachteile eines engen Literaturbegriffs für die 
Literaturwissenschaft. Was macht ein enger Literaturbegriff sichtbar? 
Wofür macht er blind? Was macht ein weiter Literaturbegriff sichtbar? 
Wofür macht er blind? 

2. Welche Kernbereiche umfaßt Welleks Konzeption der Literaturwissen-
schaft? 

3. Versuchen Sie, das Welleks Vorschlag zusammenfassende Schema zu 
verbalisieren. 

 



7 Die Komparatistik in der Erweiterung (Henry Remak) 

Den Preis, den René Wellek für die Sachlichkeit und Distanz gegenüber vor-
schneller Ethisierung der komparatistischen Tätigkeit bezahlt hat, mußte auch der 
Professor für Deutsche und Vergleichende Literaturwissenschaft an der Indiana 
University in Bloomington IN, Henry Heymann Herman Remak (geb. 1916), ent-
richten. Remak, in Berlin geboren, ging nach seinem Abitur am dortigen Französi-
schen Gymnasium 1934 bis 1936 zum Französisch-Studium nach Bordeaux und 
Montpellier, bevor er im September 1936 in die USA emigrierte. Ein Komparati-
stik-Studium hat Remak, der 1943 die amerikanische Staatsbürgerschaft erhielt 
und Kriegsdienst leistete, erst in den USA aufgenommen. 1947 promovierte er mit 
der Studie German Criticism of Stendhal 1818-1918 (Chicago Ill. 1947). In 
Bloomington gehörte Remak mit anderen Komparatisten, u.a. Ulrich Weisstein, 
der 1968 die erste monographische Einführung in die Vergleichende Literaturwis-
senschaft in deutscher Sprache vorlegte, zu einer Gruppierung, die man als 
„‘Bloomington trend’“103 der Komparatistik bezeichnet hat. Ihr Markenzeichen ist 
gewissermaßen die Erweiterung der Vergleichenden Literaturwissenschaft um 
transliterale, d.h. über Literatur hinausgehende Fragestellungen. Die 
Beschäftigung mit Wechselbeziehungen zwischen Literatur und Künsten gehörte 
an der Indiana University seit 1952 zum komparatistischen Vorlesungsbetrieb. 

Bei Remaks Aufsatz104, dem wir uns nun zuwenden, handelt es sich ursprünglich 
um den programmatischen Eröffnungsbeitrag zu einem grundlegenden Komparati-
stiksammelband, der 1961 unter dem Titel Comparative Literature – Method and 
Perspective (Ed. Newton P. Stallknecht, Horst Frenz. Carbondale 1961) erschien. 
Der Band dokumentiert die einführende Ringvorlesung am Comparative Depart-
ment der Bloomington University und enthält neben Remaks Grundsatzerklärung 
u.a. Beiträge über die Kunst der Übersetzung, Literatur und Psychologie, Ideen 
und Literatur und Literatur und die bildenden Künste, d.h. Beiträge, die die pro-
grammatische Erweiterung der Komparatistik, die Remak an den Anfang setzt, 
weiter ausführen.  

Die Überlegungen stehen ganz unter dem Eindruck der komparatistischen Grund-
lagendebatte, die Welleks Kritik 1953 und 1958 an der Position von Carré / Gu-
yard angefacht hatte. Die vorsichtige Diskussion seiner Definition signalisiert, daß 
zu dieser Zeit offenbar kein Konsens über die Grundlagen des Faches zwischen 
den beiden Lagern bestand, die Remak „der Kürze halber“ (11) als Französische 
und Amerikanische Schule apostrophiert. Der Band wurde 1971 in 2. Auflage ge-
druckt, wobei Remak seinen Beitrag erweiterte und um eine ausführliche Biblio-
graphie ergänzte. Für die deutsche Übersetzung von 1973 ist die Darstellung 

_________________________________________________ 

103 Konstantinovic, a.a.O., 47. 
104 Henry H.H. Remak: Definition und Funktion der Vergleichenden Literaturwissenschaft [am. 

1961; 2., erw. Aufl. 1971]. In: Horst Rüdiger (Hg.): Komparatistik. Aufgaben und Methoden. 
Stuttgart, Berlin, Köln, Mainz 1973, 11-54; zit. im folgenden in ( ) im Text. 



 
 

 

Definition – drei Fächer in einem? 101 

nochmals auf den damals aktuellen Forschungsstand gebracht worden. Diese kom-
plizierte Entstehungsgeschichte erklärt die etwas krause Gliederung unseres Tex-
tes. Zur Übersicht sei ein Dispositionsschema von Remaks Aufsatz „Definition 
und Funktion der Vergleichenden Literaturwissenschaft“ vorangestellt: 

11-16 • Definition der Komparatistik 
• Diskussion des ersten Definitionsteils innerhalb des französisch-amerikani-

schen Schulgegensatzes (11-13) 
• Diskussion des zweiten Definitionsteils innerhalb des französisch-amerikani-

schen Schulgegensatzes (13-16) 
16-23 Abgrenzungen: 

• Weltliteratur (16-18) 
• Nationalliteratur (18-20) 
• Allgemeine Literaturwissenschaft (20-23) 

23 Übergangsabsatz: Stand 1961 – Stand 1971 
24-28 Stichwortartige Darlegung der aktuellen Auffassungen von 1971 
29-31 Anmerkungen zum Textteil 
32-54 Kritische Komparatistik-Bibliographie 

(innerhalb der Abteilungen chronologisch angelegt) 

 

7.1 Definition – drei Fächer in einem? 

Die Definition der Komparatistik wird gleich im ersten Absatz des Aufsatzes 
gegeben. Remak selber ist der Ansicht, daß seine Definition aus zwei Teilen 
besteht, die er im folgenden kontrastiv gegenüber den Ansichten der französischen 
Schultradition diskutiert. Tatsächlich scheint es sich bei der Definition jedoch um 
die Zusammenfügung dreier heterogener Aspekte zu handeln, und zwar: 

 
7.1.1 Literarische Grenzwissenschaft 

(a) Der erste Definitionsteil bietet die mehr oder weniger geläufige Konzeption 
einer literarischen Grenzwissenschaft: 

Unter Vergleichender Literaturwissenschaft versteht man das Studium der 
Literatur über die Grenzen eines bestimmten Landes hinaus [...] (11) 

Der Grenzbegriff wird hier zunächst ‘geographisch’ verstanden, im weiteren Ver-
lauf der Überlegungen jedoch im Blick auf die Problematik des Begriffs der 
Nationalliteratur (17 f.) auf ähnliche Weise wie schon bei van Tieghem, jetzt nur 
noch mit mehr Beispielen verzwickter Überschneidungen geographischer, 
nationaler, staatlicher, sprachlicher u.a. Kriterien zerrieben. Die „Komplikationen“ 
(18), die die Benutzung des Grenzbegriffs in der Literatur mit sich bringt, werden 
zwar konzediert, aber unter Rückversicherung mit dem Konsens der „meisten 
Komparatisten“ (18) beibehalten. Ihn aufzugeben, wie Wellek vorgeschlagen 
hatte, kann sich Remak nicht entscheiden, da sonst die spezifische Differenz 



 

 

102 Die Komparatistik in der Erweiterung (Henry Remak) 
 

zwischen nationaler und vergleichender Literaturwissenschaft entfiele, zumal, wie 
Remak (Welleks Kritik implizit aufgreifend) herausstellt, zwischen beiden Diszip-
linen, „[w]as die Methoden angeht [...] kein grundsätzlicher Unterschied“ (17) 
besteht. Methodisch gesehen bestehe beispielsweise zwischen einem Vergleich 
zwischen Racine und Goethe und einem Vergleich zwischen Racine und Corneille 
kein Unterschied. 

 

7.1.2 Exkurs: Was ist eigentlich eine Literatur? 

Interessanterweise sind die Konstitutionsbedingungen des Textkorpus, dessen Ge-
samt als National- bzw. neutraler (was aber nichts an der Sache ändert) als Einzel-
literatur in der Komparatistik und darüberhinaus angesprochen wird, in den ein-
schlägigen Handbüchern und Einführungen des Fachs im großen und ganzen auf 
„wenig befriedigende Art“105 thematisiert worden. Gerade da, wo der 
Grenzbegriff als dezidiertes Differenzkriterium eingeführt wird, wie eingangs 
zitiert bei Guyard, wird sich „überhaupt nicht um eine Klärung bemüht“ (ebd., 
91). Sprachliche, politische, nationale oder ethnische Kriterien werden zumeist 
bunt durcheinander verwendet. Tatsächlich fehlt aber auch in jenen 
literaturwissenschaftlichen Summen, die in den letzten Jahren den Literaturbegriff 
auf das Sorgfältigste analytisch zerlegt oder begriffsgeschichtlich aufgerollt haben, 
der Bezug auf die hier in Rede stehende Begriffsverwendung. Thematisiert wird 
ausschließlich die Auszeichnung von ‘Literatur’ gegenüber anderem 
Schrifttum.106  

Die Unterscheidung von Literaturen durch einen Grenzbegriff kann nicht voraus-
setzungslos zum Differenzkriterium der Komparatistk erhoben, sondern muß 
selbst zum problematischen Gegenstand literaturwissenschaftlichen Forschens 
gemacht werden. Dyserinck z.B. situiert den Begriff der Einzelliteratur innerhalb 
der Taxonomie von Regionalliteratur einerseits, internationalem Literaturschaffen 
andererseits und schlägt zur Umfangsfestlegung bzw. „Eingrenzung“ der 
Einzelliteratur die „Sprachgemeinschaft“ vor. „Die Definition der Einzelliteratur 
als Einheit jener Werke, die in einem bestimmten Sprachgebiet in der 
dazugehörenden Kultursprache geschrieben sind, behält daher in jeder Hinsicht 
die Priorität.“107 (ebd., 95) Für Räume sprachlicher, nationaler und politischer 

_________________________________________________ 

105 Dyserinck, a.a.O., 92.  
106 Dieter Lamping: Literatur. In: Literaturlexikon. Bd. 14: Begriffe, Realien, Methoden. Hg. 

Volker Meid. Gütersloh, München 1993, 26-30; Klaus Weimar: Literatur. In: Harald Fricke, 
Klaus Grubmüller, Jan-Dirk Müller, Klaus Weimar (Hg.): Reallexikon der deutschen 
Literaturwissenschaft. Bd. 2. Berlin, New York 2000, 443-448; Rainer Rosenberg: Litera-
risch/Literatur. In: Karlheinz Barck, Martin Fontius, Dieter Schlenstedt, Burkhart Steinwachs, 
Friedrich Wolfzettel (Hg.): Ästhetische Grundbegriffe. Bd. 3. Stuttgart, Weimar 2001, 665-
693. 

107 Dyserinck, a.a.O., 95. 



 
 

 

Definition – drei Fächer in einem? 103 

Interferenz schlägt er im Anschluß an das Konzept der „littératures ‘secondes’“ 
des belgischen Literaturwissenschaftlers Gustave Charlier den Begriff der 
„Teilliteratur“ vor. Solche Literaturen seien von der sprachlich definierten Haupt- 
oder „‘Mutterliteratur’“ (z.B. der französischen Literatur) durch politische 
Grenzen abgetrennt (z.B. die Literaturen in der französischen Schweiz, in Belgien 
und in Kanada). Die bei Dyserinck im Anschluß an diese Unterscheidung 
diskutierten Fälle, bei denen z.T. diejenigen aufgegriffen werden, die zuvor bereits 
van Tieghem oder Remak an dieser Systemstelle zur Problematisierung des 
Einzelliteraturkonzepts eingebracht hatten, zeigen allesamt, daß der monologische 
Einzelliteraturbegriff durch mehrsprachige, ggf. auch plurikulturelle und 
dialogische Literaturmodelle ergänzt werden muß.108 

 

7.1.3 Transliterale und transbelletristische Erweiterung 

Der zweite Definitionsteil bietet genaugenommen zwei weitere Aspekte, und zwar 
einerseits eine (b) transliteral und andererseits eine (c) transbelletristisch – wenn 
wir das Wort ‘Belletristik’, d.h. schöne Literatur, hilfsweise einmal als Abkürzung 
für einen engen Literaturbegriff benutzen dürfen – erweiterte Komparatistikauffas-
sung. Wir werden sehen, daß die drei Aspekte (a-c) der Vergleichenden Literatur-
wissenschaft auseinanderfielen, würde sich im weiteren Verlauf der Diskussion 
nicht herausstellen, daß Remak versucht, die heterogenen Bereiche durch die Auf-
wertung des Vergleichs-Begriffs zusammenzuhalten und zu integrieren.  

ad b) Zum einen erweitert Remak die Komparatistik um das seit Oskar Walzel in 
die Formel gefaßte Gebiet der ‘Wechselseitigen Erhellung der Künste’109, d.h. die 
Inbezugsetzung von Literatur mit anderen bildenden Künsten und der Musik. Die-
ses Gebiet hatte auch Wellek bereits ausführlich in seiner Theorie der Literatur als 
einen der verschiedenen „extrinsic approaches“ der Literaturwissenschaft behan-
delt. Das Wortkunstwerk wird mit anderen Künsten, z.B. mit Werken aus der Ma-
lerei, der Plastik, Architektur oder Musik verglichen. Hier öffnet Remak die Kom-
paratistik um ein Komparatum zur Vergleichenden Kunstwissenschaft (‘compara-
tive arts’).  

ad c) Zum anderen erweitert Remak die Komparatistik um den Vergleich der 
schönen Literatur – wenn Remak von ‘Literatur’ spricht, meint er stets Literatur 
im engen Sinne von ‘Wortkunstwerk’ – mit anderen, nichtkünstlerischen 
„Wissens- und Glaubensbereichen“ (11), d.h. mit Philosophie, Geschichte (im 

_________________________________________________ 

108 Zu den „Aporien des nationalen Literaturbegriffs“ siehe Johann Strutz: Komparatistik regio-
nal – Venetien, Istrien, Kärnten. In: Zima, a.a.O., 294-331. 

109 Oskar F. Walzel: Wechselseitige Erhellung der Künste. Ein Beitrag zur Würdigung kunst-
geschichtlicher Begriffe. Berlin 1917. Die Formel selbst ist älter: Sie geht auf Wilhelm 
Scherers Poetik (posthum 1888. Hg. Gunter Reiss. München 1977, 50) zurück und bezeichnet 
dort als „Methode der wechselseitigen Erhellung“ – das „vergleichende Verfahren“. 



 

 

104 Die Komparatistik in der Erweiterung (Henry Remak) 
 

Sinn von Geschichtsschreibung bzw. -wissenschaft), Sozialwissenschaften, 
Naturwissenschaften oder Religion etc. Hier öffnet Remak die Komparatistik um 
ein Komparatum zur Vergleichenden Kulturwissenschaft. 

Kurz, es handelt sich um den Vergleich einer Literatur mit einer oder mehre-
ren anderen und um den Vergleich der Literatur mit anderen menschlichen 
Ausdrucksbereichen. (11) 

Versuchen wir den Komparatistikbegriff Remaks systematisch von den 
Vergleichsgliedern, d.h. den Komparata, her zu bestimmen, sind folgende drei 
Fälle zu unterscheiden: 

 Komparatum 1 Komparatum 2 
(a) Vergleichende Literatur-
wissenschaft im engen bzw. 
„reinen“, ggf. traditionellen, 
Sinn 

Literatur (im engen Sinn) Literatur (im engen Sinn) 

(b) Erweiterung zur Verglei-
chenden Kunstwissenschaft 

Literatur (im engen Sinn) Erscheinung der Bildenden 
Kunst 

(c) Erweiterung zur Verglei-
chenden Kulturwissenschaft 

Literatur (im engen Sinn) nichtkünstlerische Erschei-
nung eines anderen Wissens- 
und Glaubensbereichs 

 
Remaks 1961 vorgeschlagene Konzeption einer Komparatistik in der Erweiterung 
wird auch heute noch als gültige Fachdefinition anerkannt. Die Vorteile der Breite 
scheinen dabei die Nachteile der Beliebigkeit, die Remak selbst gegenüber der en-
gen Französischen Schulkonzeption konzediert und durch systematisches Vorge-
hen einerseits und diverse Eingrenzungsversuche andererseits zu handhaben ver-
sucht, aufzuwiegen und im Gleichgewicht zu halten. In der Einführung von Corbi-
neau-Hoffmann rangiert der Vorschlag Remaks gewissermaßen als letzte und wei-
terhin gültige Antwort auf die Frage nach dem Fachverständnis:  

Wenn die AVL ihren Gegenstandsbereich auf diese Weise erweitert und 
auch den Vergleich zwischen Literatur [= (a)], Künsten [= (b)] und 
Wissenschaften [= (c)] einbezieht, ist die Gefahr einer gewissen Beliebigkeit 
nicht von der Hand zu weisen. So wenig wie er alle Literatursprachen 
beherrschen kann, so wenig kann der Komparatist in allen Disziplinen zu 
Hause sein. Trotzdem kennzeichnet Remaks Fachdefinition von 1961 (noch 
immer!) den Erkenntnisstand der Komparatistik, denn von einer Definition 
muß erwartet werden, daß sie ihren Gegenstand in seiner ganzen Breite 
umfaßt.110 

 

_________________________________________________ 

110 Corbineau-Hoffmann, a.a.O., 52. 



 
 

 

Komparatistik – auf französisch oder amerikanisch? 105 

7.2 Komparatistik – auf französisch oder amerikanisch? 

7.2.1 Kontaktstudie vs. typologischer Ansatz 

Mit Blick auf die Diskussion des Literatur-Literatur-Vergleichs, den Remak als 
den „ersten Teil unserer Definition“ (11) anspricht, grenzt er sich scharf von den 
„Franzosen“ (11), d.h. etwa von der von Carré und Guyard gegebenen 
Konzeption, die wir im Kapitel 6.1 vorgestellt haben, ab. Es handele sich bei der 
Komparatistik nicht, wie es polemisch heißt, um eine „‘Wissenschaft von 
literarischen Einflüssen’“, sondern um eine „‘Vergleichende 
Literaturwissenschaft’“. In der Bevorzugung der „Tatsachen“, der Überbetonung 
der „Einflüsse“, der Ablehnung des typologischen Vergleichs und der Skepsis 
gegenüber „großen Synthesen“ kämen nur allzu deutlich die „positivistischen 
Wurzeln“ (12) eines solchen Fachverständnisses zum Ausdruck. Offenbar teilt 
Remak Welleks Dégoût vor solchem „Faktualismus“111 und benutzt das Wort 
vom ‘Positivismus’ in der seither gängig gewordenen, pejorativen Absicht. 
Zugleich gibt er sich freilich konziliant, wenn er Forschungen zu Rezeption, 
Geisteshaltung, Vermittlerinstanzen, Reiseberichten, Belesenheit etc. aus dem 
Kanon komparatistischer Untersuchungsgegenstände nicht ausschließt.  

Gegenüber der Erforschung der ‘Einflüsse’ favorisiert Remak stärker noch als 
Wellek den ‘Vergleich’ als spezifische Methodenoperation des Komparatisten. Er 
wird gewissermaßen zum Kern der Fachsystematik. Die Formel Carrés „La litté-
rature comparée n’est pas la comparaison littéraire“ wird revoziert und das „ver-
gleichende Element in der Komparatistik“ – namentlich im späteren Zusatz von 
1971 – eindeutig rehabilitiert. Remak zielt ungeachtet aller Einflüsse bzw. 
kausalen Beziehungen auf „eine systematische Neubelebung des vergleichenden 
Elements“ (27), weil er sich dadurch erhofft, Fragestellungen der literarischen 
Kritik und der Wertung in die Komparatistik zurückzubringen. Gegenüber dem 
Positivismus, d.h. dem ‘Vater’ der Komparatistik, wird die Tradition der 
Romantik, d.h. gewissermaßen ihr ‘Großvater’, neubelebt, wenn Remak etwa an 
August Wilhelm Schlegel in diesem Zusammenhang erinnert, daß dieser bei jeder 
Gelegenheit verstanden hätte, „allgemeine Vergleiche zu ziehen“ (31, Anm. 12). 
Grundsätzlich wird man feststellen können, daß alle jene Elemente, die einstmals 
im späten 19. Jahrhundert – etwa bei Posnett – aus der Komparatistik 
herausgeworfen wurden, um ihr die Dignität einer Wissenschaft verleihen und sie 
im Konzert der Fächer als eine eigenständige Disziplin etablieren zu können, nun 
in die Komparatistik zurückgeholt werden. Das gilt für Literaturkritik und 
literarische Wertung bei Wellek, das gilt für den Vergleich als Methode bzw. die 
Vergleichung als Gebrauchstextsorte bei Remak. Ausdrücklich hält er fest, daß 

_________________________________________________ 

111 Den pejorativen Neologismus Welleks (Die Theorie der Vergleichenden Literaturwissen-
schaft, a.a.O., 104) hatte Remak in einem vorangehenden Artikel (Vergleichende Literatur-
wissenschaft am Scheideweg. Diagnose, Therapie und Prognose [am. 1960]. In: Hans Norbert 
Fügen (Hg.): Vergleichende Literaturwissenschaft. Düsseldorf, Wien 1973, 116-132, hier: 
121 und 123) mehrmals zustimmend aufgegriffen. 



 

 

106 Die Komparatistik in der Erweiterung (Henry Remak) 
 

Einflußstudien weniger zur „Erhellung des Wesens eines literarischen Werks“ 
beitragen als der „Vergleich von Autoren, Werken, Stilen, Tendenzen und 
Literaturen“, und zwar unabhängig davon, ob man zwischen den Komparata 
„einen Einfluß nachweisen“ (12) könne oder „kausal[e]“ (27) Verwandtschaft. 
Alles das, was z.B. Baldenspergers ‘Glaubensbekenntnis’ einstmals als nutzlose 
und lächerliche Eskapaden exkommuniziert wissen wollte, kehrt nun ins Fach 
zurück: 

Herder und Diderot, Novalis und Chateaubriand, Musset und Heine, Balzac 
und Dickens, Moby Dick und Faust, Hawthornes Roger Malvin’s Burial und 
die Judenbuche der Droste-Hülshoff, Hardy und Hauptmann, Azorin und 
Anatole France, Baroja und Stendhal, Hamsun und Giono, Thomas Mann 
und Gide sind durchaus miteinander zu vergleichen, gleichgültig ob und 
inwiefern der eine den anderen beeinflußt hat. (12) 

Methodisch tritt die Kontaktstudie zugunsten der typologischen Vergleichung zu-
rück. 

 

7.2.2 Geschichtswissenschaft vs. Kunstwissenschaft 

Hinter dem vordergründigen Vorwurf des ‘Positivismus’ verbirgt sich freilich ein 
divergierendes Literaturverständnis. Während die französischen Komparatisten 
Literatur als historisches Dokument ansehen, betrachten die amerikanischen Kom-
paratisten Literatur als ein künstlerisches Monument. Diese Unterscheidung, die 
auf Wellek zurückgeht112, greift Remak in einem Artikel, der ein Jahr vor 
demjenigen, der hier im Mittelpunkt steht, publiziert wurde, auf, um den 
epistemologischen Gegensatz, der dem Grundlagenstreit zwischen ‘Franzosen’ 
und ‘Amerikanern’ zugrunde liegt, auf den Begriff zu bringen: 

Wie wir gesehen haben, gehört die französische Komparatistik zur ‘Doku-
mente’-Schule. Die Mehrzahl der amerikanischen Komparatisten hält es [...] 
für notwendig, zum Text zurückzukehren und ihn voll und ganz als 
künstlerisches ‘Monument’ zu interpretieren [...].113 

Die einen betreiben Literaturwissenschaft als Geschichts- bzw. 
Sozialwissenschaft, die anderen als Kunstwissenschaft. Daher ist die Erweiterung, 
die Remak vornimmt, insofern er die Komparatistik zum Literatur-Kunst-
Vergleich hin öffnet, aus seiner Sicht geradezu zwangsläufig. Er konstatiert 

_________________________________________________ 

112 „Während diese und viele andere Historiker die Literatur als bloßes Dokument zur Illustration 
der National- oder Gesellschaftsgeschichte betrachten, erkennt eine andere Gruppe, daß die 
Literatur zuallererst Kunst ist, scheint jedoch dabei nicht fähig, Geschichte zu schreiben.“ 
Wellek/Warren, a.a.O., 276 und pass. 

113 Remak, Vergleichende Literaturwissenschaft am Scheideweg, a.a.O., 119. 



 
 

 

Komparatistik – auf französisch oder amerikanisch? 107 

zurecht, daß der „zweite[n] Teil“ (13) seiner Definition zwischen der 
französischen und amerikanischen Komparatistik nicht aufgrund von 
Gewichtungs- oder Wertungsunterschieden strittig ist, sondern weil hier ein 
Gegensatz „grundsätzlicher Art“ (13) offenbar werde. Die einschlägigen 
französischen Einführungen in die Vergleichende Literaturwissenschaft sähen die 
Beschäftigung der Beziehungen zwischen Literatur und anderen Gebieten nicht 
vor. Die Komparatistikbibliographie der Revue de littérature comparée verzeichne 
Publikationen zu solchen Themen auch nicht. Offenbar befürchteten die 
französischen Komparatisten einen „Mangel an logischem Zusammenhang“ (16) 
zwischen den Komparata und „ernste Abgrenzungsprobleme“ (16) zwischen den 
disziplinären Zuständigkeiten.  

Um den logischen Zusammenhang in Hinblick auf die Inbeziehungsetzung von Li-
teratur, Künsten und Wissenschaften zu gewährleisten, spricht sich Remak, wie 
gezeigt, für die systematische Stärkung des Vergleichs aus. Die (scheinbare) Hete-
rogenität der Gegenstandsbereiche wird gewissermaßen mit der Homogenität der 
Methode kompensiert. Um dem Vorwurf der Beliebigkeit bzw. interdisziplinär 
überspannter „Scharlatanerie“ (14) zu entgehen, zieht er bei Vergleichen zwischen 
Literatur und außerliterarischen Gebieten strenge Grenzen in Hinsicht auf Syste-
matik und Abgrenzung. Mit der Systematik ist wieder der Stellenwert des Ver-
gleichs angesprochen. Die Frage der Abgrenzung bezieht sich auf den deutlichen 
und wohldefinierten Zuschnitt der Komparata, die in den Vergleich eingehen. Ge-
geben werden drei Beispiele für Vergleiche zwischen Literatur bzw. einem 
literarischen Werk und einer anderen Disziplin. Interessanterweise werden 
Literatur-Kunst-Vergleiche dabei ausgespart. Eine Untersuchung über die Rolle 
des Geldes in Balsacs Père Goriot ist demnach für Remak nur dann 
komparatistisch, wenn sich der Vergleich auf eine in sich geschlossene 
Wirtschaftstheorie bezöge. Eine Untersuchung über die religiösen Ideen z.B. 
Melvilles ist nur dann komparatistisch, wenn sich der Vergleich auf eine 
bestimmte organisierte religöse Glaubensrichtung bezöge. Eine Untersuchung 
über Charaktere in Romanen Henry James’ wäre nur dann komparatistisch, wenn 
sich der Vergleich systematisch auf eine bestimmte psychologische Theorie, z.B. 
die Psychoanalyse Freuds, bezöge.  

Trotz dieser Vorsichtsmaßregeln gegenüber möglichen „Vorbehalte[n]“ (16) an 
einer solchen Komparatistik in der Erweiterung können m.E. diese drei von 
Remak herangezogenen Beispiele gerade keinen signifikanten Beitrag zur 
Grenzziehung zwischen der Vergleichenden Literaturwissenschaft und ihren 
Nachbardisziplinen, z.B. einer ideengeschichtlich betriebenen 
Literaturwissenschaft oder den Fragestellungen einer Allgemeinen 
Literaturwissenschaft, leisten, mag Remak auch trotz aller „Überschneidungen“, 
die er zwischen Nationalliteratur-, Vergleichender Literatur-, Weltliteratur- und 
Allgemeiner Literaturwissenschaft konzediert, ausgerechnet den letztgenannten 
Ausdruck „so weit wie möglich vermeiden“ (23). Auch die Nivellierung der 
Komparatistik im „weiten Ozean der ‘Literaturwissenschaft’“, wie es polemisch 



 

 

108 Die Komparatistik in der Erweiterung (Henry Remak) 
 

gegen Wellek heißt, lehnt Remak unter Geltendmachung einer der Komparatistik 
„allein vorbehaltenen Methodologie“ (26) ab. Worin diese aber besteht, bleibt, mit 
Ausnahme der Konturierung des Vergleichs, undeutlich.  

7.3 Wechselseitige Erhellung der Künste bzw. Literatur und 
andere Künste 

Im Rückbezug auf Remaks Erweiterung der Vergleichenden Literaturwissenschaft 
hat sich insbesondere Ulrich Weisstein, der neben Remak in Bloomington Compa-
rative Literature lehrte, für die Einbeziehung von Studien über das 
Wechselverhältnis der Literatur zu den anderen Künsten, namentlich zur Musik 
und Malerei, in die Vergleichende Literaturwissenschaft eingesetzt.114 Diese 
Erweiterung im Gegenstandsbereich geht mit einer eigentümlichen Beschränkung 
der Methodik einher. Während Remak den typologischen Vergleich systematisch 
gegen die französische ‘Beziehungswissenschaft’ ausgespielt hatte, beruft sich 
Weisstein im Blick auf die angestrebte Erweiterung der Komparatistik um andere 
Künste ausdrücklich auf dieses Fachverständnis. War der ‘rapport de fait’ von 
einer innerliterarischen Komparatistikkonzeption als ‘positivistisch’ verstoßen 
worden, greift Weisstein darauf für eine Komparatistik in der Erweiterung wieder 
zurück. Er schreibt: 

Beim historisch-kritischen Studium der Künste im Hinblick auf ihr Wechsel-
verhältnis tut man wohl daran, zunächst einmal möglichst pragmatisch 
vorzugehen, indem man eindeutig bestimmbare Zusammenhänge, d.h. also 
raports de fait, untersucht. (191) 

Dazu kommt eine unentrinnbare Verwicklung zweier Grenzkriterien. Für die 
innerliterarische Komparatistikkonzeption gründete die disziplinäre Differenz auf 
dem Vergleich literarischer Erscheinungen zweier oder mehrerer fremder 
Literaturen. Eine Position, die ausdrücklich geteilt wird: 

In der Literatur wird [...] ein Gegenstand komparatistisch, wenn er zwei ver-
schiedene Nationalliteraturen oder Nationalsprachen umfaßt. (190) 

Worauf gründet das Differenzkriterium der erweiterten Komparatistik? Auf Gren-
zen zwischen den Künsten oder auf Sprachgrenzen zwischen den Künstlern? Weil 
die Materialien der Künste, ihre Farben und Töne etc., auch jenseits aller Landes-
grenzen die gleichen blieben – „la gamme et la palette n’ont pas de patrie“115 –, 
hatte die Schule der Sorbonne den Künstevergleich ausdrücklich aus der Kompa-
ratistik ausgeschlossen. Die einschlägige amerikanische periodische 

_________________________________________________ 

114 Weisstein, a.a.O., 8. Kap. „Exkurs: Wechselseitige Erhellung der Künste“, 184-197; zit. im 
folgenden in () im Text. 

115 Paul van Tieghem: La notion de la littérature comparée. In: Revue de mois. Paris, 10. März 
1906, 286-291; zit. nach Corbineau-Hoffmann, a.a.O., 198. 



 
 

 

Wechselseitige Erhellung der Künste bzw. Literatur und andere Künste 109 

Komparatistikbibliographie der damaligen Zeit dagegen berücksichtigte in ihrer 
Berichterstattung nur solche literarisch-künstlerischen Wechselbeziehungen, „bei 
denen auch Sprach- oder Landesgrenzen überschritten“ (189) wurden. Weisstein 
jedoch hält es für absurd, das Thema ‘Rodin und Rilke’ als komparatistisch, 
jedoch das Thema ‘Debussy und Mallarmé’ als nicht-komparatistisch zu 
bewerten. Das Differenzkriterium der erweiterten Komparatistik ist seiner Ansicht 
nach nicht Nation oder Sprache des Künstlers, sondern die „qualitativen 
Unterschiede“ (190) der Kunstmittel (Worte, Farben, Töne etc.) sowie ihrer 
Anwendung. Er folgert daraus, und zwar unter abermaligem Rückgriff auf den 
‘rapport’-Begriff: 

Die Behauptung, Beethovens Beziehungen zur deutschen Literatur gingen 
den Germanisten an, seine Beziehungen zur französischen Literatur aber den 
Komparatisten, halten wir demnach für sinnlos.“ (190) 

Für die Erweiterung der Komparatistik um den Vergleich von Literatur mit ande-
ren Künsten macht Weisstein vor allem das Argument stark, daß eine Trennung 
der Künste im Leben und in den Wissenschaften eigentlich künstlich sei. Dabei 
zielt er auf die „künstlerischen Überschneidungen“ (193), und zwar insbesondere 
im Blick auf (a) die unterschiedlichsten künstlerischen Hybrid- bzw. 
„Mischformen“ (192), (b) die diversen künstlerischen Mehrfach- bzw. 
„Doppelbegabung[en]“ (193) sowie (c) die vielfältigen „Grenzformen“ der 
Literatur zur Musik und den bildenden Künsten. 

ad a) Unter ‘Mischformen’ versteht Weisstein Kunstarten bzw. -formen, für die 
Text-Bild- oder Text-Ton- oder andere Beziehungen und Vermischungen konsti-
tuierend sind, wie z.B. für die barocke Emblematik oder Sinnbildkunst116, den 
Kartoon oder den Comic, die verschiedenartigsten Musikformen von der Oper 
(einschließlich solcher Subgenres wie Singspiel, Operette, Musical) über die Kan-
tate bis zum Lied oder die unterschiedlichsten Literaturadaptationen des Films 
oder Fernsehens. Heute würde man vermutlich von Multimedialität sprechen, 
sofern man darunter die Zusammenfassung bzw. Simultanität zweier oder 
mehrerer ‘Medien’ oder Kunstarten in einem übergreifenden Medium versteht. 

ad b) Mit „Doppelbegabungen“ (193) sind Künstler gemeint, die in zwei oder 
mehreren Künsten ihre Kreativität zu artikulieren verstehen. Grass beispielsweise 
schreibt und zeichnet, Stifter schrieb und malte, Barlach war Dramatiker und Pla-

_________________________________________________ 

116 Als Beispiel für die festgelegte Bild-Text-Beziehung im Emblem, das aus der dreiteiligen 
Bauform von darstellendem Bild (pictura), einer sentenzenhaften Kurzfassung der Bildbe-
deutung in einer Inschrift (inscriptio) und eine diese Text-Bild-Spannung ausdeutende Un-
terschrift (subscriptio), die oft von einem Epigramm gebildet wird, besteht, möge man das 
Emblem mit der Bedeutung „Urteil aus Vergleichung“ des Spaniers Diego de Saavedra 
Fajardo (1584-1648) konsultieren (s. Arthur Henke, Albrecht Schöne (Hg.): Emblemata. 
Handbuch zur Sinnbildkunst des 16. und 17. Jahrhunderts. Taschenausg. Stuttgart 1996 
[1967], 1330). 



 

 

110 Die Komparatistik in der Erweiterung (Henry Remak) 
 

stiker, Michelangelo Plastiker, Maler und Lyriker. Welche künstlerische Idee 
‘drängt’ zum Wort, welche zur Farbe? Welcher Zusammenhang besteht zwischen 
beiden Artikulationsformen? Sind identische oder verschiedene Stilgesetze 
erkennbar? Als ein der Doppelbegabung benachbartes Untersuchungsgebiet der 
Komparatistik spricht Weisstein daneben die „kritische Auseinandersetzung“ 
(194) der verschiedenen Künste untereinander an. Er denkt dabei an die 
kunstkritische Tätigkeit der Schriftsteller Diderot, Baudelaire und Zola oder an die 
Musikkritiken E.T.A Hoffmanns.  

Denkbar wäre in diesem Zusammenhang, den Terminus „Doppelbegabung“ nicht 
nur auf den künstlerischen Bereich zu beschränken, d.h. die literarische mit einer 
anderen künstlerischen Artikulationsform der Kreativität zu vergleichen, was nach 
der oben entwickelten Systematik der unter (b) gefaßten Erweiterung der Kompa-
ratistik entspricht. Sondern reizvoll wäre darüber hinaus auch, die unter (c) 
gefaßte Erweiterung der Komparatistik auf das Gebiet der „Doppelbegabung“ 
auszudehnen und nach der „Personal-Union“ (193) zwischen Dichtern und 
Literaturwissenschaftlern bzw. Künstlern und Wissenschaftlern zu fragen. Der 
Philosoph Adorno komponierte, der oben erwähnte empirische 
Literaturwissenschaftler S.J. Schmidt ist ein international angesehener Verfasser 
Visueller Poesie. Der große Krimiautor „ky“ ist Professor für Soziologie. Bevor 
Dietrich Schwanitz einem Millionenpublikum durch den Campus-Roman und 
dessen Verfilmung bekannt wurde, tüftelte der Anglist an der Applikation der 
Systemtheorie auf die englische Literatur... Überhaupt gehört das Genre 
„Professorenroman“, z.B. von David Lodge, hierhin. 

c) Als drittes Gebiet künstlerischer Überschneidungen nennt Weisstein „Grenzfor-
men der Literatur zur Musik und den bildenden Künsten“ (194). Die Abgrenzung 
solcher „Grenzformen“ von den o.g. „Mischformen“ ist nicht ganz deutlich. Da 
freilich heute der Unterschied zwischen Multimedialität und Intermedialität eben-
falls unscharf ist, deutet die begriffliche Unschärfe wohl auf eine Interferenz in der 
Sache, die „verwickelt“117 scheint. Weisstein zielt mit dem Begriff ‘Grenzform’ 
sowohl auf solche künstlerischen Erscheinungen wie u.a. das Laut- bzw. Figuren-
gedicht, d.h. auf Bruitismus und Lettrismus, als auch auf „strukturelle Parallelen“ 
(195) zwischen Literatur und anderen Künsten, wie z.B. die Übernahme der musi-
kalischen Leitmotivtechnik in den Roman (bei Thomas Mann). 

Da die „künstlerischen Überschneidungen“ von den Einzelliteratur- bzw.  -kunst-
wissenschaften in der Regel kaum oder nur einseitig erforscht werden – die Mu-
sikwissenschaft interessiert sich nur für die Noten einer Oper, jedoch kaum für das 
Libretto, die Literaturwissenschaft interessiert sich nur für das gedruckte lyrische 
Gedicht, nicht aber für die Tatsache, daß es oftmals (zumal im 18. Jahrhundert) 
nur gedichtet wurde, um als Lied im Kontext sozialer Interaktion gesungen zu 

_________________________________________________ 

117 „Die Beziehungen der Literatur zu den bildenden Künsten und zur Musik sind außeror-
dentlich mannigfaltig und verwickelt.“ (Wellek: Theorie der Literatur, a.a.O., 131.) 



 
 

 

Wechselseitige Erhellung der Künste bzw. Literatur und andere Künste 111 

werden –, bietet sich die Komparatistik als naturwüchsige ‘Interdisziplin’ zur 
Erforschung solcher Hybridformen geradezu an. 

Ob diese Argumentation von der Sache her tatsächlich für die Erweiterung der 
Komparatistik spricht oder nicht vielmehr sehr deutlich für ein integratives Ver-
ständnis von Literaturwissenschaft, wie es sich im Blick auf die Interferenz von 
Intertextualität und Intermedialität tatsächlich abzeichnet, sei hier dahingestellt. 
Der Hinweis auf die Ausklammerung der vielfältigen Mischformen aus dem 
Kanon der literaturwissenschaftlichen Gegenstände verweist wohlmöglich eher 
auf zweierlei: (a) einerseits auf die lange Herrschaft der Hermeneutik und ihre 
Bevorzugung der sprachlichen (Schrift-)Zeichen gegenüber anderen semiotischen 
Praktiken sowie auf die philologische Fixierung des Fachs, (b) andererseits 
verwischt die heutige Rede von der ‘Intermedialität’ leicht die Einsicht, daß in den 
meisten Fällen, die mit diesem Wort angesprochen werden, keineswegs – wie ich 
Intermedialität in Analogie zu Intertextualität auffassen möchte – ein Medium in 
einem anderen präsent ist – das ist allenfalls bei der multimedialen Dadaistischen 
Collage bzw. Montage der Fall –, sondern daß zunächst eine Transformation auf 
der materiellen Ebene der Signifikanten stattfinden muß, bevor – frei nach 
McLuhans Medienmassage – der Inhalt des einen Mediums ein anderes Medium 
sein kann. Erst muß der Ton (in der Musik), die Kontur und die Farbe (in der 
Malerei), der behauene Stein (in der Plastik) in einen Sinnzusammenhang 
übertragen werden, bevor die ‘Künste’ mit der Literatur nach den Taxonomien der 
Transtextualität vermischt werden können. 

Unter den Gegebenheiten der Dynamik der Massenmedien und des neuen Digital-
mediums einerseits und der damit einsetzenden Disziplinkonkurrenz andererseits 
hat sich die Erweiterung der Komparatistik als zweischneidig erwiesen. Die Erfor-
schung von Literatur und anderen Künsten bezeichnet in der Komparatistik 
weiterhin ein „Grenzgebiet“118, das sich im wesentlichen auf das 
Wechselverhältnis zwischen Literatur und Musik bzw. Kunst, d.h. traditionelle 
Kunstarten, konzentriert. Die Folgen von Film, Hörfunk und Fernsehen für die 
Verschiebung des Literaturbegriffs sind dagegen in den Einzelphilologien aus 
Furcht vor einem disziplinären Geltungsverlust entweder entschieden in eigene 
Regie genommen oder verdrängt worden. Das erste ist in der Germanistik zu 
beobachten. Sie hat sich z.T. strategisch geschickt als „Fernsehgermanistik“ 
(Helmut Kreuzer) positionieren können. Das zweite scheint bei der Romanistik 
der Fall.119 Am meisten profitiert hat freilich der vagierende Bereich der Medien- 

_________________________________________________ 

118 Vgl. die Titeleien der beiden einschlägigen Publikationen: Steven Paul Scher (Hg.): Literatur 
und Musik. Ein Handbuch zur Theorie und Praxis eines komparatistischen Grenzgebiets. 
Berlin 1984, Ulrich Weisstein (Hg.): Literatur und bildende Künste. Ein Handbuch zur 
Theorie und Praxis eines komparatistischen Grenzgebiets. Berlin 1992. 

119 Das galt jedenfalls 1992: „In einem Fach wie der Romanistik, das ‘Literatur’ immer noch 
weitgehend mit Buchliteratur in eins setzt und im Grunde alte nationalphilologische Or-
ganisationen beibehalten hat, können die audio-visuellen und speziell die elektronischen 
Medien bis heute weder Sitz noch Stimme beanspruchen.“ Franz Josef Albersmeier: Theater, 



 

 

112 Die Komparatistik in der Erweiterung (Henry Remak) 
 

und Medienkulturwissenschaften, der die von Remak und Weisstein 
aufgeworfenen Fragestellungen künstlerischer Misch- und Grenzformen 
erfolgreich in die suggestive Terminologie der Inter- bzw. Multimedialität und des 
Medienwechsels hat übersetzen können. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Übungsaufgaben zum 7. Kapitel 

1. Versuchen Sie zu klären, welchen Literaturbegriff Remak seiner Kom-
paratistikdefinition voraussetzt.  

2. In seiner Komparatistikdefinition spricht Remak vom Vergleich der Lite-
ratur mit „anderen menschlichen Ausdrucksbereichen“. Was meint er 
mit diesem Wort?  

3. Versuchen Sie, aus den bibliographischen Kommentaren einen Kanon 
wiederkehrender Kerngebiete der Allgemeinen und Vergleichenden 

                                                                                                                                      
Film und Literatur in Frankreich. Medienwechsel und Intermedialität. Darmstadt 1992, XIII. 
Übrigens fährt Albersmeier fort: „Und was eine nicht bloß innerliterarisch, sondern in-
termedial zu konzipierende Komparatistik zu leisten imstande wäre, davon läßt sich einst-
weilen auch nur träumen.“ (ebd.) 



 
 

 

Wechselseitige Erhellung der Künste bzw. Literatur und andere Künste 113 

Literaturwissenschaft zu extrahieren. Fassen Sie Ihr Ergebnis in einem 
Schema zusammen. Unterscheiden Sie dabei nach AL und VL. 

 



8 ‘Ins Feuer mit dem Eurozentrismus’ (René Étiemble) 

Sowohl die französische Schule mit ihrer Erforschung der tatsächlichen Beziehun-
gen zwischen einzelnen Literaturen als auch Welleks Angriff auf die Vorstellung 
eigenständiger nationaler Literaturen kommen darin überein, daß ihr Untersu-
chungsgebiet über die (großen) europäischen Literaturen bzw. die westliche Lite-
ratur (unter Einschluß der Literaturen Osteuropas, insbes. Rußlands) faktisch nicht 
hinausgeht. Das hat natürlich vor allem pragmatische Gründe, insofern die Fremd-
sprachenkenntnisse eines Einzelnen endlich und begrenzt sind. Dafür gibt es im 
Falle der Konzeption Welleks auch methodische Gründe, denn wenn die Literatur 
einzelliteraturenübergreifend als ein Ganzes betrachtet wird, bedarf es als Voraus-
setzung des sprachgrenzenüberschreitenden Ensembles der gemeinsamen Themen, 
Tropen, Topoi etc. eines vergleichsweise einheitlichen Bezugsraums. Welleks kul-
turelles Voraussetzungssystem ist das jüdisch-antik-christlich geprägte Europa, 
dessen Homogenität sich freilich kultureller Heterogenität verdankt: Dionysos 
kam schließlich aus dem Osten... 

Der französische Komparatist René Étiemble (1909-2002), Nachfolger von Carré 
und Baldensperger auf dem Komparatistik-Lehrstuhl der Sorbonne seit 1956, ist 
gegen eine solche eurozentrische Beschränktheit der Vergleichenden Literaturwis-
senschaft vielfach zu Felde gezogen. Étiemble verband mit seiner komparatisti-
schen Profession ausgeprägte Interessen für die chinesische Kultur. Er plädierte 
nicht nur vehement für die Ausweitung des komparatistischen Objektbereichs um 
alle Literaturen der Erde, sondern mit seinem militanten Kritizismus focht er zu-
gleich gegen die anglophone Überfremdung der französischen Sprache (Parlez-
vous Franglais? Paris 1964). Die Titel seiner komparatistischen 
Fachpublikationen – daneben schrieb er auch eine Reihe erotischer Romane, deren 
Einfluß er im nachhinein bissig für größer als denjenigen seines 
wissenschaftlichen Werks eingeschätzt hat – verweisen deutlich auf Étiembles 
Programm einer wahrhaft allgemeinen bzw. planetarischen Literaturwissenschaft: 
Essais de littérature (vraiment) génerale (Paris 1974 u.ö.), Quelques essais de la 
littérature universelle (Paris 1982) oder Ouverture(s) sur un comparatisme 
planétaire (Paris 1988).  

 

8.1 Comparatisme planétaire – ‘Weltliteratur’ 

Étiemble, der später konzediert hat, nacheinander erst Stalinist, später dann Mao-
ist gewesen zu sein, plädiert für eine globale Auffassung der Literatur, die er mit 
Goethe, vor allem aber mit einer Formulierung Karl Marx’ aus dem Kommunisti-
schen Manifest (1848), als „Weltliteratur“ apostrophiert. In der zitierten Passage 
geht es freilich weniger um die „Vermeidung des Chauvinismus“, wie es Étiemble 
geschickt in einem Vortrag vor dem Publikum eines Komparatistenkongresses in 
Budapest sechs Jahre nach dem sowjetischen Einmarsch in Ungarn zu suggerieren 



 
 

 

Comparatisme planétaire – ‘Weltliteratur’ 115 

versteht. Stärker noch als Goethe, der die Bildung einer „Weltliteratur“ an das 
„Vorschreiten des Menschengeschlechts“ nicht zuletzt im „geistigen Handelsver-
kehr“ gebunden sah120, arbeitet Marx an diesem Prozeß des Fortschritts 
kapitalistischer Produktivkräfte die Dialektik von Globalisierung und 
Imperialismus heraus. In der freundlicherweise von Étiemble zitierten Stelle aus 
dem Kommunistischen Manifest wird herausgestellt, daß „‘[sich] aus den vielen 
nationalen und lokalen Literaturen [...] eine Weltliteratur [bildet]’“.121 Die 
Schaffung einer ‘Weltliteratur’ ist freilich nur kultureller Ausdruck für die 
Tatsache, daß sich die Bourgeoisie – diese Stelle aus dem Manifest, die 
unmittelbar anschließt, zitiert Étiemble nicht mehr – „[...] eine Welt nach ihrem 
eigenen Bilde [schafft]“: 

Die Bourgeoisie reißt durch die rasche Verbesserung aller 
Produktionsinstrumente, durch die unendlich erleichterten 
Kommunikationen alle, auch die barbarischten Nationen in die Zivilisation. 
[...] Sie zwingt alle Nationen, die Produktionsweise der Bourgeoisie sich 
anzueignen [...]; sie zwingt sie, die sogenannte Zivilisation bei sich selbst 
einzuführen, d.h. Bourgeoisie zu werden.122 

Das Goethesche ‘Menschengeschlecht’, das voranschreitet, hat hier nun ein Ge-
sicht bekommen. Es ist die Bourgeoisie, die die Welt dem Gesetz des Kapitals un-
terwirft. ‘Weltliteratur’ ist Epiphänomen eines gleichermaßen imperialen wie 
kulturell nivellierenden Prozesses. Weit entfernt davon, daß man bei Goethe und 
Marx ein Argument gegen den Eurozentrismus findet, das Étiemble bei beiden 
Klassikern sucht, steht der von ihnen beschriebene Geschichtsprozeß genau für die 
Ausweitung jener europäischen Zivilisation, die er zu bekämpfen trachtet. 

Immer wieder polemisiert er gegen eine eurozentrische Verengung des Literatur-
begriffs. Besonders plastisch ist sein Artikel „Feu sur l’européocentrisme!“, den er 
1979 in der Monatsschrift Nouvelles littéraires (Paris, Mai 1979, 17-24) 
publiziert. Plädiert wird für eine Ausweitung des Gegenstandsbereichs der 
Komparatistik auf den ‘Weltroman’, die ‘Weltlyrik’, die ‘Weltliteratur’ mit dem 
Ziel, sowohl anthropologische Konstanten als auch literarische Invarianten und 
poetologische Universalien aufzudecken. Es geht Étiemble, wie dessen Schüler 
Adrian Marino formuliert hat, um den Ausweis einer Theorie literarischer Kunst, 

_________________________________________________ 

120 Johann Wolfgang von Goethe: [Goethes wichtigste Äußerungen über „Weltliteratur“]. In: 
Ders.: Werke. Hamburger Ausgabe. Bd. 12: Schriften zur Kunst und Literatur / Maximen und 
Reflexionen. 12., durchges. Aufl. 1994. München 1998, 361-364, hier: 361 und 364. 

121 Zit. von René Étiemble: Histoire des genres et littérature comparée. In: La Littérature Com-
parée en Europe orientale. Conférence de Budapest 1962. Budapest 1963, 203-207; dtsch. in: 
Hans Norbert Fügen (Hg.): Vergleichende Literaturwissenschaft. Düsseldorf, Wien 1973, 92-
97, hier: 93. 

122 Karl Marx, Friedrich Engels: Manifest der Kommunistischen Partei [1848]. Mit einem 
Nachwort von Iring Fetscher. Stuttgart 1969, 28. 



 

 

116 ‘Ins Feuer mit dem Eurozentrismus’ (René Étiemble) 
 

„qui recouvrirait la structure de toutes les littératures“.123 Der bereits genannte 
Budapester Vortrag von 1962, dem wir uns nun zuwenden wollen, macht diese 
Tendenz besonders deutlich, insofern die von der Weltliteratur bzw. vom 
Weltroman abstrahierten Universalien der Romanpoetik in normativer Absicht 
gegen den damaligen „nouveau roman“ gerichtet sind. Unter dem Mantel einer 
Kritik am Eurozentrismus reitet Étiembles Komparatistik eine konservative 
Attacke gegen die künstlerische Avantgarde der späten fünfziger, frühen sechziger 
Jahre. 

 

8.2 Vergleichende Poetik und empirische Invariantenfor-
schung 

Innerhalb der damaligen fachwissenschaftlichen Auseinandersetzung zwischen 
französischer und amerikanischer Schule nimmt Étiemble eine vermittelnde Stel-
lung ein. Er relativiert in seinen Schriften den Schulgegensatz, insofern er die 
historischen bzw. außerliterarischen Beziehungen im Sinne Carrés ebenso 
berücksichtigen will wie die ästhetische Problematik der Literatur im Sinne 
Welleks. Mit Wellek ist er der Überzeugung, daß es in der Vergleichenden 
Literaturwissenschaft darum gehen sollte, das spezifisch Literarische der Literatur, 
d.h. ihre Literarität bzw. Literarizität, und den ästhetischen Charakter literarischer 
Texte zu berücksichtigen und zu erklären. Die um Literatur und andere Künste 
oder Wissenschaften erweiterte Komparatistik steht bei Étiemble nicht zur 
Debatte. Solche Fragestellungen interessieren ihn nicht. 

 

8.2.1 Kontaktstudie und typologischer Vergleich 

Seine Stellung zu den beiden Schulen illustriert ein Vergleich der beiden 
methodologischen Verfahrensweisen. Die Kontaktstudie, in der tatsächliche 
Beziehungen untersucht werden, und der typologische Ansatz, bei dem zwei 
Komparata nebeneinandergestellt werden, ohne daß Einflüsse oder Kontakte 
vorliegen (müssen), werden auf ihre Leistungsfähigkeit und Reichweite hin 
untersucht. Étiemble gibt zwei Beispiele aus der Gattungslehre, mit denen 
Kontaktstudie und typologischer Vergleich gegeneinander ausgespielt werden.  

Das erste Beispiel bezieht sich auf das japanische Haiku, einen Dreizeiler mit Ver-
sen zu fünf, sieben und nochmals fünf Silben. Die Gedichtart sei am Anfang des 
20. Jahrhunderts von den Europäern im Zuge ihrer Japonismusbegeisterung durch 
Übersetzungen und Nachahmungen fasziniert aufgegriffen worden. Die Japaner 

_________________________________________________ 

123 Adrian Marino: Comparatisme et théorie de la littérature. Paris 1988, 79; zit. nach Zima, 
a.a.O., 41. 



 
 

 

Vergleichende Poetik und empirische Invariantenforschung 117 

würden freilich bei der Lektüre solcher europäischen Nachdichtungen nichts von 
ihren Haikus darin wiederfinden, zumal es europäische Sammlungen gebe, in 
denen diese Gedichte teilweise mehr als zwei Seiten lang seien. Eine 
Kontaktstudie komme auf diesem Gebiet zu dem Ergebnis, daß eine Übernahme 
stattgefunden habe. Man müsse jedoch in Zweifel ziehen, ob es sich bei dem 
Übernommenen noch um die Gattung des Haiku handele. Aus der Sicht einer 
vergleichenden Poetik fragt sich Étiemble, „ob es hier zulässig ist, den Begriff 
Haiku zu gebrauchen.“ (95)  

Das zweite Beispiel bezieht sich auf den Roman. In China habe sich im 5. bis 18. 
Jahrhundert aus mündlichen hagiographischen Traditionen des Buddhismus eine 
Literatur realistischer oder magischer Erzählungen entwickelt, aus der schließlich 
die großen chinesischen Romane hervorgegangen seien,  

die ihre Blütezeit damals hatten, als in Europa der Schelmenroman 
Spaniens, die Freizügigkeit des Decamerone, der Ton der Novelas 
ejemplares aufkam, bei uns Gil Blas und Tom Jones, Moll Flanders und Les 
égarements du coeur et de l'esprit erschienen, lauter Romane, die auf 
wunderbare Weise dem gleichen, was in China weit ab von jedem 
westlichen Einfluß entstand. (95) 

Étiemble fragt, wie es zu erklären sei, daß die chinesischen Romanschriftsteller 
ihren Werken „dieselbe Form“ wie die europäischen ‘Realisten’ gegeben hätten. 
Er vermutet, daß eine systematische Untersuchung, die noch weitere Kulturkreise 
einbezöge, (a) „einerseits die Invarianten der Romangattung, ohne die es keinen 
Roman gibt“, zu Tage fördern würde, (b) „andererseits die Komponenten für die 
Gattung, die mehr oder weniger aus historischen Zufälligkeiten resultieren“ (95). 
Ein solcher typologischer Ansatz bringt, auch ohne daß tatsächliche Einflüsse vor-
liegen, im Hinblick auf eine vergleichende Poetik „nützlich[e]“ Einsichten hervor.  

Versucht man die anschließende Polemik gegen den ‘nouveau roman’ positiv zu 
wenden, erhält man aus den Wertungen eine – wenn auch geringe – Anzahl von 
Kriterien, die Étiemble offenbar als Invarianten der Romangattung betrachtet. Ro-
mane (a) besitzen eine „Fabel“ bzw. erzählen eine „Geschichte“, (b) handeln von 
„Menschen“ als „Akteure[n]“ der erzählten Geschichte und (c) tun dies 
„notwendigerweise“ in einer „dichterischen Sprache“, die der ‘normalen’ Prosa 
entsprechend der Phonetik und Grammatik der jeweiligen Sprache mindestens 
eins, zwei, mehrere oder viele Strukturgesetze hinzufügt. Wenn man wollte, 
könnte man – ohne daß diese Terminologie jedoch von Étiemble selbst 
eingebracht würde – in Hinsicht auf (a) und (b) von substantiellen Universalien, in 



 

 

118 ‘Ins Feuer mit dem Eurozentrismus’ (René Étiemble) 
 

Hinsicht auf (c) von einer formalen Universalie der literarischen Romangattung 
sprechen.124 

 

8.2.2 Literaturgeschichte und Literaturwissenschaft 

Die Spannungen zwischen „Historikern und Ästhetikern, Archivaren und 
Ästheten“ (93), d.h. zwischen den französischen Komparatisten um die Zeitschrift 
Revue de littérature comparée (RLC, Paris 1921 ff.) und den amerikanischen 
Komparatisten um die Zeitschrift Comparative Literature (Eugene OR 1949 ff.) 
versucht Étiemble auszugleichen. Die einen kümmern sich um Biographien, 
Reisebeschreibungen, Vermittlungsinstanzen, erforschen literarische 
Gruppenbildungen und die Bezüge zwischen Ideen und Mentalitäten, ignorieren 
aber Fragen der Ästhetik, der Literaturkritik und vermeiden ästhetische 
Werturteile, die anderen konzentrieren sich in formalistischer Weise 
ausschließlich auf literarische Werke, vergleichen sie untereinander auf abstrakte 
Weise und ignorieren die Dimension der Geschichte. So oder ähnlich stellt sich 
für Étiemble die komparatistische Frontstellung dar. Es kommt für ihn darauf an, 
einen – wie in der Terminologie der damaligen Blockauseinandersetzung die 
neomarxistische Position eines ‘Demokratischen Sozialismus’ genannt wurde – 
„dritten Weg“ einzuschlagen und beide Positionen „dialektisch“ aufeinander zu 
beziehen (94). Die literaturgeschichtliche Einflußforschung sei unverzichtbar, 
literaturwissenschaftliche Untersuchung – das ist die Konzession an den 
amerikanischen literary criticism – vollende sich jedoch erst, „indem sie das Werk 
als solches untersucht“, d.h. „zum Schönen in der Literatur“ hinführt. Étiemble 
versteht darunter vor allem die vergleichende Untersuchung ästhetischer 
Strukturen. Das Ziel, das Étiemble vor Augen steht, ist die Schaffung einer 
vergleichenden Stilistik, Metrik und Gattungslehre, d.h. eine „vergleichende 
Poetik“ (95), die die Invarianten einer Gattung ebenso verzeichnet wie die 
historischen Variablen. In diesem Zusammenhang steht Étiembles Forderung nach 
der Ausweitung des komparatistischen Gegenstandsbereichs, d.h. einer 
vergleichenden Literaturwissenschaft, „die wirklich international“ (96) ist:  

Dafür kann heute nichts mehr von Nutzen sein als die vergleichende 
Untersuchung, in historischer und soziologischer Sicht, der wesentlichsten 
literarischen Gattungen, heute und in so viel Kulturen wie möglich; ob 
zwischen diesen Gattungen, diesen Kulturen nun tatsächliche Beziehungen 
bestanden oder nicht. (94) 

_________________________________________________ 

124 Die Terminologie folgt Chomsky, der in der Linguistik substantielle (z.B. Maskulinum/ 
Femininum, Nominalphrase/Verb) und formale (z.B. syntaktische Transformationsregeln, 
distinktive Merkmale der Phonologie) Universalien unterscheidet. Vgl. Gerhard Helbig: Ge-
schichte der neueren Sprachwissenschaft [1970]. Reinbek bei Hamburg 1974, 306 f. 



 
 

 

Vergleichende Poetik und empirische Invariantenforschung 119 

Mit der Herausarbeitung typologischer Invarianten insbesondere der Gattungen, 
d.h. der unterschiedlichen Dichtarten, zielt Étiemble auf die Klärung des Kernpro-
blems jeder literarischen Wertung: Was begründet die Verbindlichkeit 
literarischer Werte?125 Gegenüber dem Elend des (älteren) Historismus bzw. 
(neueren) Kontextualismus, daß alles relativ ist nach Zeit und Ort, d.h. gegenüber 
„dem extremen Chaos der Werte“, (94) versucht Étiemble durch komparatistische 
Tätigkeit eine normative „Ästhetik der Gattungen“ in Stellung zu bringen. Zwar 
wehrt er sich an späterer Stelle gegenüber dem Verdacht, „einer normativen 
Dogmatik“ (96) das Wort zu reden. Tatsächlich zeigt jedoch seine Distanznahme 
gegen zeitgenössische Erscheinungsformen des modernen Romans bzw. der 
modernen Lyrik, d.h. „Romane ohne Geschichte“ und „Gedichte [...] ohne Reim“, 
daß es ihm um überhistorische und überlokale Maßstäbe geht, solche 
„Absurditäten“ (96) zu steuern. Die Maßstäbe freilich, darauf zielt die 
Zurückweisung des Verdachts einer normativen Dogmatik, sollen nicht aus einer 
Weltanschauung bzw. einem abstrakten ästhetischen System deduziert, sondern 
aus der empirischen Vielfalt literarischer Erscheinungen in den 
unterschiedlichsten Weltkulturen auf induktive Weise gewonnen werden: 

Sie dürfen mir glauben, daß mir jegliche Dogmatik fernliegt, ich will nur 
einfach sagen, daß bei dem heute in Lyrik und Roman herrschenden Chaos 
uns eine Rhetorik, die aus vielen Arbeiten vergleichender Poetik abstrahiert, 
das heißt, aus der Geschichte der Gattungen induziert wird, helfen könnte, 
eine Lage zu retten, die nicht nur mir bedenklich oder hoffnungslos 
erscheint. (96) 

Planetarische Komparatistik, die die „größtmögliche Anzahl von Literaturen und 
Gattungen“ (96) einbezieht, und „Versöhnung“ (96) von (französischer) Ge-
schichtswissenschaft und (amerikanischer) Ästhetik sind für Étiemble aufeinander 
bezogen. Die Kritik am komparatistischen Eurozentrismus zielt auf eine möglichst 
umfassende, einzelkulturübergreifende Fallsammlung literarischer Erscheinungen, 
z.B. Gattungen, um daraus Invarianten, d.h. literarische Universalien, ableiten zu 
können. Die gewonnenen Invarianten sollen die Ästhetik auf eine sichere, aber 
empirisch erarbeitete Grundlage stellen. Die „vergleichende Poetik“, die Étiemble 
als Endpunkt seiner Arbeit avisiert – er spricht mehrmals auch von einer historisch 
abgeleiteten „Rhetorik“ (94 und 96) – würde alle induktiv gewonnenen 
Invarianten verzeichnen.  

Wir stehen heute unter dem Primat historischen Denkens. Aus einer solchen 
Denkgewohnheit heraus verfällt Étiembles literarische Universaliensuche einer 
planetarischen Komparatistik leicht der Kritik. In den sechziger Jahren stand die 

_________________________________________________ 

125 Vgl. exemplarisch den Artikel von Renate von Heydebrand: Wertung, literarische. In: Werner 
Kohlschmidt, Wolfgang Mohr, Klaus Kanzog, Achim Masser (Hg.): Reallexikon der 
deutschen Literaturgeschichte. Begr. Paul Merker und Wolfgang Stammler. Bd. 4. Berlin, 
New York 2. Aufl. 1984, 828-871. 



 

 

120 ‘Ins Feuer mit dem Eurozentrismus’ (René Étiemble) 
 

Erforschung sprachlicher oder anthropologischer Universalien jedoch durchaus 
gerade auf der Agenda damals als innovativ begriffener Forschungsprogramme, 
wenn man z.B. an die generative Transformationsgrammatik Chomskys denkt, in 
der das Problem linguistischer Universalien im Zusammenhang kindlicher 
Sprachlernprozesse in das Gesichtsfeld trat, oder an die aus der Phonologie 
übernommene Methodik der strukturalen Anthropologie, mit deren Hilfe Levy-
Strauss, den Étiemble im Vorübergehen erwähnt (94), auf die Entdeckung 
allgemeiner Gesetze der Verwandtschaftsbeziehungen und auf die Universalität 
des Inzestverbots abzielte. 



 
 

 

Vergleichende Poetik und empirische Invariantenforschung 121 

Übungsaufgaben zum 8. Kapitel 

1. Étiemble zitiert Valérys Ausspruch „‘le lion est fait de mouton assimilé’“ 
(94). Versuchen Sie diese Aussage als Metapher für die Verfahrens-
weisen der französischen und der amerikanischen Komparatistik zu le-
sen. Wie steht es in beiden Schulen mit der Gewichtung des ‘Löwen’ 
und der ‘Schafe’? 

2. Klären Sie den Begriff ‘nouveau roman’. Welche Effekte versucht der 
‘nouveau roman’ dadurch zu erzielen, daß er auf Elemente, die Étiem-
ble als Invarianten der Romangattung betrachtet, verzichtet? 

3. Versuchen Sie, für die Arten der Lyrik, die Étiemble als „Gedichte ohne 
[...]“ aufzählt (96), jeweils ein Beispiel zu nennen (oder zu erfinden). 

 



9 Was war Komparatistik? (George Steiner) 

Es gibt eine Metapher für den Zeitpunkt, von wo die Geschichte auf ihren philoso-
phischen Begriff gebracht wird. Er wird von der ‘Eule der Minerva’ 
eingenommen, d.h. von dem Tier, das der Göttin der Weisheit attribuiert ist und 
das erst im Dunkeln – der Zeit, in der die Gelehrten „ihren Nachtstudien“126 
nachgehen – seine Beute zu jagen beginnt. Für Hegel ist die Eule die Metapher der 
Philosophie: 

Wenn die Philosophie ihr Grau in Grau malt, dann ist eine Gestalt des 
Lebens alt geworden, und mit Grau in Grau läßt sie sich nicht verjüngen, 
sondern nur erkennen; die Eule der Minerva beginnt erst mit der 
einbrechenden Dämmerung ihren Flug.127 

Diese Gestalt ist die Komparatistik. 

 

9.1 Steiners Oxforder Inauguralvorlesung  

Der Essayist, Kulturkritiker, Literaturtheoretiker und Schriftsteller George Steiner, 
1929 in Paris als Sohn einer vormals in Wien ansässigen Bankiersfamilie geboren 
und dreisprachig aufgewachsen (deutsch, französisch, englisch), zählt zu den gro-
ßen Intellektuellen der Gegenwart. Er emigrierte 1940 mit seinen Eltern in die 
USA, studierte in den späten vierziger Jahren an der Universität Chicago und 
lehrte an den Universitäten in Cambridge, Genf und Oxford Komparatistik. 

In seinem Buch Real Presences (1989) vertritt er eine emphatische Literatur- und 
Kunstauffassung. In seiner Polemik gegen das ‘sekundäre Gerede’ poststrukturali-
stischer Dekonstruktion, die die Differenz zwischen Kunst und Kommentar 
einebne und die Erfahrung „realer Gegenwart“ im Rezeptionsakt ‘großer’ 
Kunstwerke, wie es stets heißt, leugne, stellt Steiner heraus, daß wir das 
Ästhetische als „Eintritt“ und „Ins-Sein-treten“ einer semantisch nicht 
ausschöpfbaren „Andersheit“ erfahren. Diese Andersheit sei durch den Interpreten 
nicht einholbar, weil sie mit einer „unnachgiebige[n] Selbstverhüllung“, d.h. einer 
geradezu transzendentalen (göttlich, magisch, dämonisch) „Aura des Schreckens“ 
umgeben sei.128 

Ein Jahr, bevor George Steiner seine Antrittsvorlesung als Professor auf dem Lord 
Widenfeld-Stiftungslehrstuhl für Vergleichende Literaturwissenschaft über das 

_________________________________________________ 

126 Benjamin Hederich: Gründliches mythologisches Lexicon. Verb. Ausg. Hg. Johann Joachim 
Schwabe. Leipzig 1770 (Reprint: Darmstadt 1996), s. v. ‘Minerva’, hier: 1637. 

127 Georg Wilhelm Friedrich Hegel: Grundlinien der Philosophie des Rechts [1821]. Hg. Helmut 
Reichelt. Frankfurt am Main, Berlin, Wien 1972, „Vorrede“, 1-14, hier: 14. 

128 George Steiner: Von realer Gegenwart [engl. 1989]. München, Wien 1990, 274 f. 



 
 

 

Steiners Oxforder Inauguralvorlesung 123 

Thema „Was ist Komparatistik?“ in Oxford hielt, hatte eine andere Einführung 
dieses Fach bereits totgesagt: „Today, comparative literature in one sense is 
dead.“129 Gemeint war damit die traditionelle Komparatistik, für die der binäre 
Vergleich und der typologische Ansatz, der (wieder einmal) als ‘unhistorisch’ ver-
worfen wurde, kennzeichnend sind. Die Totsagung einer wissenschaftlichen Kon-
zeption dient freilich stets nur dazu, der eigenen Konzeption rhetorisch Raum zu 
verschaffen, hier also dem Plädoyer für die Neubewertung des Westlichen Kultur-
modells, Überschreitung disziplinärer Grenzen, Konzentration auf Gender-und 
Cultural-Studies, Beschäftigung mit interkulturellen Transfer- und Übersetzungs-
prozessen. Wir stellen Steiners Thesen daher an den Schluß unserer Vorlesung 
und halten Rückschau. Die Ausführungen begannen mit Posnetts Anspruch, der 
erste gewesen zu sein, der die Prinzipien und Methoden der neuen Wissenschaft 
dargelegt habe. Sie sollen enden mit den Gerüchten von ihrem ‘Tod’. Daraus 
erklärt sich auch der Tempuswechsel zwischen der Kapitelüberschrift und der 
Vorlage Steiners. 

Es empfiehlt sich, zu Beginn einer Textarbeit immer zu versuchen, sich die innere 
Gliederung – die rhetorische dispositio – eines Textes vor Augen zu stellen. Das 
wollen wir auch in diesem Fall tun. Dann entpuppt sich der persönlich gehaltene, 
teils gelehrte, teils auch ausufernde Duktus der Rede von einem klassischen 
Gliederungsschema beherrscht: Einleitung – Hauptteil – Schluß. Der Hauptteil 
wiederum ist in drei Unterpunkte gegliedert, wobei der zweite, d.h. der ‘mittige’ 
Unterpunkt mit der gleichermaßen subjektiven wie unspektakulären Definition der 
Komparatistik und ihren Schwerpunkt- bzw. Kernbereichen durch seine Stellung 
in der Disposition einen Akzent erhält. Ich veranschauliche die Struktur des 
Textes in folgendem Schema: 

Disposition Inhalt Seiten 
Einleitung 
(115-118) 
Grundlagen 

Hermeneutisch-komparatistische Grundlage: 
alles Lesen ist Vergleichen 
• Verstehen heißt Vergleichen (115-116) 
• Sprache als Heim und Gefängnis (116-118) 

115-118 

1. Hauptteil: 
(118-126) 
Das Fach 

Vor- und Fachgeschichte: 
• Vorgeschichte – Ubiquität der literaturkriti-

schen Vergleichung (‘Urväter’ des Fachs) 
(118-119) 

• Begriff der ‘Weltliteratur’ (119-122) 
• Fach- bzw. Disziplingeschichte (122-126), 

insbes. Exil / Grenzgängertum als Vorausset-
zung der Fachblüte (123-125) 

118-126 

_________________________________________________ 

129 George Steiner: What is Comparative Literature? [Inaugural Lecture, Univ. of Oxford, 1994]. 
In: Ders.: No Passion Spent. Essays 1978-1996. London, Boston 1996; dtsch. u.d.T.: Was ist 
Komparatistik? In: Ders.: Der Garten des Archimedes. Essays. München 1997, 115-140, zit. 
im folgenden in ( ) im Text. Die Totsagung bei Susan Bassnett: Comparative Literature. A 
Critical Introduction. Oxford 1993, 47. 



 

 

124 Was war Komparatistik? (George Steiner) 
 

 

2. Hauptteil: 
(127-134) 
Schwerpunktbereiche des Fachs 

Fachdefinition und Kernbereiche: 
• Fachdefinition (127) 
Drei Kernbereiche: 
• 1. Kern: Übersetzen (128-130) 
• 2. Kern: ‘Einfluß’ bzw. Rezeption (130-132) 
• 3. Kern: Thematologie (132-134) 

127-134 

3. Hauptteil: 
(134-139) 
Erweiterungsmöglichkeiten des 
Fachs 

Erweiterungs- und Forschungsgebiete (134-139) 
• 1. Erweiterung: Vermittlungskulturen (z.B. 

Koexistenz von Islam, Juden- und 
Christentum in Spanien) (134-135) 

• 2. Erweiterung: Neulatein (135-136) 
• 3. Erweiterung: Transmutationsprozesse 

(136-137) 
• 4. Erweiterung: die sprachliche Form der Phi-

losophie (138-139) 

134-139 

Schluß 
(139-140) 
Gegenwärtige Lage 

Politische Legitimation: 
• „Projekt“ Europa 

139-140 

 

9.1.1 Hermeneutisch-komparatistische Grundlage: alles Lesen ist Ver-
gleichen 

Gerade weil Steiner emphatisch die Alterität des Kunstwerks geltend macht, kann 
er auf diese Kategorie bei der Konzeptualisierung der Komparatistik verzichten. 
Das Fremdheitsgerede interkultureller Gutmenschen wird dadurch auf wohltuende 
Weise konterkariert. Steiner erinnert daran, daß Erkennen an ein sprachliches Vor-
verständnis gebunden ist. Aus dieser Einsicht ergeben sich zwanglos die beiden 
einleitend geltend gemachten Grundsätze, die sich einerseits auf die 
hermeneutisch nicht hintergehbare Vorstrukturiertheit des Verstehens, andererseits 
auf die sprachliche Vermitteltheit von Wahrnehmung und Denken beziehen. 

Den ersten Grundsatz formuliert Steiner in demonstrativer Umkehrung der Formel 
„Comparaison n’est pas raison“130, mit der die Dominanz der vergleichenden Me-
thode in der Komparatistik zurückgedrängt werden sollte. Rezeptionsakte, d.h. 
hermeneutische Prozesse, die wir Auslegung, Interpretation und Beurteilung nen-
nen, werden als Vergleiche aufgefaßt. Neues wird auf Altes, Fremdes auf Bekann-
tes, Unbekanntes auf Vertrautes bezogen, d.h. es wird ein Comparatum solange 
auf ein Comparandum bezogen, bis eine Hypothesenbildung bzw. eine Sinnver-
mutung oder Signifikatzuordnung zu einem – immer nur vorläufigen – Abschluß 
gebracht worden ist. In Steiners Worten: „Wir versuchen, das Objekt, das wir vor 
uns haben [...] ‘einzustufen’.“ (115) Weil Verstehen Vergleichen impliziert, ist, so 

_________________________________________________ 

130 Vgl. René Étiemble: Comparaison n’est pas raison. La crise de la littérature comparée. Paris 
1963. 



 
 

 

Steiners Oxforder Inauguralvorlesung 125 

Steiners Gegenformel, „raison auf comparaison angewiesen“ (116). Steiners Aus-
sage, daß die Wahrnehmung „nie von völliger Unschuld“ und „adamischer Nackt-
heit“ gekennzeichnet sei, sondern immer schon einem „Hallraum“ bzw. „Geflecht 
historischer, sozialer, technischer voraussetzender Annahmen“ entspringe, ist im 
wesentlichen die Umformulierung des hermeneutischen Zirkels. Um etwas zu wis-
sen, muß man schon etwas wissen, z.B. Englisch zur Lektüre von Shakespeare im 
Original. Steiner scheut sich nicht, diesen Grundsatz z.B. im Blick auf radikale 
künstlerische Innovation – sofern man sich überhaupt darauf ‘einläßt’! – sehr kraß 
zum Ausdruck zu bringen, wenn er schreibt, daß unsere Reaktion in diesem Fall 
„aus einem komplexen Prozeß der Einverleibung des Neuen in das Bekannte“ 
(115) besteht. Natürlich kann ein solcher ‘Erwartungshorizont’ darauf konditio-
niert werden, für Anders- und Fremdheit ‘offen’ zu sein, durchstreichen kann man 
ihn nicht. 

Der zweite Grundsatz faßt die Vorstrukturiertheit des Verstehens, daß Fremdes ins 
Eigene ‘einverleibt’ wird, als ein anonymes sprachliches Geschehen, dem wir 
selbst ausgeliefert sind. Sprache ist immer schon da, wo wir denken. Sie kodiert 
unsere Wahrnehmung. „Wer erfand die Bilder, die Metaphern, welche das Sicht-
Entfalten unserer Wahrnehmung kodieren [...]?“ (116) Diese Einsicht wird im 
Blick auf die Literatur in einer radikalen Fassung des Intertextualitätsbegriffs zur 
Geltung gebracht. In jedem Wort, das ein Dichter aufgreift, sind alle 
„vorhergehenden Verwendungen des Worts [...] implizit.“ (116) Die 
linguistischen und grammatikalischen Bausteine eines jeden Schriftstellers „sind 
mit historischen, literarischen und idiomatischen Widerklängen erfüllt.“ (117)  

Die Vorstellung, daß der ‘eigene’ Gedanke in einem fremden Wort formuliert 
werden muß, führt zu zwei unterschiedlichen dichterischen Umgangsformen mit 
der unentrinnbaren Vorläuferliteratur: Der Anschluß an sie kann im Modus der 
Tradition gesucht oder im Modus der Innovation geflohen werden. In 
offensichtlicher, freilich nichtmarkierter Anspielung auf Heideggers Wort von der 
Sprache als dem ‘Haus des Seins’ wählt Steiner die mit dem Wort ‘Baustein’ 
bereits vorgegebene Gebäudemetaphorik, um die klassische bzw. antiklassische 
Einstellung im Umgang mit der Vorläuferliteratur zu fassen. Die Klassiker fühlen 
sich wie in einem „Heim“ zu Hause und greifen das Erbe der Überlieferung 
„entzückt“ auf. Die Antiklassizisten, namentlich die europäischen Avantgarden 
des Dadaismus, Surrealismus und Futurismus, fühlen sich wie in ein „Gefängnis“ 
gesteckt und versuchen, aus ihm „gewaltsam“ auszubrechen (117). Sehr schön 
zeigt Steiner, daß Tradition und Innovation nur zwei unterschiedliche Modi des 
gleichen (sprach-)künstlerischen Überlieferungsbezugs sind, etwa indem er 
aufweist, daß die neue avantgardistische Syntax in dem Maße, wie sie rezipiert 
und verallgemeinert wird, den „Grundstein für den Bau eines neuen Gefängnisses“ 
(117) legt. Daß Literaturgeschichte intrinsisch betrachtet ein palimpsestartiges 
Geschehen ist (um mit Genette zu sprechen), bei dem jeder neue Text alte Texte 
überlagert bzw. überschreibt, faßt Steiner in ein Bild, bei dem sich Gebäude- und 
Palimpsestmetaphorik überschneiden, d.h. die Einflußstränge Heideggers und der 



 

 

126 Was war Komparatistik? (George Steiner) 
 

Intertextualitätstheorie miteinander verwoben werden: „Auch ein bedeutender 
Schriftsteller kritzelt bestenfalls Graffiti auf die Wände des schon existierenden 
Sprachengebäudes.“ (117 f.) 

Die Einsicht, daß es im Akt des Verstehens nichts Fremdes, sondern nur Eigenes 
gibt, und die Einsicht, daß es im Akt des Dichtens nichts Eigenes, sondern nur 
Fremdes gibt, führt Steiner in der Formel „Zu lesen heißt zu vergleichen.“ (116) 
zusammen. Diese Formel begründet seinen später vorgebrachten Definitionsvor-
schlag, daß Komparatistik im besten Fall eine „exakte und anspruchsvolle Art des 
Lesens“ sein könne, bei der man versuche, mündlichen und schriftlichen Sprach-
akten genau „‘zuzuhören’“ (hermeneutische Dimension) und dabei bestimmten 
Komponenten, nämlich dem „Austausch“ bzw. den „Interaktionen“ zwischen 
Sprachen, Texten und Formen (intertextuelle Dimension), eine besondere 
Aufmerksamkeit zu widmen (127 und 129). 

 

9.1.2 Komparatistik aus erzwungenem Frontaliertum 

Die Voraussetzung des Lesens ist die Beherrschung der Sprachen, in der das zu 
Lesende geschrieben ist. Daraus ist für Steiners Komparatistikkonzeption die un-
vermeidliche Konsequenz zu ziehen, daß der Komparatist in besonderem Maße 
über Fremdsprachenkenntnisse verfügen muß. Diese Voraussetzung wird von 
Steiner in signifikanter Weise auf die Fachgeschichte bezogen. Hier werden drei 
Aspekte hervorgehoben: (a) Der Rückbezug auf die literaturkritische Ubiquität der 
„vergleichende[n] Methode“ (119) und die Konstitution einer „Weltliteratur“, d.h. 
die Homogenisierung unterschiedlicher fremdsprachlicher Textkorpora zu einem 
literarischen Textkorpus aufeinanderbezogener Gattungen, Formen und Themen, 
durch ständige „Übersetzungstätigkeit“ (120). Dies bildet gewissermaßen die 
‘ewige’ Vorgeschichte der Komparatistik und gibt ihr noch heute eine „besondere 
Grundlage“ (120). (b) Davon unterschieden wird die Disziplingeschichte, die sich 
auf Lehrstühle, Fachzeitschriften, Lehrpläne, d.h. auf bestimmte Institutionen be-
zieht. Die besondere ‘Blüte’, d.h. die signifikante Kontur, die die Komparatistik-
konzeption des 20. Jahrhunderts ausgezeichnet habe, führt Steiner nun (c) auf die 
Verwerfungen zurück, die Europa in diesem Zeitraum erfahren hat. ‘Europa’, des-
sen Bedeutung Steiner am Schluß seines Textes nochmals heraushebt, wird dabei 
stets als eine ‘Interkultur’, d.h. eine vielfältig vermittelte Textur aus Judentum, 
Antike, Christentum und Islam verstanden, dessen „Grundlagen“ (140) es zu er-
mitteln und zu bewahren gelte. 

Im Europa zweier Weltkriege und vielfältiger Formen innerer und äußerer Exilsi-
tuationen findet Steiner den geschichtsphilosophischen Ort der „modernen – sich 
selbst als solche verstehenden – Komparatistik“ (123). Die Werke der bedeutend-
sten Komparatisten des 20. Jahrhunderts sind auf diese Situation zu beziehen. 
Fernand Baldenspergers Goethe en France (1904) mit der Deutung der französi-
schen Literatur aus deutscher Sicht entstand in der Zwischenkriegszeit zwischen 



 
 

 

Steiners Oxforder Inauguralvorlesung 127 

Deutsch-Französischem und Erstem Weltkrieg. Ernst Robert Curtius’ ELLMA 
(1948) versucht, dem „aufsplitternden Nationalismus“ (123) seit Ende des 18. 
Jahrhunderts die Einheit der europäischen Literatur entgegenzuhalten. Leo Spitzer 
formuliert den Grundsatz, dem sein literaturwissenschaftliches Werk folgt, 1946 
im amerikanischen Exil, nämlich daß der „Philologe von vornherein ein 
Vergleicher ist“ und das Vergleichen ein „stetiges Naherücken des Fernen“ und 
ein „stetiges Fernerücken des Nahen“ impliziere.131 Erich Auerbach verfaßt 
Mimesis (1946) im türkischen Exil, d.h. nachdem er seinen Lebensunterhalt, seine 
Erstsprache und seine Bibliothek aufgrund der Vertreibung von seinem Marburger 
Lehrstuhl durch die Nazis verloren hatte.  

Die Komplementarität von einzelliterarischer Heimatlosigkeit und 
ungewöhnlicher Sprachbegabung führt Steiner in dem schweizerischen Ausdruck 
„frontalier“ – ein Ausdruck für diejenigen, die in Genf arbeiten, aber grenznah in 
Frankreich wohnen – zusammen. Ein gleichsam doppeltes Frontaliertum macht 
Steiner vor allem für die „jüdischen Gelehrten“ geltend, die „eine dominierende 
Rolle bei der Entwicklung der Komparatistik“ (123) gespielt haben. Sie fühlten 
sich zum einen zu den weltlichen Literaturen hingezogen, in denen sie aber weder 
von Geburt her noch weil sie sie als ‘nationales Erbe’ empfangen hätten, zu Hause 
gewesen seien. Zum anderen mußten diejenigen, die das Glück hatten, 
Nordamerika zu erreichen, „feststellen, daß ihnen die traditionellen 
Literaturabteilungen in der Universität, vor allem und in erster Linie jene für 
englische Literatur, versperrt waren“ (124):  

Ein Großteil dessen, was sich später zu Studiengängen in vergleichender 
Literaturwissenschaft oder Komparatistikabteilungen an den amerikanischen 
Universitäten entwickelte, entstand aus einer partiellen ethnischen und 
sozialen Ausgliederung heraus [...]. (124) 

Im erzwungenen Frontaliertum der ins amerikanische Exil getriebenen jüdischen 
Intellektuellen sieht Steiner einerseits den Impuls für das starke Wachstum der 
amerikanischen Komparatistik, andererseits auch den Grund für einen sich 
andeutenden Niedergang: 

In dem für Amerika charakteristischen Umfeld wurde die Beschäftigung mit 
der Komparatistik schnell auf eine professionelle und durchorganisierte 
Basis gestellt. Die Zahl der Professuren, Fachzeitschriften, 
Fachbibliotheken, Dissertationen wuchs sprunghaft an. Dieses floruit mag 
schon wieder vorüber sein. Mit dem Tod der nach Amerika geflüchteten 
Meister ist die Zahl derer, die über die polyglotten Voraussetzungen 
verfügen, über die Kenntnis der griechisch-römischen und hebräischen 

_________________________________________________ 

131 Leo Spitzer: Das Eigene und das Fremde. Über Philologie und Nationalismus [1946]. In: 
Grundlagen der Literaturwissenschaft. Exemplarische Texte. Köln, Weimar, Wien 1999, 39-
53, hier: 41 und 39. 



 

 

128 Was war Komparatistik? (George Steiner) 
 

Kultur und Sprache, sowie die ganz offensichtlich unentbehrliche Fähigkeit, 
Texte im Original lesen zu können, zurückgegangen. (125) 

 

9.1.3 Kernbereiche der Komparatistik 

Die Dialektik von sprachlicher Besonderheit und intertextueller Allgemeinheit der 
Literatur generiert naturwüchsig bestimmte Kernbereiche, Schwerpunkte oder 
Gravitationszentren132 komparatistischer Tätigkeit.  

(a) In besonderem Maße betont Steiner als ersten Kernbereich der Komparatistik 
die Befassung mit Übersetzungen. Sie werden fast zu einem Synonym von 
Komparatistik. Da Sprache nicht nur als welterschließende, sondern vor allem als 
wirklichkeitskonstruierende Kraft verstanden wird, ist mit dem Austausch 
zwischen Sprachen der Austausch unterschiedlicher Weltsichten verbunden. „Jede 
und jegliche Sprache konstruiert die Faktizität existentieller Realität, des 
‘Gegebenen’ (les données immédiates), auf ihre eigene spezifische Art.“ (127) 
Daher ist die babylonische Sprachverwirrung, von der in Genesis 11, 1-9, berichtet 
wird, kein Unglück der Menschheit, sondern ein Gewinn. Jede Sprache bedeutet 
eine eigene Weltsicht, die mit dem „Aussterben einer Sprache“ zugrundegeht. 
Umgekehrt ist, wie Steiner das komparatistische Argument nun kulturkritisch 
wendet, die sprachliche Globalisierung der Welt ein Verlust, den Steiner mit der 
unheilvollen Trinität von Massenmedien, Massenmarkt und McDonald’s 
verbindet. 

Der komparatistische Kernbereich der Übersetzung und die unabdingbare 
Fremdsprachenkenntnis des Komparatisten stehen in einem dialektischen 
Verhältnis zueinander. Einerseits wird Steiner nicht müde, die Fähigkeit, Texte in 
der Originalsprache lesen zu können, als unentbehrliche Voraussetzung des Fachs 
herauszustellen, andererseits ist jeder Komparatist unabweisbar auf 
Übersetzungen angewiesen, und sei es auch nur, wie konzediert wird, „solche aus 
der hebräischen Bibel.“ (132) Gerade weil die Fremdsprachenkenntnis 
natürlicherweise endlich bleibt, muß der Komparatist mit Problemen der 
Übersetzung und ihrer Verbreitung vertraut sein. 

(b) Der zweite Kernbereich ist mit dem ersten eng verbunden. Es geht um die Be-
schäftigung mit der Verbreitung und Rezeption literarischer Werke über Zeit und 
Raum. Darunter versteckt sich alte ‘französische’ Einflußforschung. Es geht Stei-
ner freilich hierbei nicht nur um Fragen des Erfolgs literarischer Phänomene, son-
dern umgekehrt auch um die Frage, warum in anderen Fällen der Erfolg ausblieb. 
Die Rezeptionsforschung wird gewissermaßen um eine Nicht-

_________________________________________________ 

132 Die Übersetzung „‘Gravitätszentrum’“ (132) für „‘centre of gravity’“ (Steiner: What is 
Comparative Literature?, a.a.O., 153) ist mißverständlich. 



 
 

 

Steiners Oxforder Inauguralvorlesung 129 

Rezeptionsforschung ergänzt. Die Phänomenologie des „‘Nichtempfangenen’ (le 
non recevoir) stellt innerhalb der Komparatistik eines der diffizilsten und 
herausforderndsten Untersuchungsgebiete dar.“ (132) Shakespeare ist durch 
Schlegel / Tieck – cum grana salis – zu einem deutschen Dichter und auf dem 
Theater heimisch geworden. Von Racine kann man das nicht sagen – im 
Gegenteil.  

(c) Den dritten Kernbereich bildet die Thematologie und das dabei beobachtbare 
Phänomen, daß Literatur auf relativ wenige thematische Motive beschränkt ist und 
von einer geringen Zahl narrativer Erzählschemata dominiert wird. Eigentlich sei 
nur ein grundlegendes Erzählthema dem klassischen Repertoire hinzugefügt wor-
den, und zwar der ohne christliche Sexualitäts- und Sündenauffassung undenkbare 
Don-Juan-Stoff. Thematologie impliziert dabei einen literaturübergreifenden 
Komparatistikansatz. Wie selbstverständlich werden Fragen nach Literatur und 
anderen Künsten sowie Medien miteinbezogen, da in der westlichen Kultur 
Literatur, Kunst, Musik und Film „unaufhörlich zur klassischen Mythologie 
zurückgekehrt“ (133) seien. Dabei wird im Vorübergehen eine interessante 
rezeptionsästhetische Frage aufgeworfen, insofern Literaturadaptationen in andere 
Medien – Steiner wird von „Transmutation“ sprechen – auf die adaptierte 
Literatur zurückwirken. Dieser intermediale Rückkoppelungseffekt läßt Steiner 
davon sprechen, daß „Zeit in der Literatur reversibel ist“: 

Die Odyssee kommt jetzt nach Ulysses (vergleiche Borges) und die 
Argonauten der griechischen und hellenistischen Epen folgen jetzt auf Star-
Trek. (134) 

 

9.1.4 Vermittlungswissenschaftler 

Neben den drei komparatistischen Gravitationszentren Übersetzung, Rezeption 
und Thematologie benennt Steiner vier Gebiete, die es sich aus komparatistischer 
Sicht besonders zu erforschen lohnt. Es handelt sich dabei in allen vier Fällen um 
spezielle Ausprägungen interkultureller, -textueller, -medialer oder -disziplinärer 
Transferprozesse. Grenzen erscheinen in diesem Komparatistikverständnis nicht 
als Barrieren, die trennen, sondern als Schwellen, die verbinden und über die 
hinweg eine Vielzahl von Vermischungen, Vermittlungen und Übertragungen 
zustande kommen. Steiner erweitert die Komparatistik um folgende 
Forschungsgebiete: 

(a) Die erste Erweiterung zielt auf die besondere Erforschung signifikanter Ver-
mittlungskulturen. Genannt werden z.B. bestimmte Regionen Spaniens und das 
Languedoc, wo in der Frühneuzeit eine „einzigartige“ (135) kulturelle Koexistenz 
zwischen Islam, Juden- und Christentum bestanden habe, die mit dem 
sprachlichen Nebeneinander von Arabisch, Hebräisch und Latein sowie 
unterschiedlichen „‘vulgärlateinischen’“ Sprachen einhergegangen sei. 



 

 

130 Was war Komparatistik? (George Steiner) 
 

Bekanntlich sind große Teile der griechischen Literatur, Medizin und 
Naturwissenschaften auf dem Weg über die arabischen Mittelmeerländer nach 
Europa gekommen. 

(b) Die zweite Erweiterung gilt dem ganzen Bereich des Neulateinischen, das von 
der Spätantike bis ins 19. Jahrhundert die grenzübergreifende Gelehrtensprache 
gewesen sei und dadurch als Tradierungsmedium des literarischen Formen-, Figu-
ren- und Themenreichtums fungiert habe. Hier machten sich die heute fehlenden 
Sprachkenntnisse, bedauert der Vortragende, besonders schmerzlich bemerkbar 
und hinterließen im Herzen der Komparatistik ein großes schwarzes Loch. 

(c) Die dritte Erweiterung dreht sich um das, was heutzutage ‘Intermedialität’ und 
‘Medienwechsel’ genannt wird. In gewisser Weise könnte man hier von einem 
Untergebiet des Kernbereichs der Übersetzung sprechen. Während es bei der 
Übersetzung um die Übertragung von einer Sprache in eine andere Sprache geht, 
zielt Steiner hier auf das „Hinübergehen“ eines Textes in ein anderes Medium. 
Mit Roman Jakobson nennt Steiner die mediale Übersetzung „‘Transmutation’“. 
Damit öffnet Steiner der Komparatistik einen Bereich, der von der griechischen 
Vasenmalerei, bei der eine Episode aus dem Mythos ins Bild gesetzt wurde, bis zu 
den elektronischen Übertragungsverfahren der Gegenwart reicht. Die technische 
Frage der Transmutation, d.h. der ‘Medienwechsel’, wird dabei verbunden mit der 
Frage nach dem hermeneutischen Rückkoppelungseffekt, der bereits im 
Zusammenhang mit dem Kernbereich der Rezeption thematisiert wurde. Wie 
wirkt die Transmutation auf die Rezeption des Adaptierten zurück? 

(d) Die vierte Erweiterung schließlich zielt auf die Literarität der Philosophie, d.h. 
auf die Tatsache, daß auch der philosophischen Argumentation eine bestimmte 
Form – z.B. Traktat, Dialog, Essay u.ä. – sowie ein bestimmter literarischer Stil, 
bestimmte sprachliche Ausdrücke und Wendungen, d.h. eine signifikante 
figurative Rhetorik eignet. In dieser Erweiterung geht es nicht so sehr wie bei 
Remak um das Wechselverhältnis von Literatur und anderen Wissenschaften, 
sondern darum, daß auch andere Wissenschaften, sofern sie wie die Philosophie 
sich der Sprache als Darstellungsmittel bedienen, Literatur sind. In der Aufgabe, 
„die ‘Intertextualität’ von Philosophie und Poetik zu erforschen und zu erhellen, 
die Musik zu vernehmen, welche dem Denken innewohnt“ (139), sieht Steiner die 
Chance, daß der Komparatist alle seine in den o.g. Kernbereichen Übersetzung, 
Verbreitung bzw. Rezeption und Thematologie gelernte Methodik zum Einsatz 
bringen kann. 



 
 

 

Steiners Oxforder Inauguralvorlesung 131 

Übungsaufgaben zum 9. Kapitel 

1. Gibt Steiner eine Definition des Fachs? Wenn ja, welche? 

2. Werden „Urmütter“ oder „Urväter“ des Fachs genannt? Wenn ja, wel-
che? 

3. Welche Gegenstandsbereiche des Fachs werden angeführt? 

4. Welche Methoden, Verfahren oder Arbeitsweisen des Fachs werden 
genannt? 

5. Ist ein Kanon erkennbar? Wenn ja, aus welchen Werken besteht die-
ser? 

6. Werten Sie den gelesenen Text. Vergleichen Sie ihn mit anderen Tex-
ten dieses Studienbriefs oder mit anderen Texten, die Sie im Laufe Ih-
res literaturwissenschaftlichen Studiums gelesen haben. 

7. Werden Sie einer Ausgabe von Heideggers Buch Sein und Zeit (1927) 
habhaft und versuchen Sie, darin § 32 zu lesen. Denken Sie dabei an 
Steiners Mahnung: „Ich gelobte, es noch einmal zu versuchen. Und 
noch einmal. Darauf kommt es an.“133 

 

_________________________________________________ 

133 George Steiner: Der Gesang der Sirenen. Die verlorene Jungfräulichkeit eines Bücherwurms 
und die Berufung zur Lehre der Interpretation. In: Frankfurter Rundschau, 20. Febr. 1999, 
ZB 2 (= Vorabdruck aus: George Steiner: Errata. Bilanz eines Lebens [engl. 1997]. München 
1999). 



10 Ausblick – eine Komparatistik nach der 
Komparatistik (The Bernheimer-Report) 

Ausblickend wollen wir kurz auf ein Papier eingehen, mit der die American Com-
parative Literature Association (ACLA) in den neunziger Jahren eine konzeptio-
nelle Selbstverständigungsdebatte unter ihren Mitgliedern angestoßen hat. Der 
sog. Bernheimer-Report bietet das Konsenspapier eines zehnköpfigen 
Ausschusses, der von dem Fachverband mit dem Ziel eingesetzt worden war, die 
disziplinären Standards des Fachs zu sichten und das Forschungsfeld neu zu 
vermessen.134 Vorsitzender dieses Ausschusses war Charles Bernheimer, 
Professor für Vergleichende Literaturwissenschaft und Literaturtheorie an der 
University of Pennsylvania, der u.a. Bücher zu Kafka (1986), zur Darstellung der 
Prostitution im Frankreich des 19. Jahrhunderts (1989) sowie über Dekadenz im 
europäischen fin de siècle (2001) vorgelegt hat. 

 

10.1 Globalisierung – Demokratisierung – Entkolonialisierung 

Innerhalb der Fachgeschichte verschiebt sich mit dem Bernheimer-Papier der so-
ziokulturelle Ort, von dem aus die Komparatistik disziplinär konturiert wird, ein 
drittes Mal. Die erste Phase der disziplinären Institutionalisierung der Komparati-
stik antwortete auf die Etablierung der einzelphilologischen Erforschung von Na-
tionalliteraturen mitsamt deren ideologischem Unterbau. Die zweite Phase der 
Komparatistik entwickelte sich infolge des nationalsozialistischen Kulturbruchs in 
der amerikanischen Emigration unter den Bedingungen eines ‘erzwungenen’ Fron-
taliertums. Das Bernheimer-Papier positioniert sich mit dem Anspruch auf eine 
Neudefinition der Ziele und Methoden der Komparatistik dramatisch an einer „cri-
tical juncture in its history“ (47). Es antwortet auf eine innenpolitische Situation in 
den USA nach dem Ende der Blockkonfrontation und einer damit verbundenen 
Reorganisation unter dem Konkurrenzdruck knapper Finanzmittel. Die Neudefini-
tion der US-Komparatistik kann man als Reaktion auf drei soziohistorische 
Prozesse betrachten: (a) Globalisierung, d.h. ein zunehmendes Zusammenrücken 
auf dem Globus, zunehmende Internationalisierung von Geld-, Waren- und 
Menschenströmen mit der Folge, daß insbesondere kulturelle Produktionen nicht 
mehr auf einen Kultur- oder Sprachraum bezogen werden können. Grenzen sind 
porös und zweitrangig gegenüber einer international agierenden 
Kulturwarenproduktion und -industrie geworden. (b) Demokratisierung, d.h. 
insbesondere die Öffnung der Universitätsausbildung in den USA für vormals 
ausgeschlossene Bevölkerungsgruppen wie Frauen, Schwarze, Hispanos etc. und 

_________________________________________________ 

134 Charles Bernheimer et al.: The Bernheimer Report, 1993. Comparative Literature at the Turn 
of the Century. In: Charles Bernheimer (Ed.): Comparative Literature in the Age of 
Multiculturalism. Baltimore, London 1995, 39-48; im folgenden zit. in ( ) im Text. 



 
 

 

Globalisierung – Demokratisierung – Entkolonialisierung 133 

die damit einhergehende Geltendmachung der mit diesen Gruppen verbundenen 
kulturellen Werte, Einstellungen und diskursiven Praktiken gegenüber dem 
WASP-Kanon der Ostküste, der weiß, angelsächsisch, protestantisch bzw. 
puritanisch und männlich determiniert war. Die Integration der ethnischen Vielfalt 
der USA führt zur Diversifikation personaler und intellektueller 
Rahmenbedingungen der Universitätsausbildung namentlich an den (vormals) 
geisteswissenschaftlichen Departments. (c) Entkolonialisierung, d.h. die 
Überschneidung zweier komplementärer Prozesse, und zwar sowohl der Eintritt 
der Dritten Welt in den kulturellen Dialog mit der Ersten als auch die „decolo-
nization“ der USA selbst: ihre Loslösung von den (fremden) kulturellen Vorgaben 
Europas und eine damit einhergehende Redefinition des (eigenen) us-amerikani-
schen Kulturbegriffs.135 Es ist wohl gerade der letzte Punkt einer kulturellen Ent-
kolonialisierung der politischen Supermacht USA dafür verantwortlich, daß die 
Ablehnung des eurozentrischen Kanons und der damit verbundenen Komparati-
stikkonzeption in dem Bernheimer-Papier so scharf ausfällt. Zugleich bedeutet das 
freilich auch die Abgrenzung gegenüber dem Komparatistikverständnis der jüdi-
schen Ostküstenelite, so daß die Emanzipation vom europäischen Kanon und den 
damit verbundenen Sprachen zugleich auf einen tiefen inneramerikanischen 
Identifikationskulturkonflikt hinausläuft. Der eigentümlichen Dialektik von 
offensichtlichem Internationalismus und restriktivem Eurozentrismus der 
amerikanischen Nachkriegskomparatistik steht ihre vielfältige Neubestimmung 
und Öffnung durch das Bernheimer-Papier entgegen. 

Wie dem auch sei: Die komparatistische Debatte um die „redefinition of the disci-
pline’s goals and methods“ (41) ist in erster Linie eine innenpolitische Auseinan-
dersetzung zwischen amerikanischen Komparatisten im Sprechmedium literatur-
wissenschaftlicher Konzeptbildung. Wird diese Debatte in Europa rezipiert, 
verlieren die Argumente ihren ursprünglichen politischen Ort und beginnen ein 
diskursives Eigenleben in der literaturtheoretischen ‘bricolage’, mit der das Fach – 
in den Worten von Ulrich Schulz-Buschhaus – sein „saisonal wechselndes 
Allotria“136 zu befördern sucht. 

 

_________________________________________________ 

135 Vgl. Mary Louise Pratt: Comparative Literature and Global Citizenship. In: Charles Bern-
heimer (Ed.): Comparative Literature in the Age of Multiculturalism. Baltimore, London 
1995, 58-65, hier: 59. 

136 Ulrich Schulz-Buschhaus: Auerbachs Methode. In: Richard Baum u.a. (Hg.): Lingua et Tra-
ditio. Geschichte der Sprachwissenschaft und der neueren Philologien. Fs. f. Hans Helmut 
Christmann. Tübingen 1994, 593-607, hier: 604. 



 

 

134 Ausblick – eine Komparatistik nach der Komparatistik (The Bernheimer-Report) 
 

10.2 Interdisziplinäres ‘cross-over’ statt literaturwissen-
schaftliche Comparaison 

Das Bernheimer-Papier beginnt mit einer Abgrenzung gegenüber dem Fachver-
ständnis, das noch der unmittelbar vorangehende ACLA-Report von 1975 zum 
Ausdruck gebracht hatte. Die eigene Position gewinnt ihre Kontur in der durch-
greifenden Revision der 1975 noch geltenden Fachkonzeption. Verworfen werden 
drei Grundsätze, die bis dahin die komparatistische Tätigkeit geleitet haben: (a) 
Abgelehnt wird vor allem die Anerkennung der europäischen Kultur als einer ein-
heitlichen, vom Antikenerbe durchdrungenen Leitkultur. Damit verbunden ist eine 
Kritik an der Ablehnung der Übersetzungsliteratur im Namen eines elitären Behar-
rens, fremdsprachliche Literatur im Original zu lesen. Tatsächlich sei der traditio-
nelle Sprachpurismus praktisch gleichbedeutend mit der Favorisierung weniger 
europäischer Sprachen und der Dominanz weniger europäischer Einzelliteraturen 
gewesen. (b) Abgelehnt wird die Reserve gegenüber interdisziplinärer Koopera-
tion. Die Mahnung des Berichts von 1975, daß „‘the crossing of disciplines“ 
gleichbedeutend mit „‘a relaxing of discipline’“ (40) sei, wird als (vermeintliche) 
Ideologie entlarvt. Die Reserve gegenüber „‘crossing’“ auf der Disziplinebene ent-
spreche dem Purismus gegenüber „‘translation’“ auf der Sprachebene. (c) Abge-
lehnt wird die implizite Reserve gegenüber Literaturtheorie, der gegenüber die 
Forderung nach literaturgeschichtlichem Wissen ausgespielt werde. 

Aus der Negation dieser drei Punkte, vor allem aber aus der scharfen Kritik des 
restriktiven Eurozentrismus mit seiner Favorisierung einzelliterarischer Ver-
gleichsmodelle und einer damit einhergehenden Dominanz thematologischer, ge-
nologischer und typologischer Untersuchungen gewinnt das Bernheimer-Papier 
seine Kontur. Diese zielt auf Revision, Redefinition und Erneuerung der 
amerikanischen Komparatistik insbesondere durch Überschreiten der 
Fachgrenzen.  

In direkter Folge der Kritik am Eurozentrismus der amerikanischen 
Komparatistikschule und der Hinwendung zu „non-Western cultures“ (46) 
einerseits, dem grundlegend interdisziplinären Fachverständnis andererseits, steht 
die Änderung der Fächerkombinatorik und die Umstellung des Sprachenkanons. 
Die Studenten werden zum einen ermuntert, neben literaturwissenschaftlichen 
Fächern auch eine andere Disziplin („another discipline“, 46) zu studieren. Den 
Studenten wird zum anderen nahegelegt, daß von den mindestens zwei 
Fremdsprachen auf dem Niveau des Undergraduate-Studiums bzw. von den 
mindestens drei Fremdsprachen auf dem Niveau des Graduate-Studiums 
mindestens eine „non-European language“ (43) sein sollte. Betont wird in diesem 
Zusammenhang, daß allen interdisziplinären Weiterungen zum Trotz die 
Fremdsprachenkompetenz die „raison d’être“ (43) des Fachverständnisses bleiben 
wird. Die traditionelle Feindschaft („old hostilities“, 44) gegenüber der Benutzung 
von Übersetzungen solle jedoch beseitigt werden, weil nur auf diese Weise die 
Aufmerksamkeit auf die Rolle unkanonisierter, minoritärer, marginalisierter, 



 
 

 

Interdisziplinäres ‘cross-over’ statt literaturwissenschaftliche Comparaison 135 

nichteuropäischer, postkolonialer etc. Literatur gelenkt und damit die 
vergleichende Erforschung von Kanonisierungsprozessen überhaupt in Gang 
gebracht werden kann. Auf der Ebene des Undergraduate-Studiums verändert sich 
signifikant die Fragestellung: Statt in den Kursen über „great books“ die exempla-
rischen Werke der Weltliteratur Revue passieren zu lassen, müsse die Problem-
stellung vielmehr lauten, „how a book comes to be designated as ‘great’ in a parti-
cular culture, that is, what interest have been and are invested in maintaining this 
label“ (46). 

In den Mittelpunkt gestellt werden vor allem die kulturelle Konstruiertheit von 
Grenzen aller Art sowie die Kontextualisierung von Literatur im Rahmen von Dis-
kursen, Kulturen, Ideologien, Rassen und Geschlechtern. Die wesentliche Kehrt-
wendung, die das Papier vollzieht, besteht in der Abkehr von der Literatur als dem 
zentralen Gegenstand komparatistischer Forschung. Anstelle der Erforschung von 
Literatur im Hinblick auf Autoren, Einzelliteraturen, Epochen und Gattungen führt 
die Kontextualisierung von Literatur und ihre Thematisierung als eine diskursive 
Praktik unter anderen zu einer entscheidenden Neudefinition der Komparatistik, 
die nicht länger Vergleichende Literaturwissenschaft sein wird. Als Fazit einer 
Reihung unterschiedlicher Themen, die die Bandbreite dessen zum Ausdruck 
bringe, was Komparatistik heute bedeute („comparison today involves“, 42), heißt 
es programmatisch, „that the term ‘literature’ may no longer adequately describe 
our object of study“: 

Literary phenomena are no longer the exclusive focus of our discipline. Ra-
ther, literary texts are now being approached as one discursive practice 
among many others in a complex, shifting, and often contradictory field of 
cultural production. (42) 

Die revidierte Komparatistik stellt statt ‘Literatur’ diskursive Praktiken in den 
Mittelpunkt. Dadurch wird das Untersuchungsgebiet entschieden erweitert – wenn 
auch teilweise in den Bahnen, die Remak vorgezeichnet hatte137 – und die kompa-
ratistische Vorliebe, zwischen den Disziplinen zu kreuzen („their propensity to 
cross over between disciplines“, 43) zum Differenzkriterium des Fachs 
promoviert. Komparatistik ist jetzt Interdisziplin. Die ‘Comparaison’ der 
traditionellen wird durch das „cross over“ (43 und 47) der revidierten 
Komparatistik ersetzt, wodurch sie länger keine Literaturwissenschaft mehr ist, 
sondern sich als Teil der „Cultural Studies“, als „Cultural Critique“ oder „Cultural 
Theory“ (42) begreift. 

Diese Diskussion ist auch im deutschsprachigen Raum aufgegriffen worden. Ende 
der neunziger Jahre hat arcadia. Zeitschrift für Allgemeine und Vergleichende 
Literaturwissenschaft das humanistische „‘One world’-Programm“ ihrer Gründer-

_________________________________________________ 

137 Vgl. „The production of ‘literature’ as an object of study could thus be compared to the pro-
duction of music, philosophy, history, or law as similar discursive systems.“ (43) 



 

 

136 Ausblick – eine Komparatistik nach der Komparatistik (The Bernheimer-Report) 
 

jahre über Bord geworfen und die traditionelle Konzentration auf den westlichen 
Kanon zugunsten des „Kulturvergleichs“ bzw. einer „cultural study of literature“ 
eingetauscht: „Diese Öffnung muß jetzt erfolgen.“138 Der dramatische Gestus sol-
cher Öffnungen, der die Vorgaben der amerikanischen Diskussion im Anschluß an 
den Bernheimer-Report („We feel that comparative literature is at a critical [Herv. 
C.Z.] junction in its history.“139) sowie der sozial- und kulturwissenschaftlichen 
Option in den benachbarten Einzel- bzw. Nationalphilologien (etwa der Germani-
stik) imitiert, sollte jedoch nicht darüber hinwegtäuschen, daß die Alternative zwi-
schen extrinsischem und intrinsischem Theorieansatz – wie gesehen – stets 
kontrovers im Fach diskutiert worden ist. 

Mit der kulturvergleichenden Öffnung hat – überspitzt formuliert – zuletzt doch 
die ‘französische Stunde’ (Claudio Guillén) in der Vergleichenden 
Literaturwissenschaft geschlagen. Wir erinnern uns: Welleks Abgrenzung 
gegenüber den Komparatisten der Sorbonne mit ihrem literaturwissenschaftlichen 
„Außenhandel“ der ‘rapports’ stand nicht nur im Zeichen von Literaturtheorie, 
Literaturkritik und Allgemeiner Literaturwissenschaft („Literatur ist etwas 
Unteilbares [...]“). Vielmehr basierte Welleks Kontraposition auf einem engen 
Begriff der Literatur („literariness“), mit dem er der Gefahr entgehen wollte, daß 
die Literaturwissenschaft sich in Soziologie, Psychologie etc., kurz: „jegliche Art 
von Kulturgeschichte“140, auflöse. Das (amerikanische) Votum für Theorie, Kritik 
und Methode, das den literaturgeschichtlichen Positivismus der ‘Franzosen’ 
konterkarieren sollte, war zugleich Votum gegen eine kulturgeschichtliche 
Offenheit, die der Komparatistik jetzt als Vision angeraten wird. 

 

10.3 Vive la différence 

Ob die Erweiterung der Komparatistik zu ‘Comparative Cultural Studies’ die 
rechte Rezeptur sein wird, das Fach zu einer neuen Blüte und zu stärkerer Profil-
bildung im inneruniversitären Konkurrenzkampf um knappe Ressourcen zu brin-
gen, ist bis zu diesem Zeitpunkt nicht entschieden. Das vom Bernheimer-Papier 
skizzierte Konzept einer Revision des Fachs ist nicht unwidersprochen geblieben, 
und zwar (a) gewissermaßen intrinsisch im Hinblick auf die Dezentrierung des Li-
teraturbegriffs einerseits, (b) quasi extrinsisch im Hinblick auf die Strategie inner-
universitärer Profilierung des Fachs andererseits. 

_________________________________________________ 

138 arcadia 31 (1996), H. 1/2 (Thema: „Kulturkonflikte in Texten“), Editorial, III f.; vgl. arcadia 
33 (1998), H. 1 (Thema: „Literature and Cultural History/Literatur und Kulturgeschichte“), 
Introduction/Einleitung, 1-7, bes. 1. 

139 Charles Bernheimer et al.: The Bernheimer Report, 1993, a.a.O., 47. 
140 Wellek: Die Theorie der Vergleichenden Literaturwissenschaft, a.a.O., 105. 



 
 

 

Vive la différence 137 

ad a) Gegenüber der Suggestion des Bernheimer-Reports, daß Komparatistik An-
schluß an „the hip world of culural studies“ gewinnen müsse, erinnert Peter 
Brook, Dekan des CompLit-Departments in Yale, daran, daß zwischen Flauberts 
Madame Bovary und einschlägigen zeitgenössischen psychologischen Traktaten 
über Hysterie, die als Kontext des Romans heranzuziehen wären, ein 
Gattungsunterschied liegt, dessen Nivellierung zu beiderlei Nachteil ausschlägt: 
„[...] reading a novel is not quite the same as reading a medical treatise“.141 Die 
kulturelle Kontextualisierung von Literatur macht vergessen, daß sie nicht allein 
in synchroner Opposition zu anderen diskursiven Praktiken einer gegebenen 
Kultur steht, sondern vor allem auch in diachroner Opposition zu vorangehenden 
Erscheinungen der gleichen literarischen Reihe. In Anknüpfung an seinen Lehrer 
Harry Levin, demgegenüber u.a. die kritische Abgrenzung des Bernheimer-
Berichts galt, macht Brooks geltend, daß Literatur spätestens seit der Renaissance 
eine ‘Institution’ bildet: 

And this means [...], that writers are always responding, not only to 
ideological and cultural contexts, but as well to the history and situation of 
the literature in which they want to claim to be participants. An aspiring 
poet becomes an aspiring poet because he oder she has read some poetry by 
others, not simply because he or she wants to respond to the ideological and 
cultural Zeitgeist. (101) 

Es kommt für Brooks darauf an, Literatur nicht als eine diskursive Praxis unter 
anderen zu erforschen, sondern vielmehr als Literatur, die sich – im Sinne von Ha-
rold Blooms ‘Einflußangst’ – durch eine intrapoetische Beziehung auf andere, 
vorangehende Literatur definiert. 

ad b) Den Einwand Brooks’ wendet Jonathan Culler, Dekan des CompLit-De-
partment an der Cornell University und in Deutschland u.a. dadurch bekannt ge-
worden, Ende der achtziger Jahre ‘Deconstruction’ und Derridas poststrukturalisti-
sche Literaturtheorie im deutschsprachigen Raum vorgestellt zu haben, in diszi-
plinstrategischer Hinsicht. Es geht ihm nicht gegen die Abwehr eines 
kulturwissenschaftlichen Ansatzes in der Vergleichenden Literaturwissenschaft, 
aber gegen die Aufgabe eines starken Begriffs von Literatur als Focus des Fachs.  

Die beiden Stoßrichtungen der Fachrevision, die Hinwendung zur globalen Litera-
tur und zu allen Arten diskursiver und kultureller Praktiken, seien zwar jede für 
sich nachvollziehbar, Resultat aber davon sei „a discipline of overwhelming 
scope, charged with the study of discourses and cultural productions of all sorts 
throughout the entire world.“142 Eine solche Ausweitung der Disziplin zieht nach 
Cullers Ansicht zwei Fragen nach sich: Sollte ein solches Fach noch 

_________________________________________________ 

141 Peter Brooks: Must we apologize? In: Charles Bernheimer (Ed.): Comparative Literature in 
the Age of Multiculturalism. Baltimore, London 1995, 97-106, hier: 101. 

142 Jonathan Culler: Comparative Literature, at Last! In: Ebd., 117-121, hier 117. 



 

 

138 Ausblick – eine Komparatistik nach der Komparatistik (The Bernheimer-Report) 
 

Vergleichende Literaturwissenschaft heißen? Und gäbe es daneben noch andere 
geisteswissenschaftliche Fächer an der Universität?  

Should such a department still be called ‘comparative literature’? And 
should there be any other humanities departments in this university? (117 f.) 

Für Culler führen die Vorschläge des Bernheimer-Reports nicht zu einem „Rene-
wing“ der Komparatistik an der Jahrhundertwende, sondern zu ihrer völligen 
Konturlosigkeit. Wenn sich alle einzelliteraturwissenschaftlichen Fächer dem 
interdisziplinären ‘cross-over’ öffneten, bliebe für die Vergleichende 
Literaturwissenschaft kein distinkter Gegenstand über. Die Komparatistik könne 
sich aber im Konkurrenzkampf der Fächer nur halten, wenn sie ihren Studenten 
etwas anböte, was die literaturwissenschaftlichen Nachbardisziplinen gerade nicht 
anbieten könnten. Der ‘cultural turn’ tauge daher gerade nicht dazu, die 
Vergleichende Literaturwissenschaft gegenüber den Nachbarfächern zu 
konturieren: 

Today, when national literature departments have increasingly become sites 
where a wide range of cultural objects are studied – not just film and 
popular culture but discourses of sexuality, conduct books, and any 
discourse that contributes to the construction of cultures and individuals – 
the turn from literature to other cultural productions will not help to 
differentiate or define comparative literature. [...] It is in this context, where 
English professors may be writing about the history of the body and German 
professors about modernist film, that the insistence on reading texts in the 
original has come to be the distinctive, perhaps the only differentiating 
feature of comparative literature. (118 f.) 

Auf deutsche Verhältnisse übertragen, könnte man etwas polemisch sagen, daß in 
dem Augenblick, wo z.B. die Germanistik Interkulturalität und Neue Medien auf 
ihre Fahnen geschrieben hat, kultur- und medienwissenschaftliche Öffnungen 
eben gerade nicht profilschärfende Auswirkungen zeitigen. Man gerät bestenfalls 
in einen Verdrängungswettbewerb um knappe Ressourcen. Das Besondere der 
Vergleichenden Literaturwissenschaft ergibt sich vielmehr stets nur aus ihrem 
komplementären Verhältnis zu den Einzelliteraturwissenschaften. Culler schließt 
daraus, daß die Revision von ‘Comparative Literature’ zu ‘Comparative Cultural 
Studies’ zur Profilierung des Fachs in der Zukunft nichts wird beitragen können: 
„[...] the turn from literature to other cultural productions will not help to 
differentiate or define comparative literature“ (119): 

And as the national literature departments turn to culture, they will leave 
comparative literature with a particular role. If it resists the rush into cultural 
studies, comparative literature will find itself with a new identity, as the site 
of literary study in its broadest dimensions – the study of literature as a 
transnational phenomenon. (119) 



 
 

 

Vive la différence 139 

Das Profil der Komparatistik ergibt sich für Culler nur aus dem Widerspiel zu den 
anderen Fächern. 



 

 

140 Ausblick – eine Komparatistik nach der Komparatistik (The Bernheimer-Report) 
 

Übungsaufgaben zum 10. Kapitel 

1. Versuchen Sie den Begriff des „cross-over“ zu umschreiben. Worin 
besteht der Unterschied zwischen „cross-over“ und ‘Vergleich’? 

2. Stellen Sie sich vor, Sie wären DekanIn eines Instituts für Vergleichen-
de Literaturwissenschaft und wollen Ihr Fach für den inneruniversitären 
Konkurrenzkampf wettbewerbsfähig machen. Welche Option würden 
Sie favorisieren? Diejenige des Bernheimer-Reports oder diejenige 
seiner Kritiker? Versuchen Sie, die Argumente in einem Rollenspiel pro 
und kontra zu diskutieren. 

 


	1 Vorbemerkung
	1.1 Die Grenze der Komparatistik und ihre Zöllner
	1.2 Das Fremde der Komparatistik

	2 Komparatistik – Fremdheit – Vergleichung
	2.1 Komparatistik als Fachdisziplin
	2.2 Fremdheit
	2.2.1 Der – die – das – Fremde
	2.2.2 Aspekte des Fremden
	2.2.3 Das Fremde ist relativ
	2.2.4 Das Fremde ist die paradoxe Einheit von Nähe und Ferne
	2.2.5 Alterität

	2.3 Vergleich
	2.3.1 Similitudo
	2.3.2 Genus comparativum – transactio
	2.3.3 Vergleichung
	2.3.4 Vergleichende Methode
	2.3.5 Typen und Ebenen des komparatistischen Vergleichs
	2.3.5.1 Typen des Vergleichs? Kontaktstudie und typologischer Ansatz
	2.3.5.2 Exkurs: Die Subversion der Grenze – Intertextualität und Interkulturalität
	2.3.5.3 Fünf Vergleichstypen
	2.3.5.4 Eine Methodik des Vergleichens

	2.3.6 Der Komparatist als Bekenner – Supranationalität und kulturelle Neutralität


	3 Komparatistik als Wissenschaft von der sozialen Evolution der Literatur (H. M. Posnett)
	3.1 ‘Thatsachen’ und ‘Causalität’ – die Methode des Positivismus
	3.2 Die leitenden Prinzipien einer neuen Literaturwissenschaft
	3.2.1 New Science
	3.2.2 Literaturwissenschaft


	4 Beziehungswissenschaft (Fernand Baldensperger)
	4.1 Geben und Nehmen
	4.2 Die Sache der Komparatistik

	5 Grenzüberschreitungswissenschaft (Paul van Tieghem)
	5.1 Grenze
	5.2 Sender – Überträger – Empfänger
	5.3 Komparatistische Tätigkeit – Kenntnisse und Kernbereiche
	5.3.1 Kenntnisse
	5.3.2 Komparatistischer Kernbereich


	6 Am besten einfach ‘Literaturwissenschaft’ (René Wellek)
	6.1 Noch einmal: Beziehungswissenschaft
	6.2 Kritik am französischen ‘Faktualismus’
	6.3 Entgrenzung der Literatur durch Bestimmung ihrer Grenze
	6.3.1 ‘Literariness’
	6.3.2 Literaturwissenschaft
	6.3.3 Zusammenfassendes Schema

	6.4 Imagologie und Alterität

	7 Die Komparatistik in der Erweiterung (Henry Remak)
	7.1 Definition – drei Fächer in einem?
	7.1.1 Literarische Grenzwissenschaft
	7.1.2 Exkurs: Was ist eigentlich eine Literatur?
	7.1.3 Transliterale und transbelletristische Erweiterung

	7.2 Komparatistik – auf französisch oder amerikanisch?
	7.2.1 Kontaktstudie vs. typologischer Ansatz
	7.2.2 Geschichtswissenschaft vs. Kunstwissenschaft

	7.3 Wechselseitige Erhellung der Künste bzw. Literatur und andere Künste

	8 ‘Ins Feuer mit dem Eurozentrismus’ (René Étiemble)
	8.1 Comparatisme planétaire – ‘Weltliteratur’
	8.2 Vergleichende Poetik und empirische Invariantenforschung
	8.2.1 Kontaktstudie und typologischer Vergleich
	8.2.2 Literaturgeschichte und Literaturwissenschaft


	9 Was war Komparatistik? (George Steiner)
	9.1 Steiners Oxforder Inauguralvorlesung
	9.1.1 Hermeneutisch-komparatistische Grundlage: alles Lesen ist Vergleichen
	9.1.2 Komparatistik aus erzwungenem Frontaliertum
	9.1.3 Kernbereiche der Komparatistik
	9.1.4 Vermittlungswissenschaftler


	10 Ausblick – eine Komparatistik nach der Komparatistik (The Bernheimer-Report)
	10.1 Globalisierung – Demokratisierung – Entkolonialisierung
	10.2 Interdisziplinäres ‘cross-over’ statt literaturwissenschaftliche Comparaison
	10.3 Vive la différence


